
ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA 
(1934–1956)



INSTITUT ZA KNJIŽEVNOST I UMETNOST

Studije i rasprave
KNJIGA LIX

Urednik
Dr Svetlana Šeatović

Recenzentkinje
Prof. dr Ana Kolarić

Dr Sanja Petrović Todosijević
Dr Jelena Milinković



STANISLAVA BARAĆ

ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA 
U ERI NARODNOG FRONTA 

(1934–1956)

INSTITUT ZA KNJIŽEVNOST I UMETNOST
BEOGRAD

2025





Ćerki Maši





7

SADRŽAJ 

0. 	 Uvod u proučavanje angažovane ženske proze u eri Narodnog  
fronta. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               9

1. 	 Angažovana ženska proza: pojam, korpus i okvir tumačenja. . . .   33
2. �	 Pokret socijalne literature u Kraljevini Jugoslaviji i feminističko 

oplemenjivanje proleterske proze. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        65
2.1. (Pred)istorija . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    67
2.2. 	Pokret socijalne literature i angažovana ženska proza:  

podudaranja i razlike . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             70
2.3.	 Teorija socijalne reprodukcije i analiza ženskih narativa. . .  80
2.4.	 Dečja i ženska književnost kao deo pokreta socijalne  

literature: angažovana proza Jelene Bilbije. . . . . . . . . . . . .            87
3. 	 Procesi političke subjektivizacije, časopis Žena danas  

(1936–1940; 1943/44; 1945–1953) i globalni kontekst  
levog feminizma. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     93

4. 	 Ženska književna internacionala iz romaneskne perspektive. . .  111
4.1. Proleterska književnost i  

ženske revolucionarne autobiografije . . . . . . . . . . . . . . . . 111
4.2. 	Agnes Smedli i roman Sama: u Nolitovom izdanju (1932), 

izdanjima na izvornom jeziku i u kontekstu odgovarajućih 
recepcija . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      121

4.3. 	Kajin put (1934) i Devojka za sve (1940) Milke Žicine  
kao proleterski romani, levofeministička književnost  
i narodnofrontovska avangarda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    139

5. 	 Nadežda Ilić-Tutunović i Frida Filipović: zbirke pripovedaka  
iz tridesetih godina 20. veka. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           159
5.1. Kroz dve zbirke priča Nadežde (Ilić) Tutunović. . . . . . . . . .         159
5.2. Potraži Fridu Filipović . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           171

6. 	 (Ne)dovršeno delo Mile Dimić: Priče o Zagi od prvog (1940)  
do posthumnog izdanja (1946). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         191
6.1. Književno delo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  192
6.2. Sećanja na život i smrt Mile Dimić . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  206



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

8

7. 	 Postajanje skojevkom – postajanje partizankom: pripovetke  
Milke Žicine i Nadežde Ilić-Tutunović kao mesta sećanja. . . . .    215
7.1. 	Angažovana ženska proza i tema ilegalnog  

antifašističkog rada . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             216
7.2.	 Hrabre, spretne i nezavisne: „Devojke iz Končareva kraja“ 

Milke Žicine. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    219
7.3.  Devojčice i Savez komunističke omladine Jugoslavije  

u okupiranom Beogradu: priče Nadežde Ilić-Tutunović . . 223
8.	 Izgraditi porušeno: Reportaže (1950) Milke Žicine. . . . . . . . . .         237
9. 	 Obraditi traumu i izgraditi novi svet: Prepuna čaša (1953)  

Nadežde Ilić-Tutunović. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               255
9.1.	 „Prepuna čaša“: Od dnevnika do jevanđelja. . . . . . . . . . .          257
9.2.	 „Dečaci“ i „Dragiša“: Drama bliskosti u pogledu oka. . .  263
9.3. „Otvorene oči“: Narodnofrontovska agitacija  

kao tema i kao pripovedni postupak. . . . . . . . . . . . . . . . . .                 270
10. Do danas (1956) Fride Filipović. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        281
11. Angažovana prozaistkinja Desanka Maksimović. . . . . . . . . . . .           295

11.1. 	Nova i stara perspektiva istraživanja  
angažovanosti Desanke Maksimović . . . . . . . . . . . . . . . .               295

11.2. 	Proza Desanke Maksimović od 30-ih  
do 60-ih godina 20. veka, i njeno proučavanje. . . . . . . . .        298

11.3. 	Ludilo srca (1931). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              299
11.4. 	Kako oni žive (1935) i drugi angažovani gestovi. . . . . . .      301
11.5. 	Strašna igra (1954) i umeće pripovednog oblikovanja 

„atmosfere“. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   310
11.6. 	Otvoren prozor (1954): medicinski roman,  

roman s tezom i (ne)prikrivena biografija . . . . . . . . . . . .           328
11.7. 	Ne zaboraviti – poetičko i političko načelo  

Desanke Maksimović. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            337
12. Bibliografija . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       341
Napomena o tekstovima. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 355
Indeks imena. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          357



9

0. UVOD U PROUČAVANJE ANGAŽOVANE  
ŽENSKE PROZE U ERI NARODNOG FRONTA

Iskustvo nam je revolucionarno. Proučavanje književne proš-
losti, posebno ako smo se trajno posvetili čitanju i tumačenju knji-
ževnosti 20. veka, stalno nas iznova vraća toj jednostavnoj činjenici. 
Međutim, koliko god da je jednostavna, ta činjenica odnosno samo 
to iskustvo u brojnim aktuelnim medijskim, ali i naučnim diskur-
sima, pokušava se da predstavi drugačijim nego što je bilo: ili kao 
nametnuto od strane nasilne manjine, ili kao iskliznuće iz jednog 
imaginarnog a pravilnog razvojno-istorijskog toka. Vraćanje ranijim 
istraživačkim poduhvatima takođe nas navodi na činjenicu da se 
brisanjem revolucionarnog iskustva iz naučnog pamćenja malo šta 
u književnosti 20. veka može pravilno protumačiti. 

Proučavanje pojave koja je ovde nazvana angažovanom 
ženskom prozom na izvestan način predstavlja nastavak srodnih 
poduhvata koji su se u Institutu za književnost i umetnost – spro-
vodili od njegovog osnivanja. U Institutu postoji, slobodno se 
može reći, značajna tradicija istraživanja i teorijskog razmatranja 
jugoslovenske književnosti na levici i marksističke književne 
kritike i teorije. Ta su istraživanja vođena od sredine 60-ih godina 
20. veka, dakle u periodu kada je ukupna književna levica ranijeg 
perioda, pre svega ona iz 30-ih godina, još uvek istraživačkom oku 
bila lako vidljiva kao integralni deo revolucionarnih društvenih 
procesa koji su u tom trenutku i dalje delatni u jugoslovenskom 
društvu, kao što su i mnogi od aktera književne levice bili i dalje 
živo prisutni. 

Dati revolucionarni procesi, koji su bili neodvojivi od antifa-
šističke odnosno Narodnooslobodilačke borbe u Drugom svetskom 
ratu, zapravo su i omogućili povoljne uslove da se nakon nje 
iznova teorijski preosmišljavaju pitanja autonomije umetničkog 
dela u odnosu na revolucionarne potrebe komunističkog pokreta 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

10

odnosno sami problemi marksističke kritike u međuratnom peri-
odu. Navedeni povoljni uslovi bili su iznutra duboko protivrečni. 
Naime, pod povoljnim uslovima za teorijski i naučni rad ovde 
se podrazumeva da su ti uslovi ostvareni u jednoj slobodnoj i 
emancipatorski orijentisanoj državi, sa kontradiktornostima koje 
je proizvodila istovremena autoritarnost i demokratičnost komuni-
stičke vlasti u Jugoslaviji, u državnoj dakle formi u kojoj je „bila 
na djelu autoritarna modernizacija i kosmopolitizacija“ (Kuljić 
2005: 366, kurziv S. B.). U takvom okviru, većina naučnika bila 
je u prilici da iz udobne perspektive šezdesetih i sedamdesetih 
godina iznova i iznova razmatra, između ostalih, problem autono-
mije umetnosti, dok su u isto vreme pojedini odnosno najhrabriji 
naučnici kao i sami umetnici trpeli posledice državne represije 
upravo zbog autonomije i slobode u svom mišljenju i izražavanju.

Pre započinjanja kolektivnih istraživačkih poduhvata na temu 
marksističke teorije i kritike, Institut za književnost i umetnost je 
kao prvu knjigu tek ustanovljene edicije Studije i rasprave objavio 
monografiju Nikše Stipčevića Književni pogledi Antonija Gram-
šija (Стипчевић 1967), nastalu na osnovu autorove odbranjene 
doktorske disertacije (1965). Zatim je od 1969. godine u Institutu 
vođen projekat „Vidovi i mogućnosti marksističke kritike“, čiji su 
glavni rezultat dva zbornika radova Književna kritika i marksizam 
(Lukić, Marković, Milijić i Palavestra, ur., 1971) i Marksizam i 
književna kritika u Jugoslaviji 1918–1941 (Lukić i Palavestra, 
ur., 1978). Kao što i naslovi ovih zbornika pokazuju, istraživački 
akcenat nije na samoj književnosti, već je u potpunosti bio na 
književnoj kritici odnosno teoriji, što će dalje voditi ka tome da 
se u Institutu od sredine 70-ih godina kao dugoročan projekat 
ustanovi i sistematsko proučavanje srpske književne kritike.1 U 
isto vreme pokrenut je projekat „Socijalistička tradicija u srpskoj 
književnosti“, koji je od 1976. do 1980. vodio Dimitrije Vučenov. 
Iz njega je, između ostalog, proistekla doktorska disertacija (1989) 
i autorska monografija Vesne Matović Kritička misao srpskih 
socijalista (1968–1914), koja je takođe usredsređena prvenstve-
no na književnu kritiku i teorijska shvatanja počev od „kritičke 

1	 Ono je za rezultat imalo objavljivanje izbora reprezentativnih 
članaka odabranih epoha, pravaca, usmerenja i pojedinačnih kritičara: od 
1975. do 1995. godine u saizdavaštvu s Maticom srpskom objavljeno je 25 
tomova edicije Srpska književna kritika.



0. UVOD U PROUČAVANJE ANGAŽOVANE ŽENSKE PROZE U ERI NARODNOG...

11

ideologije“ Svetozara Markovića, preko kritičke teorije i prakse 
Pere Todorovića i Jovana Skerlića, pa sve do marksističke kritike 
Dušana Popovića (Матовић 1991).

Privilegovanje književne kritike, međutim, za posledicu je 
imalo slabije i nesistematičnije (novo) čitanje samih književnih 
tekstova povodom kojih su različiti marksistički književni pogledi 
nastajali odnosno književnih tekstova koji su nastajali po uput-
stvima marksistički zasnovane književne kritike.

S jedne strane, takvo opredeljenje vodilo je razvoju i usponu 
teorijskog mišljenja koje se danas može smatrati jednom od najzna-
čajnijih tekovina jugoslovenske socijalističke modernizacije u celini, 
a čemu je i Institut za književnost i umetnost doprineo. Bez takvog 
opredeljenja, ne bi bilo ni Rečnika književnih termina, vođenog kao 
naučni projekat Instituta, a objavljenog u saizdavaštvu s beogradskim 
Nolitom (1985; 1992). Ovaj leksikon odnosno pojmovnik, koncipiran 
još 1965. godine kao očekivani rezultat tada zasnovanog istoimenog 
projekta čiji је rukovodilac bio Vojislav Đurić (Ђорђевић 2012: 21), 
okupio je teoretičare i istoričare književnosti iz šest jugoslovenskih 
univerzitetskih centara: Beograda, Zagreba, Sarajeva, Novog Sada, 
Osijeka i Banja Luke. Njegova namena, koja je i ostvarena, bila je 
da, pored opštih i internacionalnih, uključi i „termine koji su nastali 
u našim, jugoslovenskim književnostima i koji označavaju specifično 
naše književne pojave i pojmove“ (Rečnik književnih termina 1992: 
nepaginirano). Ovaj pionirski i nesvakidašnji kolektivni književno-
teorijski poduhvat, koji je rezultirao oblikovanjem 2500 termina u 
prvom izdanju Rečnika (1985), te osavremenjen i dopunjen novim 
terminima u drugom izdanju (1992), predstavlja jugoslovenski ko-
lektivni književnoteorijski poduhvat bez presedana. 

On to predstavlja uprkos velikoj intelektualnoj konkurenciji 
u srodnim teorijski orijentisanim naučnim projektima (npr. Poj-
movnik ruske avangarde objavljivan u Zagrebu od 1984) ili pak 
u naučno-kulturnim poduhvatima izdavačke kuće Nolit, središtu 
jugoslovenskog emancipatorsko-humanističkog uspona. Moglo 
bi se tvrditi da taj uspon na najreprezentativniji način oličavaju 
mesečni književni časopis Delo (1955–1992) (v. Андоновска 
2014) i edicija „Sazvežđa“ (1964–1992), čije je objavljivanje 
započeto prevodom knjige Eriha Froma Bekstvo od slobode a 
završeno 107. knjigom edicije, prevodom Četiri ogleda o slobodi 
Isaije Berlina. 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

12

Uz brojne druge poduhvate koji predstavljaju rezultat spe-
cifične samoupravljačke naučne i kulturne politike socijalističke 
Jugoslavije – od kojih su međunarodno najprepoznatljiviji Kor-
čulanska letnja škola i časopis Praxis – treba pomenuti pojavu 
i trajanje radijske forme tj. radijskog naučnog projekta Treći 
program (Beograd, Zagreb, Sarajevo), koji je svoj (prevodilački 
i izvorni) rad i sadržaje arhivirao u istoimene časopise. Zamah 
ovako postavljene radijske politike dugo je zadržao postignuti nivo 
i uticao na humanističke nauke, pa tako i književna proučavanja, i 
to dugo nakon dezintegracije države koja ga je omogućila. 

Dakle, u užem književnoistoriografskom smislu, sami knji-
ževni tekstovi, koji su bili predmet i povod razvijene teorijske 
rasprave i izdavanja naučnih publikacija u Jugoslaviji od sredine 
50-ih do kraja 80-ih godina 20. veka, često su ostajali u senci te 
rasprave. Iz današnje perspektive bi se moglo tvrditi da je navedeni 
proces predstavljao pozitivnu etapu (književno)teorijskog razvoja 
jugoslovenske humanistike, koja je (p)ostavila standarde naučnog 
diskursa, važeće i danas. Isto tako, ona je budućim generacijama u 
nasleđe ostavila i ideju o (bespoštednoj) kritici svega postojećeg. 
Ta ideja bi, ujedno, u konkretizovanoj varijanti koja se odnosi na 
proučavanja književne prošlosti, podrazumevala da se i sami naučni 
rezultati ostvareni unutar te tendencije ne smeju uzimati zdravo za 
gotovo. Potrebno je, naime, uvek iznova preispitivati kako su raniji 
istraživači dolazili do svojih teorijskih uvida i da li oni danas vode 
redukciji u analizi odgovarajućih književnih tekstova prošlosti. 

Činjenica je da su, pored ostalih, feministička i ginokritička či-
tanja književnosti tokom protekle tri decenije bila ta koja su ukazala 
na reduktivnost prethodnih istraživanja. Najvećim delom spoznaja 
o reduktivnosti ranije književne istoriografije izražavana je kroz 
kategorije (kritike) književnog kanona, dominacije patrijarhalnog 
modela u njegovom oblikovanju, dominacije samih muškaraca u 
institucionalnom smislu u književnoj kritici i svojevrsne recepcij-
ske inercije koja se proteže od osnovnog obrazovnog sistema do 
naučne produkcije. 

U određenju i analizi angažovane ženske proze feministička 
čitanja ukazuju pak na konkretniju pojavu reduktivnosti – onu koja 
je vezana za proučavanja jugoslovenske književne levice. Ta su pro-
učavanja od jednog trenutka, kao što se u poslednje vreme sve češće 
formuliše, dominantno pa i suviše usmerena na samu levu književnu 



0. UVOD U PROUČAVANJE ANGAŽOVANE ŽENSKE PROZE U ERI NARODNOG...

13

kritiku, na unutar nje vođeni sukob na književnoj levici, pa tako i na 
aktere koji su igrali značajnu ulogu u tome sukobu. Posebna je tema 
i problem to što je u naučnoj recepciji i percepciji od 70-ih godina 
nadalje prevagu odnelo shvatanje da je sukob završen, da je – kako se 
uobičajilo ponavljanje formulacija Stanka Lasića – liberalnija vizija 
književnosti i revolucije „pobedila“, i da su književna dela koja ne 
odgovaraju tako shvaćenoj autonomiji književnosti od manje vred-
nosti i od manjeg ili čak nikakvog interesa za naučna istraživanja. U 
takvoj postavci, književnost koja nije bila predmet spora u sukobu, 
ili koja je pripadala poetički „poraženoj“ strani (odnosno socijalistič-
kom, novom, kritičkom realizmu 30-ih godina ili pak proleterskoj 
književnosti), čitana je jedno vreme u nauci često s predrasudama ili 
nije čitana uopšte. Taj je propust – ukoliko se držimo samo celovitih 
izdanja Instituta – ispravljen u najskorije vreme u monografiji Jelene 
Lalatović Tako se kalio čelik: omladinska štampa i borba za slobodni 
univerzitet 1937–1968 (Lalatović 2023). 	

U smislu pak pojedinačnih članaka i specifično ženskog au-
torstva, revalorizacija ženske marksistički orijentisane prevedene 
i srpsko-hrvatske izvorne teorije, kritike i proze te korigovanja 
ustaljenih naučnih znanja, u tom kontekstu započeta je – da se 
zadržimo opet samo na onima koja su rezultat istraživanja Insti-
tuta za književnost i umetnost, a podrazumevajući da je kontekst 
mnogo širi – u sledećim studijama: „Pacifistički i antifašistički 
diskurs u listu Žena danas (1936–1940) (Barać 2012), „Žena 
danas 1936–1940“ (Barać 2015, poglavlje monografije Femi-
nistička kontrajavnost), „Iskustvo rata u prozi Smilje Đaković“ 
(Milinković 2017), „Angažovana ženska proza“ (Бараћ 2019) i 
„Feminističko oplemenjivanje socijalne literature (od 30-ih do 
50-ih godina 20. veka)“ (Barać 2020),2 zatim u studiji „Od šegrta 
do voza koji juri: pripovetka u časopisu Žena danas (1936–1940)“ 
(Milinković 2022b), „Revolucija u jugoslovenskoj feminističkoj 
štampi (1918–1941) i njene književne manifestacije“ (Milinko-
vić 2024), „Selena Dukić: jedna živa pesnikinja“ (Simić 2024); 
te u koautorskim studijama „O estetskoj revoluciji i političkoj 
subjektivizaciji: jugoslovenska ženska književnost 30-ih godina 
20. veka“ (Barać i Matijević 2024), i “Žena danas (1936–40; 

2	 Dva poslednja navedena rada u dopunjenom i značajno izmenjenom 
obliku stojе kao prvo i Drugo poglavlje ove monografije.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

14

1943–44; 1945–53) and Mitra Mitrović: The Policies of (Ghost) 
Editorship, Feminism, and Antifascism” (Barać i Simić, 2024).3 

Upravo su pomenuti raniji zbornici Instituta, posebno Marksi-
zam i književna kritika u Jugoslaviji 1918–1941 (1978), važna svedo-
čanstva o tome kako su naučna znanja o književnoj levici i sukobu na 
književnoj levici formirana, ali i kako su i ona bila proizvod jednog 
živog procesa i otvorene rasprave. Kroz njih se, između ostalog, vidi 
kako je nastajala i kom je kontekstu pripadala knjiga Stanka Lasića 
Sukob na književnoj ljevici 1928–1952 (1970, Zagreb), koja će od čita-
vog tog istraživačkog i naučnopolemičkog procesa ostati kao osnovni 
i često polazni pa i jedini orijentir budućim istraživačima i tumačima 
(ovog segmenta) književne prošlosti. Pored toga što su neki od radova 
međusobno polemični (najdirektnije se Vlado Mađarević suprotstavlja 
Lasićevom prilogu „Sukob socijalne literature s Krležom“ člankom 
„Konkretne pozicije na književnoj ljevici“), zbornik na svom kraju, 
u skladu sa praksom onovremenog sastavljanja teorijskih časopisa i 
zbornika, kao dodatak sadrži stenogram „Diskusija na naučnom skupu 
’Marksizam i književna kritika u Jugoslaviji’ 21. aprila 1972. godine“. 
Rasprava i polemika je, drugim rečima i ukratko, ostala otvorena.

Za kretanje ka određenju i tumačenju angažovane ženske pro-
ze, ukoliko se želi poći upravo od jedne takve otvorenosti, možda 
je među svim tekstovima zbornika najkorisnija uvodna studija 
Predraga Matvejevića, „Književni pokret na jugoslavenskoj ljevici 
između dva rata“ (1978). U njoj su razmotrene neke opšte pojave 
književne levice na osnovu kojih možemo bolje da objasnimo zašto 
nije bilo korpusa ženske proze u proučavanjima književne levice, 
odnosno kojim tačno tokovima i pozicijama ta proza odgovara.

Prvo i osnovno je pokušati stati na poziciju pojedinih 
Matvejevićevih dilema, retorskih koliko i stvarnih. On se pita: 
„Mora li društvo, koje svoju izgradnju temelji na marksističkim 
postavkama iziskivati da se i kritičke procjene u umjetnosti za-
snivaju na marksizmu?“ (1978: 69). Matvejević postavlja i druga 
pitanja koja su bila logična za razvoj humanistike u drugoj po-
lovini 60-ih godina 20. veka, odnosno za njen specifični položaj 
u samoupravnoj i nesvrstanoj socijalističkoj Jugoslaviji: „Ima li 

3	 Određene spoznaje iz potonje dve studije, u proširenom vidu, 
prisutne su u pojedinim poglavljima ove knjige, što je na svakom od 
odgovarajućih mesta jasno naznačeno. 



0. UVOD U PROUČAVANJE ANGAŽOVANE ŽENSKE PROZE U ERI NARODNOG...

15

marksistička kritika pravo da se služi nizom novih disciplina koje 
po svojoj genezi nisu ni Marxove ni marksističke: recimo, u većini 
istočnoevropskih zemalja još uvijek nepoželjnom psihoanalizom, 
pa fenomenologijom, strukturalizmom, modernim lingvističkim 
teorijama, elementima egzistencijalne filozofije itd.?“ (69).

Iako neautoritarnošću svog diskursa pitanja postavlja tako da 
podstiču pluralizam razmišljanja i mogućih odgovora, Matvejević 
u konačnom predlaže i odgovor koji odgovara društvenoj stvar-
nosti i savremenosti: jugoslovenska umetnička kritika ne može 
zanemariti marksistički kontekst. On zato zaključuje: 

„Kritički se pristupi mogu, naravno, granati i specijalizirati, kritičar 
se može usredotočiti na stil, na opsesivne teme, na psihološke moti-
vacije, na strukture, arhetipove i sl.; ali u cjelovitim kritičkim osmi-
šljenjima, pogotovo u zemlji čije šire stvaralaštvo u širim razmje-
rama korespondira s društvenim uređenjem kakvo je naše, mimoići 
odgovarajuće spoznaje i tekovine marksizma znači ostati u mnogo 
čemu bez bitnijih referencija, tj. zaostati za suvremenošću“ (69).

Ako je to važilo za umetničku i književnu kritiku socijalističke 
Jugoslavije, onda je data pozicija nužna i za književnu istori-
ografiju 21. veka koja proučava jugoslovensku književnost i 
književnu kritiku kako socijalističkog perioda, tako i onu koja 
je do njega vodila – književnost i kritiku levice 20-ih i 30-ih 
godina 20. veka.   

Treba primetiti, zatim, da Matvejević u svom tekstu ponekad 
umesto pojma sukob koristi reč – nesporazum (65). Ta jednostavna 
zamena možda je korisnija danas nego što je bila u vreme – nazo-
vimo ga tako – prve istorizacije i teorijske sintetizacije „sukoba“, 
koju možemo nazvati i „lasićevskom“. Jednostavna upotreba reči 
nesporazum omogućava da pojmovno preciznije odredimo i lakše 
usvojimo realnost datih previranja u današnjem trenutku, kada ih je 
u nacionalizovanim književnim i akademskim sredinama prekrio 
sloj druge istorizacije – istorijski revizionizam ili rekonverzija 
(Kuljić 2023: 87), koji pokušava da obriše ili krivotvori tekovine 
komunističkog i socijalističkog odnosno revolucionarnog nasleđa. 
Kao što se vidi, ovde se uvode kategorije prve i druge istorizacije 
sukoba na književnoj levici kao analitička sredstva za potpunije 
razumevanje polaznih tačaka u kojima se istraživači ove teme 
mogu nevoljno naći i danas.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

16

Iako potiču iz sasvim različitih tj. suprotstavljenih ideoloških 
i istraživačkih pozicija, i prva („leva“) i druga („desna“) istorizacija 
„sukoba“ vode ka tome da se književna levica, posebno ona koja 
se ostvaruje kao deo strategije Narodnog fronta 30-ih godina 20. 
veka, u naknadnom razumevanju doživi kao rascepkanija nego 
što je bila, kao manje usredsređena na jedan istovetan cilj nego 
što je to bila, te da se i taj cilj (revolucija) i njegove tekovine zato 
razumeju kao manje značajne za naše iskustvo, sve do toga da 
se tumače kao isključivo staljinistička ili pak kao kratkotrajna 
utopijska epizoda kojoj se više ne treba ni istraživački vraćati. 

Ili, kako je Todor Kuljić formulisao celinu revolucionarnog 
iskustva s obzirom na aktuelni hegemoni revizionizam, tj. „rekon-
verziju humanističke inteligencije koja se vratila pretkomunistič-
kim vrednostima“, „time se komunistička međufaza uverljivije 
prikazuje kao prolazna i manje važna“ ((2023: 87) kurziv S. B.). 
Zato ispravnom i za današnje iskustvo značajnom smatram argu-
mentaciju kojom Matvejević sedamdesetih godina, u svom, takođe 
„naknadnom“ vremenu, uspostavlja isto tako naknadnu dijalektiku 
sukoba/nesporazuma, kojom se, međutim, adekvatno čuva smisao 
jedinstva revolucionarnog cilja: 

„U vremenu u kojem sukob ulazi u odlučnu fazu može se reći 
(barem s današnje točke gledišta) da političko-historijski razlozi 
opravdavaju praktičke mjere onih koji po svaku cijenu hoće saču-
vati integritet pokreta i partije, a da pri tome ispravnost većeg dijela 
teorijskih argumenata grupe oko ’Pečata’ nije opovrgnuta. Postoje 
takve paradoksalne situacije u kojima i jedna i druga strana imaju 
pravo, a samo je jedno rešenje moguće, tj. zbiljsko. Historija će u 
potpunosti legitimizirati političko rješenje jugoslovenske partije, 
ali će kulturna historija u našem daljnjem razvoju u cjelosti reha-
bilitirati smisao disidencije ‘pečatovaca’“ (Matvejević 1978: 61).

Ovo tumačenje u velikoj meri korespondira s tumačenjem jednog 
aktera epohe i sukoba Ota Bilhalji-Merina pri čemu treba voditi 
računa o tome da je i ono pisano naknadno, iz perspektive novih 
poželjnih vrednosti, ali  treba i razabrati koliko dato tumačenje u 
sebi čuva osećanje revolucionarnih zagovornika onakve književ-
nosti koja bi se obraćala masovnoj čitalačkoj publici. Naime, Oto 
Bihalji-Merin nakon Drugog svetskog rata nastoji da objasni sve 
nijanse u stavovima i osećanjima, koje će se sedamdesetih godina 



0. UVOD U PROUČAVANJE ANGAŽOVANE ŽENSKE PROZE U ERI NARODNOG...

17

polako gubiti iz akademskog pogleda. Najpre, on svedoči da je „na 
mnoge od nas“ uticala književnost koja je bila jednostavnog izraza, 
svima razumljiva i koja je „mogla uzbuditi mase“ (Bihalji-Merin 
1957: 222). On čak precizno svedoči da su na pripadnike njegove 
generacije, misleći očigledno i na one umetnički profinjenog ukusa, 
„uticala takva dela i povela nas na put socijalizma“ (Isto). Kao pri-
mere navodi romane Džimi Higins Aptona Sinklera, Oganj Anrija 
Barbisa i Mati Gorkog, dela koja će se u prevodu objavljivati u 
kontekstu levičarskog izdavaštva još od osnivanja Kraljevine Srba, 
Hrvata i Slovenaca, a koje su akteri poput Bihalji-Merina čitali i u 
originalu i u, vrlo često, nemačkom prevodu sa engleskog, ruskog 
ili francuskog originala. Međutim, Bihalji-Merin će dodati da u 
tome nije cela istina. „Pokoljenje koje je prišlo revolucionarnoj 
literaturi nije bilo inspirisano samo misaonom dubinom Marksa“:

„Kasni sledbenici klasika [misli na Marksa] ponekad su sužavali 
i to učenje pa su se u osetljivom orkestru umetnosti čuli i grubi, 
suviše jednoznačni zvuci klasne borbe. Tako se sažimaju zabluda i 
istina. Istina je bila na strani onih koji su se snagom svoje umetnosti 
zalagali za socijalizam. Zabluda je bila u težnji da se sublimna i 
mnogoglasna umetnost, rođena iz tajanstvenih i sugestivnih sila, 
redukuje na političko retoričko delo literarne parole, umetničkog 
plakata i poetskog proglasa“ (Bihalji-Merin 1957: 222)

Ovakve izjave samih aktera pokazuju upravo onaj aspekt sukoba 
na književnoj levici koji je za ovu monografiju važan, a to je 
činjenica da sukob na književnoj levici nije predstavljao jednodi-
menzionalno suprotstavljanje crno-belih stavova o prirodi i ulozi 
književnosti, niti da se može pojednostavljeno govoriti o samo 
dva, pa još i unisona tabora. 

Ovom prilikom su pomenuta i navedena samo neka od obra-
zloženja i teoretizacija sukoba na književnoj levici, i to posebno 
ona koja su vezana za rad Instituta za književnost i umetnost, 
budući da i ova monografija jeste rezultat planskih istraživanja 
u Institutu i da pripada istom krugu tema, ali se podrazumeva da 
postoji čitava bibliografija vrednih radova o istoj problematici, koja 
se uz to i dalje ispisuje. S obzirom na to da ovi radovi previđaju 
žensku književnost koja jeste nastajala (i) u toj orbiti, u njihovo 
navođenje i problematiku se na ovom mestu ne može dublje za-
laziti. Iz svih tih istraživanja izdvaja se studija Tijane Matijević  



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

18

„Autorke na književnoj levici: od proleterske do postjugoslo-
venske književnosti“ (2020), koja ne samo da se okreće ženskoj 
književnosti, već upravo kroz žensku književnost koju detektuje 
kao naslednicu međuratne leve i proleterske proze, preispituje 
ustaljeni i dominantni akademski narativ o književnoj levici. Pri 
tome se oslanja prvenstveno na podjednako preispitujuće teorijske 
postavke Rastka Močnika o levoj i partizanskoj umetnosti.

Tijana Matijević tako – pokušamo li da sažmemo njenu 
teorijski iznijansiranu analizu – zaključuje da je jugoslovenska 
književnost na levici u nauci i kulturi sagledavana prvenstveno 
kroz prizmu „sukoba na književnoj levici“; da je takav pristup 
ostavio negativne naučne posledice u vidu brojnih stereotipa o 
dva toka književnosti; kao i da je oblikovao stereotip o završenom 
i razrešenom sukobu a time i o, praktično, „kraju“ leve književ-
nosti u Jugoslaviji;  isto tako, ostavio je za sobom pogrešnu tezu 
o uzajamnoj isključivosti autonomije književnog dela i njegove 
ideologičnosti tj. „principijelnoj nepomirljivosti između estet-
skih i utilitarnih, a zapravo revolucionarnih ciljeva književnosti“ 
(Matijević 2020a: 216). Kada se, nasuprot ovoj tezi, pođe od 
istraživanjima potvrđene argumentacije, koju autorka delimično 
preuzima od Rastka Močnika da se „umetničke prakse po sebi 
’smeštaju u sferu ideologije’“ (Isto), čitava rasprava o autonomiji 
umetnosti se „relativizuje“ (Isto) a time se zapravo ponovo otvara 
jednom zatvoreni prostor za slobodno razmišljanje i za tumačenje 
književnih dela koja su u jednom trenutku odbačena kao uopšte 
vredna proučavanja odnosno za tumačenje onih koja do tada nisu 
ni dopirala do akademskog interesa.

Tijana Matijević je tako, zaključivši da levoj književnosti 
nikada zapravo nije ni došao „kraj“, u datoj studiji definisala 
(ranu) prozu Dubravke Ugrešić i Biljane Jovanović kao nastavak 
toka jugoslovenske književnosti na levici. Ta, dakle, i dalje živa 
književnost nastavila je da istrajava, kako je pokazalo i široko 
doktorsko istraživanje iste autorke (Matijević 2020b), i u po-
stjugoslovenskoj književnosti, a u samoj Jugoslaviji posebno se 
ispoljavala kroz njene neoavangardne i feminističke oblike koji 
postaju upadljivi kasnih 60-ih i tokom celih 70-ih godina 20. veka: 
„Možda nije preterano reći da u tadašnjoj Jugoslaviji leve umet-
ničke prakse, za razliku od (službenog) jezika nauke, identifikuju 
kapitalističku restauraciju čiji je deo ’depolitizacija društvenih 



0. UVOD U PROUČAVANJE ANGAŽOVANE ŽENSKE PROZE U ERI NARODNOG...

19

napetosti i sukoba te njihova kulturalizacija’ (Močnik 2019: 260)“ 
(Matijević 2020a: 217). Sve ovo važno je istaći kako bi se potcrtala 
relevantnost angažovane ženske proze 30-ih godina danas, kada 
se kapitalistička restauracija u zemljama naslednicama SFRJ ne 
odvija više u okvirima socijalističke države, već – tokom svih ovih 
decenija nakon njene dezintegracije – u svom brutalnom obliku 
u državama naslednicama koje većinom pripadaju višestrukoj 
globalnoj kapitalističkoj periferiji. Uviđajući iznova značaj ženske 
proze 30-ih godina za razumevanje današnjeg društvenog položaja 
žena radnica na postjugoslovenskom prostoru, Tijana Matijević 
i ja smo napisale i koautorsku studiju o ovom fenomenu, u kojoj 
smo pokušale da objedinimo naše u početku različite metodološke 
interese (v. Barać i Matijević 2024).

Ipak, ako se za početak, radi stvaranja šire slike, moramo 
odrediti u odnosu na ranije ustaljene orijentire u književnoj isto-
riografiji i teoriji, korpus angažovane ženske proze pripadao bi, 
u celini gledano, onoj književnosti koja je najvećim delom bila u 
skladu s politikom Komunističke partije Jugoslavije u godinama 
koje se dobrim delom  poklapaju s trajanjem lasićevski shvaćenog 
sukoba na književnoj levici (1928–1952), odnosno u godinama u 
kojima se sprovodila antifašistička strategija Narodnog fronta. I to 
nezavisno od toga da li su same autorke ove proze bile neposredno 
i od početka vezane za Partiju. Međutim, upravo u raznovrsnosti 
pa tako i nerigidnosti političkih pozicija nekih od ovih autorki i 
činjenici da su se, nadovezujući se neminovno na prethodna dela 
ženske književnosti, uključivala u žensku književnu tradiciju, leži 
i činjenica autonomnosti književnog polja ili toka koje su samim 
pisanjem svojih dela gradile. Sva društvena i umetnička znače-
nja i estetska vrednost angažovane ženske proze mogu se bolje 
sagledati kada se sa perspektive sukoba pa i samo nesporazuma, 
ali ne zaboravljajući ih, pomerimo – kao što je nagovešteno – ka 
perspektivi Narodnog fronta i (levog) feminizma. 

Kao i uopšte u metodologiji istorije žena i rodne istorije, 
da bi se rasvetlilo određeno delovanje žena, ono se mora, makar 
i „privremeno“, izdvojiti iz ukupnog ambijenta, protumačiti u 
kontekstu ocrtanom onom granicom do koje žene, u ovom slu-
čaju književnice i revolucionarke, jesu izraziti subjekti datog 
(književno)istorijskog procesa, jer – kako je to čitava prethodna 
humanistika pokazala – bez takvog usmeravanja i usredsređiva-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

20

nja istraživačkom pogledu izmiče ni manje ni više nego suština 
datog ženskog delovanja. Kada su istraživanja vodili muškarci 
i kada su ona bila koncentrisana primarno na procese koje su 
oni proglašavali važnima, autorke su izostajale iz istraživačkog 
fokusa, posebno autorke kao subjekti: tako izgleda da ih u ovom 
polju uopšte nema (dovoljno je pogledati Indeks imena zbornika 
Marksizam i književna kritika u Jugoslaviji 1918–1914), ili se 
javljaju incidentno kao supruge i adresati pisama velikih teoretičara 
(Isto 1978: 325–323). Na sreću, ove praznine uveliko su popunjene 
istraživanjima feministički orijentisanih (književnih) istoričarki u 
poslednjih dvadeset i više godina. 

S druge strane, to ne umanjuje potrebu da se dodatno istra-
že svi aspekti umanjivanja subjekatske i autorske uloge žena 
na književnoj levici, koji su po delovanju patrijarhalne inercije 
činili sami akteri međuratne odnosno upravo ovako definisane, 
transformacijske književne levice, od 30-ih do 50-ih godina 20. 
veka. Ilustrativne primere za to nalazimo upravo u ženskim tek-
stovima, (posthumnim) ženskim autobiografijama koje, baš kao i 
angažovana proza 30-ih – kako će se u daljim poglavljima pokazati 
– detektuju dodatnu eksploataciju žena u ustaljenoj preraspodeli 
književne moći. Ta ustaljena preraspodela moći u društvenom i 
kulturnom polju udaljava žene od pozicije autorstva, „spontano“ 
preusmeravajući autorke od radnog stola ka kuhinjskom pultu.

„Hugo [Klajn] me je zamolio“ – čitamo u posthumno objav-
ljenoj autobiografiji Ljiljane Herman povodom jednog od događaja 
iz 1945/6. godine, koji je simbolički, susretom Miroslava Krleže i 
Bogomira Hermana (A.B.C-a), takoreći trebalo da  razreši sukob 
na književnoj levici  – „da napravim lep doček jer je Krleža veliki 
gurman, i on mi je kasnije na tome posebno zahvalio. Sećam se 
da su se Krleža i Božo veoma srdačno odnosili i da su satima i 
satima diskutovali, tako da se ručak produžio do noći“ (2023: 81). 
Diskutovalo se, uz obaveznu večeru, i na drugim mestima, pa je 
tako i u prvim godinama posle rata beogradska kuća revolucio-
narnog i umetničkog para Vere Crvenčanin Kulenović i Skendera 
Kulenovića „bila ispunjena posetama, bilo je tu čestih svraćanja 
do kasno u noć, bilo je večera i ručkova, padala sam od umora 
spremajući ih i služeći“, a svakako „među gostima bili su i vodeći 
ljudi iz pozorišta sa kojima se Skender redovno sastajao u Klubu 
književnika“ (Crvenčanin 2012: 261, kurziv S. B.). U ovoj mono-



0. UVOD U PROUČAVANJE ANGAŽOVANE ŽENSKE PROZE U ERI NARODNOG...

21

grafiji vodeći ljudi povučeni su u argumentacijsku pozadinu, kako 
bi ustupili mesto vodećim ženama u polju književnosti, pozorišta, 
novinarstva i – svemu tome objedinjujućeg – antifašističkog i 
revolucionarnog rada.

***
Kao što se već nekoliko decenija istraživanja (književne) 

prošlosti preusmeravaju sa dominantne perspektive u kojoj su 
muškarci njeni glavni akteri na perspektivu koja tu istu prošlost 
sagledava iz pozicije žena, tako će se i u ovoj monografiji sam 
naučni govor o izabranoj temi kretati između od detinjstva usvoje-
nog sintaksičkog trećeg lica množine, uobičajenog za esejističku i 
naučnu literaturu na kojoj su se formirale generacije kojima i sama 
pripadam, i prvog lica jednine, koje je karakteristično za, uslovno 
rečeno, noviji akademski stil pisanja, a zahvaljujući kojem se na 
krajnje jednostavan način razbija i dalje prisutni mit o rodnoj i 
polnoj neutralnosti akademskog rada.

Moja sopstvena istraživanja levog i marksističkog nasleđa 
kroz periodiku otpočela su ozbiljnije kroz rad na doktorskoj 
disertaciji, od 2007. godine. Komparativno sagledavanje široke 
mreže ideološki različito orijentisanih časopisa, iz feminističke 
istraživačke perspektive, utemeljilo me je u shvatanju da su žen-
ski časopisi socijalističke i komunističke profilacije odnosno oni 
neposredno komunistički, koji su to i u partijskom smislu, vredni 
daljeg proučavanja. S jedne strane, iz samih naučnih razloga, jer 
se ispostavljalo da uprkos nekadašnjoj privilegovanosti ove teme 
u jugoslovenskoj humanistici – nisu istraženi svi njihovi aspekti, 
a s druge strane, zbog implikacija koje takav pristup prošlosti 
ima na sadašnji društveni status ženske emancipacije. U ovom 
potonjem smislu, naime, činilo se da u istraživanju ovih časopisa, 
kao i ženske književnosti koja je s njima korespondirala, leži deo 
odgovora na pitanje zašto se u postjugoslovenskim društvima od-
bacuju emancipacijske tekovine socijalističke Jugoslavije, kojima 
su upravo i dati časopisi i odgovarajuća književnost utirali put. 
Odnosno, činilo mi se da u tom proučavanju leži deo odgovora na 
pitanje koliko je vredno nasleđe koje se u dominantnim politikama 
i diskursima odbacivalo. Početno doktorsko istraživanje izoštrilo 
mi je sluh za specifične komunističke diskurse prisutne u časopisu 
Žena danas, kao i za levofeministička značenja ženske proze 30-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

22

ih godina 20. veka, i tako dovelo i do posebnog interesovanja za 
strategiju Narodnog fronta – osmišljavanu i zvanično obelodanjenu 
u vrhu Kominterne, ali ne i obavezno uvek vođenu po strogom 
nalogu odozgo, kao što će ova monografija pokazati. 

Po onome što se moglo videti u humanistici kao rezultat, 
jasno je da se od druge decenije 21. veka i kod drugih istraživača, 
pre svega istoričara, izoštravao sluh upravo za takve pojave te da 
su se opredeljivali za slične poduhvate. U tom smislu, važnim 
smatram članke poput onog Džejmsa R. Bareta, objavljenog 2006. 
godine – “Rethinking the Popular Front“ ili monografiju Elinor 
Tejlor The Popular Front Novel in Britain, 1934–1940 iz 2017. 
godine. U najkraćem, ključna je revizija sagledavanja Narodnog 
fronta Džejmsa Bareta, u odnosu na tradicionalnu istorijsku 
nauku, prema kojoj je Narodni front predstavljao novu strategiju 
Kominterne, zvanično obznanjenu u govoru Georgi Dimitrova, 2. 
avgusta 1935. godine, na Sedmom kongresu Treće internacionale 
u Moskvi: strategiju koja zahteva udruživanje svih progresivnih 
snaga protiv nadirućeg fašizma, a napuštanje prethodne „sektaške“ 
politike Kominterne (vođene od 1928. godine), koja je prihvatala 
samo komunističke partije i radničke organizacije u sprovođenju 
svetske revolucije. Baretov je zaključak da Narodni front kao 
ideju i praksu nije proizvela (samo jedna) direktiva Kominterne, 
već pre svega i, hronološki, pre toga, postojeći realni zahtevi rev-
olucionarne prakse u brojnim državama (Barrett 2006: 533). Po 
njegovom sagledavanju zbivanja, događalo se zapravo suprotno: 
ideja i strategija Narodnog fronta, koja je elaborirana u Moskvi, 
oblikovana je na osnovu već postojećih iskustava komunističkih 
i levih snaga, tj. već praktikovanih politika u Francuskoj i Španiji 
(Isto). Tome se samo može dodati da su se slične revolucionarne 
prakse udruživanja različitih aktera – ali i drugih oblika revolu-
cionarnog delovanja, koja podrazumevaju da „lokalne“ komunis-
tičke partije ne čekaju nalog i odobrenje Kominterne da bi nešto 
preduzele – odvijale širom sveta. Kako to još formuliše Baret, 
„obični komunisti“ (rank-and-file Communists) „povremeno su 
se kretali ka politici Narodnog fronta već neko izvesno vreme 
pre Sedmog kongresa“ (Isto). Upravo u tom periodu, uslovi su 
po svemu sudeći bili takvi da su i obične komunistkinje mogle da 
pokrenu i sprovedu određene autonomne aktivnosti u duhu onoga 
što će potom zvanično biti označeno strategijom Narodnog fronta. 



0. UVOD U PROUČAVANJE ANGAŽOVANE ŽENSKE PROZE U ERI NARODNOG...

23

Za ovu je temu zato značajno, kao što će se videti, i šta je Georgi 
Dimitrov dalje proklamovao u kasnijem izveštaju o strategiji 
Narodnog fronta u decembru 1935. godine. 

Ipak, pre saznanja o ovim tokovima u humanistici, koji će 
mi samo potvrditi relevantnost teme koju sam definisala, moja 
istraživanja su takođe bila motivisana podsticajima koji dolaze 
iz naučnih okvira u širem smislu te reči. Podsticaj za ovako po-
stavljena istraživanja, koja će angažovanu žensku prozu 30-ih 
povezati s odgovarajućom prozom koja nastaje posle Drugog 
svetskog rata, proizišao je iz mojih razgovora s književnom kriti-
čarkom i autorkom Tamarom Krstić, razgovora koji su vođeni u 
serijalu „Nova žena u srpskoj književnosti međuratnog perioda“ 
na Radio Beogradu 2, u okviru emisije Kulturni krugovi, odno-
sno njenog dela „Gutenbergov odgovor“. U početku zamišljeni 
kao razgovori o međuratnoj ženskoj prozi o „novoj ženi“, koja 
je obrađena u mojoj doktorskoj disertaciji (Бараћ 2014), analize 
su, zatim, proširene i na posleratna dela istih autorki, na analize 
delâ koja je Tamara Krstić, temeljno se pripremajući za emisiju, 
pronalazila u bibliotekama i pažljivo ih čitala, a onda predložila 
da i ona uđu u krug tema ovog serijala. Kasniji rezultati iz ovog 
kruga istraživanja redovno su predstavljani u još jednoj emisiji 
Radio Beograda 2 „Oko Balkana“ zahvaljujući njenom uredniku 
Saši Ćiriću i njegovom temeljnom praćenju naučne produkcije, a 
čitani su i u okviru Trećeg programa Radio Beograda zahvaljujući 
zainteresovanosti urednice Tanje Mijović.  

Podjednako je na samim počecima pak podsticajan bio je-
dan konkretan poziv Aleksandre Sekulić kao urednice programa 
u Centru za kulturnu dekontaminaciju. Posle zajedničkog rada u 
programu En Garde / Avantgarde, njen poziv je, još od kraja 2014. 
godine, bio otvorenog tipa: da predložim temu koju u tom trenut-
ku smatram značajnom, u bilo kom formatu (izložbe, razgovora, 
predavanja ili tribine), i koja bi u takvom obliku i bila realizovana 
kao program Centra. Kako sam smatrala da onome što su bili 
prvobitni razgovori s Tamarom Krstić treba dati širi i objektivniji 
kontekst, dogovorile smo se da održimo tribinu o ženskoj prozi, 
na kojoj su ovog puta, pored Tamare Krstić, učestvovale i Jelena 
Milinković i Žarka Svirčev, koje su već uveliko istraživale i detalj-
no poznavale žensko književno međuratno nasleđe. Tada se javila 
potreba da imenujem tribinu, tj. književnu pojavu koju sam za tu 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

24

priliku suzila na dela Nadežde Ilić-Tutunović i Fride Filipović, 
formulišući sintagmu angažovana ženska književnost. Program 
je nosio pun naziv „Angažovana ženska književnost: Proza Fride 
Filipović i Nadežde Tutunović od 30-ih do 50-ih godina 20. veka“ 
i održan je 29. novembra 2016. godine u CZKD-u. Kako se po 
naslovu tribine vidi, priprema za nju je u velikoj meri predstav-
ljala pripremu za buduće naučne članke od kojih će neki postati 
integralni delovi ove knjige.  

Od mojih početnih doktorskih istraživanja proistekao je i 
naučni skup o časopisu Žena danas (2015), pa zatim i zbornik 
radova Časopis Žena danas (1936–1940): prosvećivanje za revo-
luciju (2022). Upravo iz činjenica koje su ustanovljene kroz rad 
na zborniku, posebno zaključka o presudnom kontekstu Narodnog 
fronta za razvoj ove proze, konačno je uobličen i okvir istraživanja 
i celina naslova ove monografije. Ono što sam mogla da uočim 
sledeći liniju kontinuiteta u pisanju i delovanju autorki koje su ovu 
prozu pisale, to je da se kontekst date proze, kontekst Narodnog 
fronta kao internacionalne politike i strategije tridesetih godina 
dosledno pretače u kontekst Narodnog fronta kao jugoslovenske 
politike jedinstvene narodnooslobodilačke borbe protiv fašističke 
okupacije, a potom kao strategije obnove i izgradnje socijalističke 
države. Dok je globalni Narodni front kroz antifašističku strategiju 
u drugoj polovini 30-ih spremao svetsku socijalističku revoluciju, 
dotle je ovaj „lokalni“ Narodni front, nakon ilegalno pripremane 
revolucije 30-ih, sprovodio i oružanu borbu protiv okupatora od 
1941. do 1945. godine, a zatim završnu fazu revolucije i izgradnju 
države zadobijene u antifašističkoj narodnooslobodilačkoj borbi. 

Drugi deo naslova monografije (u eri Narodnog fronta) od-
nosi se zato na jedinstvenu a trofaznu epohu u jugoslovenskom 
slučaju. Značenja pojmova u prvom delu naslova monografije 
(angažovana, ženska, proza – ponaosob kao i uvezanih u sinta-
gmu) biće objašnjena u sledećem poglavlju (i po potrebi dodatno 
rasvetljavani u narednim), a drugi deo naslova potrebno je objasniti 
u samom uvodu (ali takođe po potrebi i dodatno razjašnjavati u 
svim narednim poglavljima). Učiniću to najpre ukratko, budući da 
je njegova problematika prvenstveno tema istorijske nauke u koju 
kao istoričarka književnosti zalazim nužno i neminovno, ponekad 
u nju i intervenišući, ali ne precenjujći sopstvena znanja. Dok se 
epohom i erom Narodnog fronta u internacionalnom smislu i u 



0. UVOD U PROUČAVANJE ANGAŽOVANE ŽENSKE PROZE U ERI NARODNOG...

25

pojedinim državama može smatrati period od 1934. pa do 1939. 
godine ili do početka oružanog sukoba u svakoj od država pona-
osob, dotle se u jugoslovenskom slučaju zaista može govoriti o 
produženom delovanju narodnofrontovske politike i strategije, 
odnosno o kontinuitetu odgovarajućeg političkog, društvenog i 
umetničkog angažovanja. 

Prva faza jugoslovenskog Narodnog fronta preklapa se s 
internacionalnom i njen integralni deo je sproveden, kao i u svim 
ostalim slučajevima, u skladu s nacionalno specifičnim uslovima 
i potrebama. Zvanično je prvi put kao ideja spomenut i iznet na 
IV zemaljskoj konferenciji Komunističke partije Jugoslavije u 
Ljubljani 1934. godine. Ta godina se, donekle slučajno, ali za 
književnoistoriografske narative dovoljno društveno determi-
nisano, poklapa s godinom u kojoj su objavljena najranija dela 
angažovane ženske proze, bar u ovoj monografiji shvaćena kao 
najranija: prvi roman Milke Žicine i prva zbirka priča Nadežde 
Ilić-Tutunović. Strategiju Narodnog fronta detaljnije je obrazložio 
Blagoje Parović na Plenumu CK KPJ u Splitu 1935, a te je godine 
osnovana u Beogradu Omladinska sekcija Ženskog pokreta, kao 
legalni javni prostor delovanja mladih komunistkinja. Konačno, 
juna 1936. godine u Beogradu – kako danas ističe jedna obnov-
ljena spomen-ploča u Ulici Ljubomira Stojanovića – održana je 
osnivačka sednica Narodnog fronta Jugoslavije, organizacije pod 
rukovodstvom Dragoljuba Jovanovića. Te godine u oktobru počeo 
je da izlazi časopis Žena danas, kao još jedan legalni „prostor“ 
pomenute grupe omladinki. Svakako, 1936. godina značajna je 
pre svega po otpočinjanju Španskog građanskog rata, u koji će se 
uključiti i jugoslovenski komunisti ulaskom u Internacionalne bri-
gade, i koji predstavlja verovatno najznačajniji hronotop – ukoliko 
je moguće to iskazati pojmovima književne teorije – kristalizacije 
podele sveta duž osa fašizma i antifašizma. Ovaj događaj dodatno 
utiče na učvršćivanje ideje i sprovođenje praksi Narodnog fronta 
u Jugoslaviji. Po okupaciji Kraljevine Jugoslavije odnosno odmah 
s početkom ustanka u julu 1941, ovaj postojeći antifašistički front 
u zvaničnoj politici Komunističke partije Jugoslavije preobliko-
van je i preimenovan u Jedinstveni narodnooslobodilački front 
Jugoslavije i trajao je sve do 1945. godine. Te godine je u avgustu 
opet preoblikovan i preimenovan u Narodni front Jugoslavije, 
masovnu političku radničku organizaciju koja je zamišljena kao 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

26

krovna organizacija brojnih pojedinačnih organizacija, a koje će 
sve služiti izgradnji nove države i novih socijalističkih odnosa (v. 
Кардељ 1945). U posleratnim godinama, od jednog do drugog 
kongresa Narodnog fronta Jugoslavije, kako su se potrebe države 
menjale, menjale su se i ključne zvanične tačke rada Narodnog 
fronta. U svakom slučaju, sa IV kongresom 1953. godine, kada 
je Narodni front preimenovan u Socijalistički savez radnog 
naroda Jugoslavije, već se može govoriti o poslednjim danima 
ovog vida organizovanog rada, ali i masovnog zanosa. Nadežda 
Ilić-Tutunović u svojoj zbirci priča iz 1953. godine neposredno 
tematizuje organizaciju Narodnog fronta i „tipične frontovske 
pojave“, na umetnički način simbolički zaokružujući jednu fazu 
socijalističke tranzicije. 

Na V kongresu 1960. godine, neki elementi ovih pojava su još 
uvek prisutni, a već se 1966. godina može smatrati krajem ovakvog 
vida političkog organizovanja. Završna godina u naslovu ove mo-
nografije (1956) data je u skladu s godinom u kojoj je hronološki 
objavljeno poslednje delo uzeto za analizu unutar angažovane 
ženske proze zbirka pripovedaka Do danas Fride Filipović.

Ne samo zbog toga što je strategija Narodnog fronta u 
Jugoslaviji – sa svim nužnim varijacijama u strateškoj i organi-
zacionoj formi – imala svoj kontinuitet i duže trajanje u odnosu 
na strategiju Narodnog fronta kao zvanične politike Kominterne 
(1935–1939/1940), ili zvanično vidljive i realizovane politike u 
pojedinim državama (poput Francuske, koja je od 1936. do 1939. 
imala vladu formiranu od strane liste Narodnog fronta, odnosno 
Španije, u kojoj je lista Narodnog fronta pobedila na izborima 
1936), već i zato što je i u tim drugim kontekstima prepoznata 
kao period koji, ma kako kratak, zbog svog prelomnog global-
nog značaja može biti nazvan erom – i ova monografija sadrži tu 
reč u svom naslovu. Preciznije, ona tu reč pozajmljuje iz knjige 
Natanijela Grina o Socijalističkoj partiji Francuske u datom kon-
tekstu. Godine 1969, kada su se brojna istraživanja usmerila ka 
istoj problematici, Grin je objavio knjigu Crisis and Decline: The 
French Socialist Party in the Popular Front Era (v. Green 1969), 
a termin era odmah je postao prihvatljiv i prvim akademskim 
čitaocima njegove elaboracije, bez obzira na to da li su se slagali 
sa svim aspektima Grinove interpretacije ukupnih događaja (v. 
npr. Warner 1969: 192).



0. UVOD U PROUČAVANJE ANGAŽOVANE ŽENSKE PROZE U ERI NARODNOG...

27

***
Ukoliko se pak vratimo prvom delu naslova, cilj mi je da 

u ovoj monografiji u ovako postavljenom kontekstu metodom 
pomnog čitanja teksta sagledam i protumačim znanja i značenja 
koja su odabrane jugoslovenske autorke oblikovale u svojoj an-
gažovanoj prozi. Književnost tj. uže, angažovana ženska proza, 
posmatra se (i) kao oblik znanja, odnosno kao takav estetski 
proizvod koji – kao što su zagovornici angažovane ili prole-
terske književnosti verovali – oblikuje iskustvo na takav način 
da se u čitalačkom doživljaju i tumačenju ono lako prepoznaje 
kao znanje o društvenim odnosima moći, o poziciji i psihološ-
kim stanjima likova u tim odnosima i mogućnostima njihove 
promene. Iz ovoga se dâ naslutiti da proučavanje angažovane 
ženske proze pripada ne samo polju istorije književnosti, već 
i – intelektualnoj istoriji.

U osnovi i pozadini takvog procesa čitanja i tumačenja stoje 
moja prethodna istraživanja periodike i književnosti, na koja ću se 
neposredno pozivati kada to bude nužno. Za razliku od prethodnih 
studija i monografija, u ovoj sam analizu diskursa (književnih) 
časopisa ostavila u drugom planu, dok je u prvi plan postavljen 
sam književni tekst. Kao osnovnim interpretativnim okvirom, 
pored uobičajenih teorijskih, istoriografskih i metodoloških stu-
dija (vezanih za pojmove angažovanosti, ženske književnosti, 
socijalističkog realizma, društvene emancipacije, komunističkog 
pokreta), vodila sam se autobiografijama, memoarima i drugim 
svedočanstvima samih autorki odnosno akterki ženskog revolu-
cionarnog pokreta. Ispostavilo se, naime, tokom samog rada na 
tumačenju odabranih pripovedaka i romana, da autobiografske 
refleksije akterki ove epohe omogućavaju potpuno razumevanje 
samih književnih tekstova, i to upravo u onim aspektima u kojima 
su i sami književno uobličeni i – subjektivni. 

Drugim rečima, kada se uočavaju i proučavaju procesi 
emancipacije i političke subjektivizacije pripadnika određene 
generacije i grupe, tada upravo ono što je u izvorima subjektivno 
– a što se inače posmatra s posebnim naučnokritičkim oprezom 
– postaje osnov objektivnog znanja. Na ovaj način sam, zapravo, 
postupno izgradila metodologiju koja proizlazi iz samog predmeta 
istraživanja: angažovanih proznih tekstova i samoprotumačenih 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

28

života njihovih autorki odnosno autorki i akterki koje su im bile 
bliske. Autobiografske tekstove (u širem smislu, uključujući u 
njih i dnevničke, memoarske i biografske, pisane ili arhivirane 
kao izgovorene) autorki i akterki u ovom polju tretirala sam i kao 
predmet i kao izvor i kao sekundarnu literaturu, i to podjednako 
istoriografskog i metodološkog karaktera. 

Ubedljivo obrazloženje za takav tretman može se naći u 
najnovijoj knjizi Todora Kuljića, Anti-autobiografija (2023), koja 
najpre sama funkcioniše kao istovremenost (anti)autobiografije i 
naučne metodološke studije o intelektualnoj (anti)autobiografiji. 
Kuljić započinje knjigu tvrdnjom da autobiografija intelektualca 
„nije potpuno nezavisna lična ispovest nego je treba čitati kao 
naročito posredovani odnos moći i samoviđenja, kao društveno 
uslovljeno znanje o sebi“ (10). Intelektualke poput Mitre Mitrović, 
Fride Filipović ili Milke Žicine samosvesno su pristupale takvom 
samoviđenju i, poput Kuljića, koliko je to oblik beleženja autobio-
grafskog iskaza dopuštao, raščlanjavale „metodologiju samoviđe-
nja“, smatrajući je očigledno podjednako važnom ili i „važnijom 
od iskustvenih sadržaja piščeve profesionalne autobiografije 
kojom je dokumentovana“ (12). Zato ne treba da čudi upadljivo 
razgranato žanrovsko određivanje sopstvenih „naknadnih“ zapisa 
kod Mitre Mitrović (Mitrović 2023), ili preciznost izražavanja 
Fride Filipović u audio-vizuelno snimanom prisećanju na celinu 
njenog života (Filipović 1998), i to u poznim godinama, ili pak 
stalno autorefleksivno osvrtanje Milke Žicine na iznošenje svojih 
sećanja Marku Nediću (1972/2002). 

Ove autorke anticipirale su eksplicirani nalog da „nije loše 
katkad se diltajevski uživeti u smisao doba i tada neizvesnu bu-
dućnost“ i uspele su – najvećim delom – da se odbrane od „korek-
tnog (aktuelno nametnutog važnog)“ (Kuljić 2023: 12). Ipak, dok 
Kuljićeva (anti)autobiografija tj. samo izlaganje autobiografskog 
sadržaja „ima više metodsku nego dokumentarnu pretenziju“, na-
vedene su autorke angažovane proze, neminovno, vođene svojom 
primarnom vokacijom, iz dokumentarnog prelazile u pripovedno 
i romaneskno, i to čak u najvećoj meri Mitra Mitrović koja takve 
oblike pisanja nije (po)stigla da ostvari ranije. 

Metodologija koju sam gradila kroz čitanje i tumačenje 
pripovednih i autobiografskih književnih tekstova postupak je, u 
još opštijem smislu, donekle sličan onom u knjizi Stoljeće Alena 



0. UVOD U PROUČAVANJE ANGAŽOVANE ŽENSKE PROZE U ERI NARODNOG...

29

Badjua. Badju tvrdi da se njegova metoda tu kreće „putevima i 
načinima na koje se stoljeće odnosi prema sebi“ (Badiou 2008: 
17). Zato u toj metodi, između ostalog, Mandeljštamova pesma 
„Vek“ predstavlja „egzemplaran dokument“, i od njene analize 
autor polazi u svom sveobuhvatnom tumačenju 20. veka. An-
gažovana ženska proza u eri Narodnog fronta može se razumeti 
upravo kao jedan od izrazitih fenomena 20. veka, kao činilac i 
manifestacija badjuovski shvaćenog stoljeća. Iz analize tekstova 
i (auto)biografija autorki ove proze razumeće se zašto je to tako. 
Između ostalog, a možda i pre svega, zato što iskustveno zasno-
vana proza i prateće autobiografsko zapisivanje „nije monolog 
nepostojanog pojedinca nego deo procesa samoviđenja jednog 
doba“ (Kuljić 2023: 87, kurziv S. B.). Kako to drugim rečima 
tvrdi Veljko Stanić za autobiografske zapise Otpisana Mitre 
Mitrović, koje je sâm objedinio i prvi protumačio, „na ovom 
tragu treba ukazati da poseban kvalitet uspomene Mitre Mitro-
vić upravo pokazuju kada je u pitanju intelektualna biografija 
njene generacije. Njen rukopis nije toliko izvor za političku i 
događajnu istoriju. On je to znatno više za intelektualnu istoriju, 
istoriju mentaliteta, značajna građa za socijalnu i antropološku 
studiju“ (Stanić 2023: 16, kurziv S. B.). 

U ovim je ženskim tekstovima, i književnim i autobiografskim, 
sadržano jedno osećanje i uverenje o akterima 20. veka, „optuženim“ 
da su, kako Badju kaže, „izabrali užas u ime obećanja nečeg novog 
i boljeg“, a koje ovaj teoretičar iskazuje na sledeći način:

„Moje je uvjerenje upravo suprotno: da je realno bilo to što je fasci-
niralo borce stoljeća. U stoljeću zaista ima veličanja realnog, čak i 
u njegovoj strahoti. Akteri sigurno nisu bili glupani, izmanipulirani 
iluzijama. Pomislite samo na moguću sliku izdržljivosti, iskustva, 
pa čak i razočarenja nekog agenta Treće internacionale! Tijekom 
rata u Španjolskoj, kada je neki ruski komunistički delegat Me-
đunarodnih brigada pozvan da se vrati nazad u Moskvu, on dobro 
zna da je to zato što će tamo biti uhićen i pogubljen. [...] Hoće li 
pobjeći, braniti se, opirati? Ne, uopće. [...] Ne, za te subjekte realno 
uključuje ovu dimenziju. Užas je samo jedan od vidova 	 realnog, 
kao i smrt“ (2008: 25. kurziv S. B.).

Autorke angažovane ženske proze, akterke 20. veka, bile su 
jasno vođene sopstvenim vizijama budućnosti, sa čvrstim oslon-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

30

cem u realnosti, i – kao što njihova velikim delom i reportažna 
proza govori – fascinirane realnim. Neke od njih su u toj fascinaciji 
i odabrale svakodnevicu revolucionarne borbe nauštrb pisanja o 
predmetu fascinacije, poput Mitre Mitrović; neke su bukvalno od 
svog realnog radničkog života napravile novi književni realizam, 
poput Milke Žicine; neke su u reportažnom tonu pisale angažo-
vanu prozu u vidu „prekogranične književnosti“ upućene i deci i 
odraslima, poput Jelene Bilbije i Mile Dimić;  neke su kroz prozu 
izrazile kapitalističko-patrijarhalne odnose moći stojeći tiho uz 
drugarice revolucionarke, izražavajući prirodu ovih odnosa često i 
preciznije od njih, kao što je bio slučaj s Nadeždom Ilić-Tutunović 
i Fridom Filipović; a jedna je – iz još udaljenije generacijske po-
zicije – obuhvatila sve to u svojoj danas potcenjenoj pripovednoj 
i romanesknoj prozi: reč je o Desanki Maksimović.

U Badjuovom pak kratkom objašnjenju, a uz poznavanje date 
proze, nalazi se jedan od mogućih načina za objašnjenje karaktera 
realističkog u širokom spektru socijalno angažovane proze: taj 
realizam ne nastaje po nalogu ideologa socijalističkog realizma 
i zagovornika proleterske književnosti, ili ne nastaje isključivo 
po tom nalogu, već iz fascinacije realnim kao psihološke odlike 
boraca i borkinja stoljeća, kao jedne generacijske ili pak epohalne 
osećajnosti i subjektivnosti.

Tokom rada na odabranom predmetu na srpskom i hrvat-
skom jeziku su se i pojavili neki od (istoriografski obrađenih, pa i 
prevedenih) posthumnih autobiografskih i dnevničkih zapisa koji 
su samo dodatno potvrdili moje pretpostavke nastale na osnovu 
prvobitne lektire i literature. Takvi su dnevnički zapisi Marije 
Vinski (Velik je misterij života, 2021), autobiografski zapisi Mitre 
Mitrović (Otpisana, 2023), Ljiljane Herman (Bogomir Herman 
Miškec, 2023) i Hane Levi (Iz Belzena 1944–1945, 2024). Upravo 
posthumno objavljeni zapisi ovih autorki, i Milke Žicine, potvrđuju 
– kao što je još 2019. godine istakla Katažina Tačinjska u članku 
„Osakaćena (auto)biografija: smrt u stvaralaštvu Milke Žicine“, 
podsećajući na pionirske tvrdnje uticajne istoričarke Gerde Lerner 
– „da su ženske biografije jedan od najperspektivnijih i najvećih 
izazova za žensku istoriju“ (Taczyńska 2019: 545)

Konačno, treba na samom kraju ovog uvoda istaći da je 
Katažina Tačinjska predložila sledeći pristup ovim i ovakvim 
narativima, ali i ne samo njima: 



0. UVOD U PROUČAVANJE ANGAŽOVANE ŽENSKE PROZE U ERI NARODNOG...

31

„U skladu sa postulatima afirmativne humanistike – suštinskog dela 
koncepcije ’spasilačke istorije’, koju je u Poljskoj formulisala Eva 
Domanjska – u humanističkim istraživanjima se predlaže odstupa-
nje od postmodernističkih ’ideja kraja i katastrofa’ i traumatocen-
tričnih studija. U svetu punom nasilja i konflikata, ova istraživačica 
istupa s predlogom pisanja pozitivne istorije. Ni u kom slučaju 
nije reč o potrebi kreiranja naivnog optimizma, već o pokušaju 
izgradnje – u svetlu stvarnih pretnji – afirmativne refleksije koja 
je blagotvorna i oslobađa od osećanja negativnosti i pasivnosti. 
Istraživanje pojava koncentrisanih oko 	apokaliptičke prošlosti 
ostaje ključno pitanje, ali se predlog, ipak, odnosi na formulisanje 
novih, drugačijih istraživačkih pitanja i korišćenja takvih teorija 
za osnaživanje individualnih i kolektivnih subjekata“ (Taczyńska 
2019: 543). 

Iz datog pristupa i, slobodno se može reći, osećanja jednog 
broja istraživačica, u koji uključujem i sebe, jasno se ocrtavaju 
širi humanističkonaučni okviri iz kojih potiče prva rečenica ove 
monografije. Ona donekle parafrazira prvu rečenicu uticajne knjige 
Radomira Konstatinovića Filosofija palanke, ali se za razliku od te 
knjige okreće iskustvu koje želi da afirmiše. Ono što je Konstati-
nović morao da kaže 1969. godine – „iskustvo nam je palanačko“ 
(Konstatinović 2008: 5) – neko bi i neko je s punim pravom mogao 
da ponavlja poslednjih decenija u akademskom diskursu, ali se isto 
tako može krenuti i drugim putem, mišlju koja je, kako Tačinjska 
piše, blagotvorna i oslobađa od osećanja pasivnosti.

Angažovana ženska proza dočekala je, dakle, objedinjavanje 
svih ostvarenih institucionalnih, izdavačkih, teorijskih i istorij-
sko-istraživačkih preduslova kako bi mogla da bude adekvatno 
pojmovno određena i protumačena. Ova monografija pisana je s 
željom da se ponudi jedna moguća metodologija, odnosno odgo-
varajući pojmovi i primeri tumačenja angažovane ženske proze, 
ali i da se ostavi prostor za uvođenje dodatnih pojmova, izvođenje 
novih tumačenja kao i za polemička preispitivanja svega navede-
nog. Zbog toga ova knjige ne sadrži završno zaključno poglavlje.  





33

1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA:  
POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

„Pisac je situiran u svom vremenu, svaka reč ima odjeka. 
I svako ćutanje. 

Ja smatram Flobera i Gonkura 
odgovornim za represalije koje su usledile posle Komune,

 jer nisu napisali nijedan redak da bi ih sprečili“ 

(Sartr 1962: 6; Sartr 1981: 5). 

Na osnovu idejne, tematske i umetničko-stilske srodnosti 
koju sam uočila u književnom delovanju nekoliko jugoslovenskih 
autorki, u ovoj monografiji se njihov književni korpus i kontinuitet 
stvaranja određuje terminološkom sintagmom angažovana ženska 
proza i posmatra kao izdvojen i celovit fenomen. Cilj Prvog po-
glavlja monografije je da apstrahuje osnovne karakteristike ove 
književno-istorijske pojave koja je imala nenarušen kontinuitet od 
sredine 30-ih do kasnih 50-ih godina 20. veka i postavi jedan od 
mogućih pojmovno-teorijskih okvira za dalja čitanja, tumačenja 
i komparativna istraživanja datog i sličnih književnih korpusa.

Metodološki oslonac za opis i objašnjenje angažovane ženske 
proze delom se može pronaći u ranijim književnoistoriografskim 
i teorijskim razmatranjima jugoslovenskog pokreta socijalne li-
terature, zatim u pojmu angažovane književnosti Žan-Pol Sartra, 
kao i u feminističkim istraživanjima istorije žena, feminističkih 
pokreta i ženske književnosti. Cilj zato upravo i jeste da se ukaže na 
nužnost povezivanja tri navedena metodološka usmerenja kada je 
reč o proučavanju kontinuiranih procesa emancipacije žena kojem 
pripada i dati književni tok odnosno na koje ovaj književni tok 
suštinski utiče. Tačnije, Sartrov koncept angažovane književnosti, 
artikulisan posle Drugog svetskog rata, uzet je ovde kao vezivna 
nit početne argumentacije: on se primenjuje na raniju žensku 
prozu, i obratno, tumačenja te proze obogaćuju dati koncept, pri-
dodajući mu jedan, u dijahronijskom smislu, dublji feministički 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

34

aspekt. Konačno, rezultati ovog istraživanja i razmatranja mogli 
bi da nađu primenu i u okviru studija angažovanosti koje se u 
domaćem kontekstu oblikuju u poslednjih nekoliko godina kao 
društveno-humanistička poddisciplina.

Navedeni citat, tj. moto ovog poglavlja, iz čuvenog Sartrovog 
eseja „Angažovana književnost“, preuzet je iz izdanjâ u kojima je 
dat u prevodu Fride Filipović. Frida Filipović je jedna od nekoliko 
jugoslovenskih književnica čija je proza u ovoj monografiji sa-
gledana kao središnji deo određene celine, fenomena angažovane 
ženske proze, i to u precizno određenom istorijskom kontekstu, u 
periodu od 30-ih do kasnih 50-ih godina 20. veka.  

Pored proze Fride Filipović, datu celinu angažovane ženske 
proze, u najužem smislu, čini još i proza Milke Žicine, Nadežde 
Ilić-Tutunović, Jelene Bilbije, Mile Dimić i Mitre Mitrović, kao 
i pripovetke brojnih autorki okupljenih oko časopisa Žena danas 
(1936–1940), te još niz pojedinačnih pripovetki u komunistički 
orijentisanoj štampi. Iako je generacijski na prvi pogled suviše 
udaljena od ostalih autorki, a generacijski aspekt jeste bitan obje-
dinjujući faktor ove proze, ovom toku pripada i proza Desanke 
Maksimović. Pored pomenutih idejnih, tematskih i stilskih odlika 
koje prozu Desanke Maksimović uključuju u ovaj tok, presudna za 
to je i činjenica da pripovetke ovog tipa ona počinje da piše kada i 
ostale autorke, samim početkom 30-ih godina, da bi istaknuta dela u 
tom smislu objavila sredinom te decenije, odnosno nastavila u datom 
smeru 50-ih godina 20. veka. I njen je angažman, dakle, povezan sa 
strategijom Narodnog fronta i procesima koji toj strategiji prethode. 

Svakako, toku angažovane ženske proze pripadaju pojedina 
pripovedna dela drugih autorki, koja će se tek u daljim istraživa-
njima moći prepoznati kao deo istih stremljenja.

U korpus angažovane ženske proze ne mogu se uvrstiti prozni 
opusi drugih autorki koje su stvarale u isto vreme Drage P. Jova-
nović (1885–1975), Jele Spiridonović Savić (1890–1974), Verke 
Škurla Ilijić (1891–1971), Višeslave Đuričić (1902–1991), Ljubice 
P. Radoičić (1914–1991), i ostalih autorki čija je proza posvećena 
ženskom iskustvu, implicitno ili i eksplicitno feministički angažo-
vana, ali ne i povezana s idejom socijalne i socijalističke revolucije. 
U nekim slučajevima proza navedenih autorki je, iz te perspektive 
gledano, i kontrarevolucionarna i reakcionarna (posebno je u tom 
smislu zanimljiv roman Jednospratne kuće Ljubice P. Radoičić, 



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

35

objavljen 1954. godine). Prozu ovih autorki, međutim, treba ite-
kako imati u vidu kada se posmatra fenomen angažovane ženske 
proze. Naime, tek celovitom analizom odnosno poznavanjem 
celine ženskog autorstva moguće je iz njega izdvojiti autorski 
korpus revolucionarnog ženskog književnog angažmana.1 Posebne 
slučajeve u tako shvaćenom kontekstu predstavljaju prozni opusi 
odnosno sama književno-intelektualna pozicija Smilje Đaković 
(1895–1945), koja je čak nazivana „muzom Revolucije“,2 kao i 
prerarno preminule autorke Selene Dukić (1909–1935).3

Međutim, pojam angažovane ženske proze ovde se prven-
stveno vezuje za određenu prozu navedenih autorki, unutar koje 
se pouzdano može utvrditi postojanje tematske, idejne, stilske i 
kontekstualne koherencije.

Angažovana ženska proza se u svakom slučaju nadovezuje 
na tok emancipatorski orijentisane književnosti koju su pisale žene 
na srpskom odnosno srpskohrvatskom jeziku, i čiji su počeci u 19. 
veku. U studiji Realizam i stvarnost: nova čitanja proze srpskog 
realizma iz rodne perspektive (2014) Svetlana Tomić je, s jedne 
strane, analizirala poznata i već klasična dela srpskih realista, 
a s druge, predstavila i analizirala dela značajnog broja srpskih 
književnica koje su tokom 19. veka pisale prozu o ženskom isku-
stvu i problemima emancipacije. Do ekspanzije ovakve ženske 
književnosti dolazi neposredno pre i nakon Prvog svetskog rata.4 

1	 O prozi navedenih autorki videti, između ostalog, Reba 2015; 
Perić 2021; Milinković 2022. O pojedinim pripovetkama Verke Škurla 
Ilijić pisala sam u Barać 2015 i Barać 2021a, a o pripovetkama Višeslave 
Đuričić u Barać 2021a i 2021b. 

2	 Милинковић, Јелена, „Искуство рата у прози Смиље Ђаковић“, 
Књиженство: часопис за студије књижевности, рода и културе, 2017. 

3	 Zorana Simić, „Selena Dukić: jedna živa pesnikinja“, Identitet 
umetnice u modernoj srpskoj umetnosti, ur. Nataša Crnjanski, Novi Sad: 
Univerzitet u Novom Sadu, 2024, 225–239.

4	 O čemu u novije vreme govori niz doktorskih disertacija, mono-
grafija i zbornika radova (da navedemo samo neke od njih: Peković 2015, 
Dojčinović 2015, Kolarić 2015, Milinković 2016, Svirčev 2018), kao i 
pojedinačnih studija o delima Jelene Dimitrijević, Danice Marković, Milke 
Žicine, Milice Janković, Jele Spiridonović Savić i drugih, koje se sistematski 
objavljuju u časopisu Knjiženstvo 2011–2019. Uvid u bazu podataka u okviru 
sajta Knjiženstvo kao i ukupan sadržaj godišnjeg onlajn časopisa Knjiženstvo 
od 2011. do 2019. (ur. Biljana Dojčinović), takođe svedoči o ekspanziji 
ženskog autorstva u periodu nakon Prvog svetskog rata.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

36

Široki opseg tako usmerene ženske proze kontekstualno i po-
mno tekstualno analizirala je, nastavljajući istim tragom kroz 
prvu polovinu 20. veka, Jelena Milinković u monografiji Žen-
ska književnost i periodika: Misao (1919–1937) u kontekstu 
feminofilnih časopisa (2022), proistekloj iz njene doktorske 
disertacije (2016). 

U međuratnom periodu se unutar tog širokog toka dodatno 
može izdvojiti još uži, gorepomenuti tok – proza o novoj ženi. 
Angažovana ženska proza se kao korpus jednim delom preklapa 
s korpusom proze o novoj ženi, a u celini se okreće drugačijim i 
specifičnijim temama pa tako neminovno vodi i unekoliko druga-
čijim naučnometodološkim usmerenjima. Istraživački uvid u to 
i proishodeća naučna potreba da se taj uvid jasno definiše i jesu 
doveli do oblikovanja pojma i termina angažovana ženska proza 
odnosno do pisanja ove monografije. 

Pored bliskosti odnosno preklapanja s emancipatorski 
orijentisanom književnošću, i drugi važni kontekstualni i stva-
ralački činioci povezuju izdvojene autorke, motivišući njihovo 
sagledavanje u zajedničkom korpusu. Proza i delovanje oda-
branih autorki vezana je sasvim (Milka Žicina, Mitra Mitrović, 
Jelena Bilbija) ili posrednije (Frida Filipović, Nadežda Ilić-Tu-
tunović, Desanka Maksimović) za događaje na književnoj levici 
i za sam rad Komunističke partije Jugoslavije, i to u ključnom 
trenutku globalne istorije 20. veka kada internacionalna levica 
postaje nosilac antifašizma kao pokreta i kao ideologije. Reč je 
i o generacijski (dovoljno) bliskim autorkama: Milka Žicina je 
rođena u Prvči kod Nove Gradiške 1902, Mila Dimić u Beogradu 
1902, Jelena Bilbija u Crnom Lugu kod Bosanskog Grahova 
takođe 1902, Nadežda Ilić-Tutunović u Beogradu 1910, Mitra 
Mitrović 1912. u Užičkoj Požegi, a Frida Grajf (Filipović) u 
Sarajevu 1913. godine. Jedino je, kao što je napred nagovešte-
no, Desanka Maksimović generacijski, u strogo kalendarskom 
smislu izdvojena, budući da je rođena 1898. u Brankovini kod 
Valjeva.

Karakteristična je i njihova vezanost za Beograd kao mesto 
književnog stasavanja tokom 30-ih godina 20. veka, ali i nastavak rada 
u Beogradu u godinama neposredno posle rata u okviru aktivnosti 
Narodnog fronta, tj. Antifašističkog fronta žena Jugoslavije koji deluje 
unutar njega, zatim agitpropa, kao i same izvršne vlasti druge Jugo-



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

37

slavije. U tom smislu, Žicina se književno formira i sasvim samouko, 
i u krugu jugoslovenskih radnika u evropskim gradovima, a potom u 
krugu Nolitovih saradnika; Mitra Mitrović u krugu najpolitizovanije 
generacije studenata-komunista Beogradskog univerziteta, a Jelena 
Bilbija, Frida Filipović i Nadežda Ilić-Tutunović izgrađuju svoje au-
torske ličnosti i poetike uz Živka Milićevića kao urednika Politikinog 
feljtona i popularne edicije Naša knjiga u okviru izdavaštva Gece 
Kona. Opet, izdvaja se samo Desanka Maksimović, koja se literarno 
formira počev od najranijih 20-ih godina, u krugu saradnika časopisa 
Misao. Međutim, u pozicioniranju nakon rata među ovim autorkama 
neće biti razlika, budući da su sve (osim Mile Dimić koja rat nije 
preživela) aktivno prihvatile politiku obnove i izgradnje nove države 
kroz delovanje Narodnog fronta Jugoslavije – ne slučajno nazvanog 
istom odrednicom kao i internacionalni pokret usmeravan iz sedišta 
Kominterne odnosno pojedinačne političke koalicije (Francuska, 
Španija) tokom 30-ih godina. 

Stvaralačka situacija autorki omogućava da se jasno ocrta 
naznačeni kontinuitet angažovane ženske proze. Taj kontinuitet 
se očituje i u tzv. spoljašnjim, materijalnim uslovima njenog 
pojavljivanja. Kontinuitet izlaženja časopisa Žena danas, uprkos 
ratnom prelomu (1936–1940; 1943; 1944; 1946–1980), koji po toj 
osobini predstavlja kuriozitet u jugoslovenskom ukupnom knjiž-
nom i periodičnom izdavaštvu, a kroz koji se sprovodi i prelama 
delovanje Mitre Mitrović i Milke Žicine, jedan je od materijalnih 
aspekata kontinuiteta angažovane ženske proze. Prozni opusi Fride 
Filipović i Nadežde Tutunović, s druge strane, predstavljaju jedan 
od slojeva nedovoljno vidljivog književnog nasleđa u srpskom 
i jugoslovenskom kulturnom kontekstu. Zaborav dela Nadežde 
(Ilić) Tutunović dogodio se delom zbog autorkinog prinudnog 
napuštanja književne karijere, a delom zbog toga što je svrstavan u 
popularnu književnost, koja od druge polovine 20. veka trpi olaki 
prezir dominantne srpske književne kritike. Uprkos činjenici da 
je Frida Filipović sve do svoje smrti početkom 21. veka bila afir-
misana kao prevoditeljka najzahtevnijih teorijskih dela i tekstova, 
filmska scenaristkinja i romansijerka, i da je kritičar i urednik Vasa 
Pavković decenijama favorizovao njenu prozu, njeno je ukupno 
književno delo doskoro bilo nepoznato široj (čitalačkoj) publici.

Iako potisnut i nedovoljno vidljiv, ovaj tok književnosti tako-
đe ima kvalitet materijalnog kontinuiteta budući da autorke posle 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

38

rata nastavljaju da objavljuju u izdavačkoj kući koja je zvanična 
naslednica izdavačkog preduzeća koje je objavljivalo njihove 
predratne zbirke. Počev od prvih zbirki pripovedaka u izdanju 
pomenute edicije Naša knjiga Izdavačke knjižarnice Gece Kona 
(Tutunović, Beogradske priče, 1934, i Kroz ulice i duše, 1938; 
Filipović, Priče o ženi, 1937), dve autorke ispoljavaju jasan femi-
nistički i socijalni angažman, i nastavljaju ga u vremenu posle Dru-
gog svetskog rata novim zbirkama priča (Ilić-Tutunović, Prepuna 
čaša, 1953, i Filipović, Do danas, 1956), objavljenim u izdavačkoj 
kući Prosveta u Beogradu. Uz ovaj materijalni aspekt kontinuiteta 
angažovane ženske proze, i tematski kontinuitet proze ovih autorki 
jedan je od pokazatelja kontinuiteta feminističkog i levičarskog / 
komunističkog / antifašističkog delovanja koji pokazuje da Drugi 
svetski rat i sve što je on doneo na globalnoj i jugoslovenskoj sceni 
nije predstavljao samo prelom, raskid i diskontinuitet u društve-
nom životu i društvenim procesima. Angažovana ženska proza 
nam omogućava da Drugi svetski rat posmatramo i kao središte 
kontinuiteta određenih društvenih tokova i intelektualnih tradicija.

Kada se uzmu u obzir svi navedeni kohezivni činioci i kada 
se sagleda njihov jasan izraz u prozi ovih autorki (odnosno kada se 
njihova proza prepozna kao deo aktuelnih zbivanja), javlja se i po-
treba da se ona nazove posebnim i adekvatnim imenom. Ta potreba, 
svakako, nastaje i iz jednog opštijeg razloga koji je Vasa Pavković 
izneo u predgovoru za knjigu Devet zaboravljenih pripovedača 
(2006), u kojoj, između ostalih, rehabilituje značaj proze Fride 
Filipović, a govori upravo o pojmu korpusa, pa je zato potrebno 
ponoviti ga ovim povodom. Pavković je izneo stav da „pisac koji 
se jednom, obično za svog života, nije upisao u tzv. kanon srpske 
književnosti ima malo šansi da, u budućnosti, njegovo delo bude 
pročitano. A još manje vrednovano na pravi način“, i zaključio da se 
pisanjem isključivo o kanonskim piscima „opasno smanjuje korpus 
nacionalne literature. [...] Gube se, u književno-istorijskom smislu 
objektivnije odrednice književnog razvoja i književnih promena 
u određenom vremenu“ (2006: 5–6). Nova čitanja i tumačenja 
izdvojenog proznog korpusa, u tom smislu, proširuju korpus naci-
onalne literature i doprinose objektivnijoj slici književnih promena 
u periodu od 30-ih do 60-ih godina 20. veka.

***



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

39

Da bi se adekvatno sagledao sav interpretativni potencijal 
angažovane ženske proze, kao i da bi se dodatno metodološki po-
tvrdilo opredeljenje za vraćanje pojma angažman u fokus danas, u 
velikoj meri pomaže aktuelni poduhvat zasnivanja studija angažo-
vanosti, koji sprovode istraživači Instituta za filozofiju i društvenu 
teoriju u Beogradu. Sartrovo određenje angažmana iz teksta „Šta 
je književnost“, Adriana Zaharijević smatra osnovom i „brevija-
rom“ angažovanosti 20. veka. Izdvajajući kao ključni momenat 
vezu izbora i angažmana odnosno angažmana i promene, ova 
filozofkinja poentu Sartrove postavke vidi u njenoj radikalnosti, i 
sažima u sledećem: „sam govor je već delovanje, a izbor govora je 
izbor oblika angažovanosti kojim se postojeća situacija, postojeće 
stanje stvari, menja“ (Zaharijević 2017: 22). Adriana Zaharijević 
je primetila da se „sartrovska koncepcija javnog angažmana kao 
društvene funkcije koja ukida nevinost i korenito menja društvo 
takođe [se] pomalo izjalovila u savremenom svetu“, kao i da „taj 
termin danas ima prilično redukovano i politički ambivalentno 
značenje“ (Isto 24). Zato mislim da je tim veća potreba da se 
njegova upotreba vrati u istraživanje zapostavljenih fenomena 
prošlosti koji pripadaju upravo Sartrovom vremenu.

Ono što je – iz zapravo raznolikih istraživanja i shvatanja 
angažmana u zborniku radova Angažman: uvod u studije angažo-
vanosti (2017) – takođe ključno za razmatranje ovog korpusa 
ženske proze, to je određenje paradoksalne pozicije umetnosti i 
književnosti u kontekstu društvenog angažmana:

„Konačno, angažujući se, svojim telom i mislima, mi nešto stvaramo 
(ili razaramo).  Pitanje kreacije je stoga utisnuto u angažman, kao 
i pitanje umetnosti, koja nastaje negde 	na (opet) nevidljivoj granici 
između želje da se obratimo drugima i želje da pobegnemo u sebe. 
Književnost se ovde pridružuje teoriji, kao važno polje borbe za 
ili protiv angažmana, gde reč, afekat i simbolička ravan učestvuju 
u izgradnji jednog mogućeg prostora za zajedništvo“ (Zaharijević 
i Vasiljević 2017: 13, kurziv S. B.).

U sažetom podsećanju na poziciju umetnosti i književnosti u 
kontekstu angažmana, urednice zbornika opisuju tri momenta važ-
na i za temu angažovane ženske proze: a) neodvojivost dvostrukog 
uloga („telo“ i „misli“, koji je samo naizgled dvostruk, jer anga-
žman nije moguć bez zaloga samog života odnosno potencijalnog 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

40

žrtvovanja tela), b) ambivalentni status umetničke autonomije i c) 
iz toga proishodeći, status književnosti u kontekstu širih procesa, 
bilo društvenoistorijskih bilo intelektualnih.

Više je načina na koji se izdvojenim proznim opusima može 
prići kao angažovanim umetničkim delima. Može se naći određeno 
uporište u pisanju samih ovih autorki, u onome što se može pre-
poznati kao deo njihove eksplicitne ili implicitne po-etike. Frida 
Filipović, na primer, nije bila slučajna i neutralna prevoditeljka 
eseja „Angažovana književnost“. Do nastanka tog prevoda, naime, 
ona je uveliko pisala angažovanu prozu, kao i brojne jugoslo-
venske autorke od 30-ih godina nadalje. Ova dvostruko, rodno i 
klasno, angažovana proza nastajala je u kontekstu feminističkog 
i levičarskog aktivizma jedne heterogene grupe tadašnjih autorki. 
Spoznaje i teorijska razmatranja koja je Sartr sažeo u časopisnom 
uvodniku-manifestu iz 1945. godine već su bile deo spisateljskog 
iskustva Fride Filipović. Mnogi od Sartrovih iskaza mogu se smatrati 
iskazima po-etike Filipovićeve, tim pre što ih čitamo kroz njeno 
prevodilačko razumevanje i tumačenje. Zapravo, prevoditeljka je za 
srpskohrvatsku čitalačku publiku dala i naslov ovom tekstu (bar ću, 
dok se eventualno ne pojave arhivski materijali u kojima se nalazi 
konkretno svedočanstvo o prevodilačkom procesu, a na osnovu 
poznavanja autorkinog ukupnog rada, pretpostavljati da je tako). 

Frida Filipović je prevod načinila prema sledećem izdanju: 
Jean-Pol Sartre, Situations II, Gallimard, 1948. U ovom izdanju 
esej koji jugoslovenska publika poznaje pod nazivom „Angažo-
vana književnost (Uvodna reč za časopis Les Temps Modernes)“ 
objavljen je pod naslovom „Présentation des Temps Modernes“ 
(koji je prevoditeljka, kao što se vidi, potisnula u zagradu), dok u 
najizvornijem, časopisnom objavljivanju stoji jednostavno: „Pré-
sentation [â DOLORÈS] “ (Les Temps Modernes: revue mensuelle, 
1er Octobre 1945: 1).5 Za ovo istraživanje nije bez značaja ni to što 
se jedno žensko ime našlo na povlašćenom mestu, u paratekstu, kao 
posveta (za Dolores), pa ga zato ovde prikazujem kao integralni 
deo naslova. To ime, međutim, kao ime bez prezimena, ime Sar-

5	  Prvi put na srpskohrvatskom, da budemo sasvim precizni, ovaj esej 
objavljen je u sklopu monografije, u knjizi iz 1962. godine (O piscima...), pa 
zatim u sklopu Nolitovog izdanja Izabranih dela Žan-Pola Sartra, gde je u šestoj 
knjizi Šta je književnost (1981, tekstove izabrao Miloš Stambolić) postavljen 
kao prvi uvodni tekst. Ovo izdanje štampano je u 10.000 primeraka.



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

41

trove ljubavnice iz vremena njegovog tadašnjeg boravka u SAD, 
nosi jedan antiemancipatorski potencijal – a sve to u kontekstu 
emancipatorskog projekta kakav predstavlja časopis Moderna 
vremena, i kakav je (bar trebalo da bude) ljubavni partnerski odnos 
Sartra i kourednice časopisa Simon de Bovoar.

Frida Filipović prevela je i drugi ključni tekst iz kruga Sartrovih 
razmatranja angažmana, obimnu studiju „Šta je književnost“, po 
kojoj je nazvana i ova knjiga u Nolitovom izboru. Treba istaći da 
(implicitni) postulati jugoslovenske angažovane ženske proze do-
laze pre Sartrovih uvida, i da oni podjednako objašnjavaju te uvide 
koliko i Sartrovi uvidi (retroaktivno) nju. Tačnije, kroz paralelno 
čitanje ovih tekstova postaje jasnije da i jedni i drugi jesu deo istog 
emancipatorskog i revolucionarnog društveno-umetničkog procesa.

Kao što je poznato, u ime književno-intelektualne grupe oku-
pljene oko novog časopisa, i nakon iskustva Drugog svetskog rata, 
Sartr odbacuje spisateljsku poziciju larpurlartizma kao i realističke 
istraživačke neutralnosti. Sartr ih vidi kao deo književnih metoda 
koji učestvuju u oblikovanju „mita o univerzalnom“. Sartr ove 
pozicije otkriva i kao lažne, jer čak i kada se odriče bilo kakvog 
društvenog učešća i kada stvara „savršeno izdeljane zvučne besmi-
slice“, pisac zapravo razotkriva da postoji neka kriza u književnosti, 
„ili da su ga vladajuće klase usmerile, a da on to i ne sluti, ka jednoj 
luksuznoj delatnosti iz straha da ne bi prišao revolucionarnim odre-
dima“ (Sartr 1981: 5, kurziv S. B.). 

Sartrova delatna klasna analiza ipak, u krajnjoj konsekvenci, 
biva sužena jer u potpunosti prenebregava kategorije pola i roda u 
osvetljavanju mehanizama indoktrinacije stvaralačke svesti autora. 
Jer, ono što Sartr ne osvešćuje, a što se kroz žensku angažovanu 
prozu razotkriva, to je da pojam vladajuće klase podrazumeva – u 
sistemu patrijarhata, u kojem sva društva žive – i muškarce kao 
klasu, pa tako i žene. (Naravno, u pitanju su prihvatljivi muškarci 
i oni koji igraju prihvatljive patrijarhalne uloge). Dakle, u tom 
smislu, zvučnim besmislicama i neutralnim i kvazineutralnim 
proznim pisanjem može se smatrati i svako ono koje manje ili 
više svesno ignoriše iskustvo potčinjenosti žena. Odnosno, za te se 
pisce, iz pozicije feminističke epistemologije, može reći slično: da 
su ga vladajuće klase, kojima najčešće i sâm pripada, usmerile ka 
jednoj luksuznoj delatnosti (i) iz straha od feminističke revolucije. 
Sve to vreme pak postoje one autorke i oni autori koji strastveno i 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

42

angažovano pišu o svojoj epohi, i životima žena, čime u revoluciji 
učestvuju. U trenutku dok Sartr piše svoj članak, takvu revoluciju 
sprovodi njegova životna partnerka Simon de Bovoar, i čini to u 
istom časopisu u kojem su prvi put objavljeni članci (1946–1949), 
koji će 1949. prerasti u knjigu Drugi pol. 

Kako pokazuje gorenavedeni citat, izražavajući osudu Flobera 
i Gonkura ali delom i Balzaka, što nisu reagovali na pojave svog 
vremena ili ranije revolucionarne događaje,6 Sartr ističe da „mi“ ne 
želimo da propustimo ništa od našeg vremena: „Mi imamo samo taj 
život da proživimo, možda usred tog rata ili te revolucije“ (Sartr 1981: 
5, kurziv Sartrov). Nasuprot Floberu ili Gonkuru, za koje bi zami-
šljeni oponent u eseju mogao da se založi tvrdnjom da uznemirujući 
društveni događaji i revolucije pa tako ni posledične represalije nisu 
bile „njihova stvar“, Sartr ističe primere Voltera (Kalasov proces), 
Zole (osuda Drajfusa) i Žida (administracija Konga): „Svaki od tih 
autora osetio je u nekoj posebnoj okolnosti svog života odgovornost 
kao pisca; okupacija nas je naučila našoj“ (Isto 6).

Situacije u Republici Francuskoj i Kraljevini SHS/Jugosla-
viji, naravno, bile su bitno različite. U jugoslovenskom slučaju 
autori su se naučili odgovornosti i pre strane okupacije, i mnogi 
su zbog osećaja odgovornosti pred i pod domaćom predratnom ka-
pitalističkom represijom i postajali književnim autorima, uporedo 
sa postajanjem komunistima tj. članovima ilegalne Komunističke 
partije Jugoslavije, i obrnuto, a na samu okupaciju, nakon poraza 
jugoslovenske kraljevske vojske u kratkotrajnom Aprilskom ratu 
1941, tačnije nakon napada Trećeg rajha na SSSR, odgovorili su 
otvorenim i oružanim otporom. Zbog toga je specifičnost jugoslo-
venske antifašističke oružane borbe bila u tome da su književnici 
u velikom broju, kao članovi i funkcioneri KPJ, koja je vodila 
organizovanu borbu protiv okupatora, postajali i vojni i politički 
funkcioneri uporedo dobrovoljno stvarane vojne organizacije 
(Narodnooslobodilačke vojske Jugoslavije). 

Neposredna (antifašistička) borba, može se zato reći, a ima-
jući u vidu i uticajne Sartrove eseje, nije za svakog i u svakom 

6	 „Budući da pisac nema nikakve mogućnosti da pobegne, mi 
želimo da on čvrsto prigrli svoju epohu. Ona je njegova jedina šansa: ona 
je stvorena za njega, a on je stvoren za nju. Nama je žao što je Balzak bio 
ravnodušan prema danima Četrdeset i osme, što je Flober pokazao strašljivo 
nerazumevanje u odnosu na Komunu: žao nam je radi njih“ (Sartr 1981: 5).



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

43

kontekstu odnosno državi počela u isto vreme. Svoje posleratne 
memoare Ratno putovanje Mitra Mitrović zato i počinje pitanjima: 

„Kako je i kad počelo? Kako i kad za nas komuniste? Gde je za 
nas komuniste taj početak borbe, gde je za svakog od nas? Kad i 
gde u meni?
Je li to prvi letak koji je dospeo u ruke nenadano i neviđeno? A ako 
je to počelo još onda kad su se pojavile prve sumnje? Ali koje? One 
devojačke, ili one iz socijalne literature: da je ovaj život nepravedno 
stvoren, zbog svega, zbog moje siromašne majke sa petoro dece, zbog 
hleba koga nema ili grubosti koje je na pretek... Ili uz prve, privlač-
no spojene reči ljubavi i nade – iz kalemegdanskih šetnji i mračnih 
studentskih devojačkih domova – da se taj život, surov i sputan, 
može i promeniti? I biti svima, i nama, lepši?“ (Митровић 1953: 7).

U jugoslovenskom slučaju, jedinstvenom u tom smislu, 
socijalistička revolucija izvedena je upravo kroz antiokupacijsku 
/ narodnooslobodilačku borbu u tom poslednjem ratu, na čijem 
završetku Sartr piše ove redove. Jugoslovenske autorke bile su svo-
jom angažovanom prozom – dakle, osećanjem odgovornosti – deo 
revolucionarnih stremljenja do rata, jedna od njih najneposrednije 
i najzvaničnije i tokom samog rata (Mitra Mitrović), da bi nepo-
sredno posle izvedene revolucije, mogle i kroz prozu da potvrde 
ili preispitaju njene domete. Sartr je to isto mogao da učini kada 
je 1960. posetio Jugoslaviju, kao i da sebi delimično odgovori na 
pitanja iz eseja „Angažovana književnost“: „Kako će živeti čovek 
u socijalizmu godine 3.000? [...] Hoće li pobediti snage reakcije? 
Hoće li biti revolucije i kakva će ona biti?“ (Isto 6).7

7	 Sartr je 1948. godine vrlo kratko boravio u Jugoslaviji, na 
proputovanju, a nakon posete Kubi je 1960. godine (kada su se u Beogradu 
prikazivale dve njegove drame Zatočenici iz Altone u Jugoslovenskom 
dramskom pozorištu, a Iza zatvorenih vrata u Ateljeu 212), dobio priliku 
koju je, kako sam kaže, sve vreme priželjkivao, da tu duže boravi i da vidi 
kako se živi u ovoj „mladoj“ zemlji, i kako jugoslovenski književnici reaguju 
na stvarnost. Sartr je u jednom beogradskom intervjuu izneo tezu o kritičkoj 
ulozi književnosti u odnosu na društvo. „Ali, šta se događa u zemlji u kojoj 
su politički ciljevi čisti, takvi sa kojima se književnik slaže“, zapitao se i 
sam sebi odgovorio: „Tu je njegova uloga već teža. Zbog toga i želim da 
porazgovaram baš o tom problemu sa vašim književnicima“. (Razgovor 
vodio Ljubo Đorić, časopis Sport i svet, maj 1960: http://www.yugopapir.
com/2014/08/jean-paul-sartre-u-jugoslaviji-blago.html)



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

44

Sartr posebno apostrofira situaciju okupacije (u njegovoj 
zemlji nije bilo ni masovne ni organizovane oružane narodno-
oslobodilačke borbe). Zato je sve ono što piše tim više u saglasju 
s celovito shvaćenim angažmanom ovih autorki, jer nisu sve 
aktivno ili nisu uopšte učestvovale u samoj oružanoj borbi. On 
tvrdi da je svaki pisac u „nekoj posebnoj okolnosti“ osetio da 
postoji njegova odgovornost kao pisca, ali je ta okolnost za „nas“, 
dakle za Sartrovu generaciju, a ne samo najuži sloj saradnika, 
okupacija. Na primer, Nadežda Ilić-Tutunović u zbirci Prepuna 
čaša (1953), kroz niz priča, čitaocima pruža složenu sliku oku-
pacije i psihološki ubedljivo izgrađene likove i odnose među 
njima, čime njih i nas na neposredan, književni način angažuje 
po pitanjima okupacijskih moralnih dilema i odluka. Isto to čini 
Desanka Maksimović u zbirci pripovedaka Strašna igra (1954). 
Ovde je generacijski aspekt izuzetno važan, a Sartr (rođen 1905. 
godine) jeste deo jednog generacijski određenog intelektualnog 
kruga kojem zapravo, kako bi pokazala detaljna rekonstrukcija 
ukupne internacionalne mreže njegovih aktera, pripadaju i ju-
goslovenske autorke. One u isto vreme pripadaju autonomnoj 
ženskoj i feminističkoj generaciji unutar ove – nazovimo je pre 
svega tako – antifašističke generacije. Upravo ovoj generaciji 
pripada Simon de Bovoar (rođena 1908). 

Ključni razlog da se književni angažman ovih autorki u 
metodološkom smislu osloni prvenstveno na Sartrov pojam anga-
žmana (ali i obrnuto, da se Sartrovo shvatanje angažmana objasni 
delovanjima intelektualki poput jugoslovenskih prozaistkinja) leži 
u činjenici da je Sartr teorijski eksplicirao neodvojivost književnog 
proznog angažmana (angažmana u književnom tekstu, utemeljenog 
u samoj autorskoj po-etici) i neposrednog društvenog aktivizma 
(koji kod književnika takođe podrazumeva pisanje). Jedan od 
razloga je i u činjenici da zahvaljujući privilegovanju, a time i 
uticajnosti Sartrove koncepcije, ona predstavlja svima razumljiv 
jezik za objašnjenje pozicija jugoslovenskih angažovanih autorki. 

Značajna je i činjenica da se neka od, uslovno rečeno, novijih 
aktuelizacija sartrovske koncepcije, kakvo je ono Džefrija Bejkera 
u studiji “Pressing Engagement: Sartre’s Littéraure, Beauvoir’s 
literature, and the lingering Uncertainty of Literary Activism“, po-
zivaju upravo na angažman žena, na današnje angažovane naučnice 
odnosno teoretičarke-aktivistkinje, i polemike koje su one u skorije 



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

45

vreme vodile (Marta Nusbaum i Gajatri Čakravorti Spivak povodom 
napada Marte Nusbaum na pasivnost, „utišanost“ Džudit Batler), 
kako bi legitimisale vraćanje pojma politike u središte razumevanja 
književnosti. Smatrajući i pisanje Simon de Bovoar neodvojivim 
elementom sartrovskog pojma angažmana, Bejker zaključuje:

„I, ako je pitanje angažmana i rasprave o ulozi politike u knji-
ževnosti i književnosti u politici delatno i danas – a sigurno jeste, 
možda više no ikad, kao što su Nusbaum i Spivak pokazale – to je 
delimično zbog mislilaca kakvi su Sartr i Bovoar, koji su se pokazali 
nemoćnim ili nevoljnim da sve potpuno okončaju simplicističkim 
rešenjima ili suviše objedinjujućom i hermetičnom doktrinom“ 
(Baker 2003: 83, prevod S. B.).

Još su važniji poduhvati koji ukazuju na autonomnost Simon de 
Bovoar u shvatanju i formulisanju pojma anagažovane književnosti 
u odnosu na Sartra, ne dovodeći pritom u pitanje i zajednički okvir 
njihovog delovanja. Još je važnija, drugim rečima, jedna novija 
aktualizacija debovoarovske koncepcije. Tačnije, ovde nije reč 
samo o reaktualizaciji koncepta angažovane književnosti Simon 
de Bovoar, već o otvaranju mogućnosti za njegovu vidljivost, pa 
zatim i za široku i internacionalnu recepciju, kakvu je imao Sar-
trov koncept. Taj poduhvat učinila je Toril Moi, između ostalog, 
i jednim jedinim člankom (Moi 2009),8 u kojem je za akademsku 
publiku rekonstruisala kontekst nastanka razmatranja Simon 
de Bovoar na ovu temu, prevela s francuskog na engleski jezik 
ključne delove njenog predavanja iz 1964. godine, u kojem je ta 
razmatranja iznela, i protumačila ih i povezala s takođe ključnim 
delovima knjige Drugi pol. Kontekst predavanja (kao odgovora na 
pitanje: Šta književnost može da učini?, pa se tako može nazvati 
i tekst pojedinačnog predavanja), u kojem je učestvovalo šestoro 
intelektualaca, a među kojima su Simon de Bovoar, Sartr i Horhe 
Semprun bili pozvani da brane ideju anagažovane književnosti – 
nasuprot intelektualcima pozvanim da odbrane sve uticajniji model 
novog romana – govori o pomenutoj činjenici da zajednički okvir 
sartrovske i bovoarovske koncepcije ne treba gubiti iz vida kada 
se ukazuje na autonomiju ove druge. Isto tako, upravo postavljena 

8	 Zahvaljujem se koleginici dr Ani Kolarić što mi je ukazala na 
postojanje ovog dragocenog članka i uputila me na njegov potencijal upravo 
za ovaj deo argumentacije.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

46

u zajednički okvir, razmatranja Simon de Bovoar otkrivaju se u 
svojoj autonomnosti i originalnosti. U tome leži i analogija njenog 
intelektualnog položaja sa književnim položajem jugoslovenskih 
angažovanih prozaistkinja. 

Ono što bi se iz postavki Simon de Bovoar, onako kako nam 
ih podastire Toril Moi,  moglo izdvojiti kao nešto što korespondira 
s angažovanom ženskom prozom, jeste sledeće: shvatanje da je 
(angažovana) književnost aktivnost tj. delovanje „koju izvode 
ljudska bića, za ljudska bića, sa ciljem razotkrivanja sveta za njih, 
a sâmo to razotkrivanje jeste delovanje“ (de Bovoar prema Moi 
2009: 191, prevod S. B.). Zatim, Simon de Bovoar sagledava knji-
ževnost kroz teorije govornog čina, i pojmove glasa i identifikacije. 
Glasovi pisaca, koji iskazuju sopstvena ili tuđa iskustva, određene 
situacije – pri čemu je svaka situacija jedinstvena – omogućuju 
čitaocima, prema njenoj teoriji, da se identifikuju s iskustvima 
drugih, da se tako svako pojedinačno iskustvo (i književno delo) 
ukrsti i preplete s drugim pojedinačnim iskustvom, ali da ipak 
ostane posebno, kakvo i jeste (Isto 192). 

Ne postoji, možemo zaključiti drugim rečima, u književnosti 
jedna sveobuhvatna, objektivna i totalizujuća slika sveta tj. stvar-
nosti. U tome se, možemo takođe dodati, realistički orijentisana 
proza kratkog 20. veka razlikuje u odnosu na normativno shvaćeni 
književni realizam dugog 19. veka. Simon de Bovoar je, u skladu 
sa svojim shvatanjem glasa, zato i „klasični“ realizam tumačila 
na svoj način: čitajući, na primer, Balzakovog Čiča Gorioa mi 
se ne krećemo Parizom kakav je bio u 19. veku, već Balzakovim 
svetom (Isto 194). 

Simon de Bovoar je, prema tumačenju Toril Moi, smatrala 
izdvojenost i usamljenost osnovnom egzistencijalnom situacijom. 
Književnost je u tom smislu ono što omogućava da makar „oku-
simo“ i druge živote, ona je ta koja prevazilazi egzistencijalnu 
izolovanost i povezuje nas sa drugima (Isto 193). Milka Žicina 
ili Nadežda Ilić-Tutunović, pišući o sopstvenim ili tuđim egzi-
stencijalnim situacijama, isticale su upravo, rečnikom Simon de 
Bovoar rečeno, singularnost datih iskustava, a njihova društvena 
angažovanost u datom činu ogledala se u tome što su omoguća-
vale širokoj čitalačkoj publici da okusi takve živote i da se na taj 
način poveže s iskustvima s kojima se inače ne bi povezala. U 
tridesetim godinama 20. veka ovi autorski i čitalački činovi značili 



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

47

su i vid umrežavanja i bili su deo revolucionarnog procesa koji u 
jugoslovenskom kontekstu jeste doveo do socijalističke revolucije.

Jugoslovenske odnosno beogradske autorke osvedoča-
vaju, dakle, međusobnu uslovljenost književnog i društvenog 
angažmana. I zato se iskaz koji je naveden na samom početku 
poglavlja, vratimo li se ponovo Sartru, podjednako može uzeti za 
prvorazredni po-etički stav svih šest, bez obzira na razlike u tipu 
i stepenu angažovanosti njihovih proza, i konkretne lične izlože-
nosti merama državne represije. Te su razlike zapravo pokazatelj 
pomenute heterogenosti ženske angažovane scene međuratnog 
perioda. Razlike u intenzitetu i eksplicitnosti angažmana u ranoj 
prozi autorki potiču kako od umetničkih sklonosti, tako, po svemu 
sudeći, i od sredine i momenta. Ove kategorije, odbačene u književ-
nim analizama druge polovine 20. veka, kao zaostaci prevaziđenog 
pozitivizma koji je zanemarivao autonomiju književnosti, rehabi-
lituju se u tumačenjima angažovanih književnih tekstova budući 
da te tekstove, kao što je istaknuto, odlikuje (svesni) ambivalentni 
odnos prema konceptu umetničke autonomije. 

Kategorije sredine i momenta naročito je važno uvažiti 
prilikom razmatranja angažovane ženske proze jer je, kao što će 
analiza pokazati, poetička izdiferenciranost autorki uslovljena 
tipom njihovog društvenog aktivizma, a taj pak aktivizam jednim 
delom i njihovom klasnom situacijom.

Dok Frida Filipović i Nadežda Ilić-Tutunović dolaze iz re-
lativno situiranijih porodica i građanskog miljea, Mitra Mitrović 
i, posebno, Milka Žicina mogu se okarakterisati kao predstavnice 
radničke klase. Jelena Bilbija i Mila Dimić mogu se pozicionirati iz-
među ova dva pola na liniji društvenog porekla angažovanih autorki. 
Frida Filipović i Nadežda Ilić-Tutunović u angažovanom su pisanju 
za nijansu suzdržanije, širina književne reprezentacije stvarnosti čini 
specifičan feministički i socijalni sloj značenja manje ogoljenim, 
a u praksi autorke ne pristupaju SKOJ-u ili Komunističkoj partiji 
zvanično. Nasuprot njima, angažman Mitre Mitrović i Milke Žicine 
je ogoljen. Preciznije, Mitra Mitrović tokom tridesetih godina i ne 
objavljuje prozu, već pokrenuvši časopis Žena danas (1936–1940) 
otvara široko polje za angažovanu književnost, umetnost i književnu 
kritiku drugih autorki. Između ostalih, za Ženu danas kratke priče 
pišu i Milka Žicina i Jelena Bilbija, a Mila Dimić pozorišnu kritiku, 
dok Frida Filipović pod inicijalima F. F., osnovana je pretpostavka, 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

48

objavljuje nekoliko filmskih kritika. Ovaj feministički časopis, kao 
i brojni omladinski, esnafski i stručni časopisi druge polovine 30-ih 
godina, nastao je na inicijativu Komunističke partije Jugoslavije, s 
planom da se kroz legalne forme sprovodi propaganda zabranjene 
partije i ideologije, i da se najširi slojevi stanovništva pridobiju za 
antifašizam i internacionalnu pacifističku ideju, odnosno da se tako 
sprovodi strategija Narodnog fronta. 

Zbog ove specifične situacije, odnosno višeznačnosti koja 
iz nje proizlazi, i zbog širokog uključivanja žena kao čitateljki 
i kao saradnica, Žena danas predstavlja optimalan izvor za ra-
zumevanje činjenice kako se ženski politički angažman ovog 
perioda mogao odvijati tako da istovremeno bude u okvirima 
zvanične komunističke partijske agende a i (ženski) autono-
man u odnosu na nju. Pozivajući čitateljke da pišu o svojim 
iskustvima i problemima, i objavljujući članke koji obrađuju 
teme u rasponu od ženskog prava glasa, preko vanbračne trud-
noće do potlačenosti radnica i, posebno, žena na selu, članice 
redakcije Žene danas najuspelije su razrešile problem objedi-
njavanja klasnog i rodnog pitanja, odnosno komunističkog i 
feminističkog aktivizma, ne favorizujući nikad jedan diskurs 
na štetu drugog. Upravo će ovakva (urednička) politika, koja 
se u datom trenutku nužno hibridizuje s antifašizmom, obez-
bediti kontinuitet feminističke borbe u Jugoslaviji, i ostvarenje 
osnovnih feminističkih zahteva kroz rad Antifašističkog fronta 
žena Jugoslavije u ratu i neposredno posle njega, do praktičnog 
ukidanja ove organizacije (1953).   

Vreme u kome navedene autorke počinju svoju spisateljsku 
delatnost blisko je tipološki onome vremenu pre i posle Pariske 
komune, koje opisuje Sartr. Znale su one, naime, da svaka (njiho-
va) reč ima odjeka, ma kako uska bila javnost u kojoj će u prvom 
momentu odjeknuti. Ćutanje su smatrale sramotom u vremenu 
klasnog izrabljivanja pa i sve više globalne militarizacije, čije su 
uzroke takođe videle u imperijalnoj prirodi kapitalizma, a njegov 
aktuelni epicentar jasno prepoznavale u fašizmu.

Međutim, one većinom, i pre svega, književni rad počinju 
pisanjem kratkih pripovedaka o ženskom iskustvu, oblikujući 
junakinje i, sartrovski rečeno, situacije kakve ranije nisu posto-
jale u prozi na srpskohrvatskom jeziku, odnosno čineći vidljivim 
iskustva žena koja su do tada bila kako društveni tako i književni 



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

49

tabu. Još preciznije, neke od tema jesu bile tabuisane, dok su druge 
jednostavno bile nezapisane jer nije postojao dovoljan broj žena 
kao autorki koje takva iskustva jedino mogu i žele da tematizuju. 
U prvi red tema spadaju: preispitivanje institucije braka,9 preljuba 
u braku, abortus,10 seksualno sazrevanje devojčica,11 rani seksualni 
odnosi, ranjivost porodilje,12 (unutrašnji) život seoskih i gradskih 
služavki, njihove „profesionalne“ situacije,13 njihova višestruka 
eksploatacija, kao i eksploatacija mladih radnica, oblici trpljenja 
domaćeg nasilja, muževljevog alkoholizma itd. Neke od ovih tema 
nisu bile tabu po sebi, ali je ženski ugao posmatranja i feministički 
tretman teme ono što jeste bilo do tog trenutka neiskazano. U drugi 
red tema spada nepregledan niz motiva i situacija koje prikazuju, 
na primer, svakodnevicu mladih obrazovanih žena u gradskoj 
sredini, načine njihovog maštanja o muškarcima, načine (ženske) 

9	 Počev od romana Pre sreće (1919) Milice Janković, gde se ovo 
preispitivanje tek načinje, preko njenih drugih romana i nebrojenih priča 
poznatih i nepoznatih autorki u periodici koje su dekonstruisale i „svetost” 
i nužnost braka, u generaciji angažovanih autorki ova tema je već podra-
zumevana, i zato se radi na njenom usložnjavanju, kako kroz narativne 
postupke (najčešće kroz korišćenje višestruke ironije i različitih oblika 
humora), tako i kroz usložnjeno tumačenje – koje u viđenje rodnih odnosa 
moći integriše spoznaju o klasnim razlikama muškaraca i žena nominalno 
iste klase.  

10	 Dok se u ženskoj i feminističkoj štampi ova tema kroz žurnalističke 
žanrove iznosila eksplicitno, dotle je u prozi najčešće sublimirano, prikriveno 
ili uzgred predstavljana. Tema abortusa je najeksplicitnije prikazana kod 
Anđelije Lazarević (1885–1926), koja pripada starijoj generaciji u odnosu 
na naše autorke (u priči „Aneta“, objavljenoj u časopisu Misao, 1924, koju 
je u širokom kontekstu ove problematike analizirala Jelena Milinković u 
studiji “Lessons from the Past: The Right to Abortion in Three Pictures”, 
2021). Kod većine drugih međuratnih autorki ona se najčešće javlja uzgredno 
(kao kod Marice Vujković u romanu Vera Novakova, 1934), ili kod Nadežde 
Tutunović u „Periferi[j]skoj priči“ (takođe prvobitno objavljenoj u časopisu 
Misao, 1933), gde je predstavljena tako da se u jednom momentu učini 
očiglednom, a do kraja priče zapostavi kao da nije ni uvođena. 

11	 „Ljubičice“ Fride Filipović. 
12	 „Žensko“ Fride Filipović.
13	 Ovoj temi su posvećene neke od najupečatljivijih stranica 

angažovane ženske proze: priča „Briljanti“ Fride Filipović, priča „Jelenino 
Badnje veče“ Nadežde Ilić-Tutunović, romani Kajin put (1934) i Devojka 
za sve (1940) Milke Žicine.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

50

zabave u prestonici, školski život, dileme mladih neudatih 
žena, razvedenih žena,14 onih nikad udavanih15 i udovica.16 

Posle okončanja Drugog svetskog rata, ove autorke nastav-
ljaju da pripovedaju priče koje je moguće ispričati samo iz ženske 
perspektive, odnosno koje obrađuju specifično ženska iskustva ili 
iskustva za koje autori nisu imali interesovanja: aktivizam i progon 
devojčica koje su delovale u skojevskim grupama,17 okupacija 
iz perspektive majke,18 tragedija starice-Jevrejke,19 uloga žena u 
obnavljanju života posle rata, borba majke za uhapšenog sina od 
strane ustaških vlasti, ali i žensko logorsko iskustvo.20  

14	 U nekim proznim delima iskustva ovih žena nalaze se u fokusu, 
odnosno daju naslov pričama. U priči „Raspuštenice“, uvrštenoj u zbirku Priče 
o ženi (1937), Frida Filipović istovremeno prikazuje položaj raspuštenica u 
građanskom društvu, društvene stereotipe o razvedenim ženama i intimni svet 
jedne takve junakinje odnosno njenu borbu s predrasudama. Priča je pisana 
feljtonističkim stilom, i autorki je uspelo da nedvosmisleno osudi licemerje 
patrijarhalno-buržoaskog morala i ukaže na suženost ženskih izbora u tom 
kontekstu, a da izbegne tragički ton odnosno da, pomoću ironije, humora i 
svega što čini feljtonistički diskurs, postigne zabavni efekat. Ono što ovakve 
priče čini angažovanom ženskom prozom, pored konteksta ukupnog ženskog 
autorstva i angažmana u tom periodu, jesu i pripovedni pasaži koji direktno 
apostrofiraju problem. U ovoj priči tu funkciju ima jedan dijalog, tj. govor 
starije i iskusnije raspuštenice: „Ne osećate li i vi tako? Zar niste primetili da 
smo mi, raspuštenice, jedno zasebno pleme žena. Mi smo za njih slobodna 
divljač koju svako sme da lovi kako zna i ume... Niko vas ne pita, zašto ste 
se razveli, da li svojom ili muževljevom krivicom... Moj muž je falsifikovao 
na menicama moj potpis, ali danas on slobodno živi, a ja – ja nosim pečat 
sramote, ja sam žena koju je muž odbacio, žena koja nije imala dovoljno 
vrlina da se održi u slavnoj i mnogopoštovanoj ustanovi braka“ (Filipović 
1937: 87–88).

15	 Videti priču „Usedelica“ u istoj zbirci. Filipovićeva i ovde razot-
kriva spregu patrijarhalnih i klasnih mehanizama i uzroka koji dovode do 
višestruke diskriminacije žena u određenim statusima.

16	 Videti priču „Udovice“ iz iste zbirke.
17	 „Sa prvim snegom“, i „Čarobna jela“, u: Ilić-Tutunović (1953). O 

tome će biti reči u Sedmom poglavlju. 
18	 „Prepuna čaša“ u istoimenoj zbirci, jedina ima datum, čime se 

suptilno sugeriše da je delimično autobiografska.
19	 U priči „Ruže na porcelanu“ (1951) Fride Filipović, objavljenoj u 

zbirci Do danas (1956).
20	 O ženskom logorskom iskustvu autorke su celovitije pisale, međutim, 

s vremenskim odmakom u odnosu na osnovni vremenski okvir postavljen u 



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

51

***
Za početak, radi detaljnije ilustracije fenomena angažovane 

ženske proze, biće izdvojene dve pripovetke: prva, uvodna priča 
u zbirci Kroz ulice i duše (1938) Nadežde Ilić-Tutunović i priča 
„Šegrt“ (1936) Milke Žicine. 

Priča „Jelenino Badnje veče“ Nadežde Ilić-Tutunović mani-
festna je, kao i svaka uvodna priča zbirke u kojoj se na nov način 
organizuju priče ranije već objavljivane u tekućoj periodici tj. u 
književnim časopisima. Dakle, autorka je odabrala da na ovom 
mestu bude najfeminističkija i marksističkoj analizi najpodatnija 
od svih njenih pripovedaka. Od prve do poslednje rečenice, svaki 
detalj u priči „Jelenino Badnje veče“ predstavlja ispisivanje tra-
gičnog položaja junakinje uslovljenog rodnim i klasnim odnosima 
moći. Junakinja priče je siromašna žena, supruga jednog alkoho-
ličara i nasilnika, majka dvoje dece od kojih mlađe ona još uvek 
doji, i zaposlena žena, radnica – služavka u domu dobrostojećeg 
Beograđanina. Radnja priče smeštena je u hronotop praznika, 
koji je, međutim, praznik samo za bogate a dvostruko mučenje 
za siromašne, posebno žene. S jedne strane, spisateljica kroz niz 
„kratkih“ ali opet detaljnih scena opisuje neposrednu svakodnev-
nu patnju žene koja sabira sve nabrojane uloge. Upečatljive su u 
tom smislu slika majčinskog mleka koje samo curi iz grudi jer je 
vreme da se dete podoji, scena žurnog vraćanja kući gde je juna-

ovom radu. Frida Filipović pisala je o ženskom iskustvu Holokausta s iskustvom 
logora smrti najpre u scenariju za film Gorke trave (1965/6), a mnogo kasnije je 
napisala istoimeni roman (2000), o čemu videti u: Barać 2020. O sopstvenom 
logorskom iskustvu u zatvorima za informbirovce, u kojima je robijala od 
1951. do 1955, Milka Žicina pisala je tajno a rukopisi su objavljeni naknadno 
i posthumno. Drastično nehumano iskustvo direktno se odrazilo na postupak i 
stil Žicine, koji više nije bio „novorealistički“, ali jeste zadržao elemente ranije 
poetike, što najbolje opisuje Katažina Tačinjska: „Blokada prema otvorenom 
predstavljanju proživljenih događaja vraća se takođe u toku ispisivanja sećanja. 
U tekstovima Žicine ponavljaju se trenuci u kojima se izrazito vidi podela na 
sekvence. Pojedini delovi su razdvojeni fragmentima retardacionog karaktera. 
Osnovni cilj ovih kratkih pauza je potreba da se uhvati dah; da se narator ojača 
za razmatranje sledećeg teškog sižea. Priča Žicine ispunjena je emocijama – više 
puta se pojavljuju kratke rečenice ili nedovršene fraze koje karakterišu usmeni 
govor, a naracija često postaje zapis unutrašnjeg monologa. Autorka u toku 
sećanja na prošlost mnogo puta prekida svoju priču, naročito onda kada dolazi 
do najbolnijih događaja“ (Tačinjska 2015).



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

52

kinja nedoraslu decu ostavila samu jer ne može drugačije, scena s 
poslodavcem koji traži da ona radi preko „ugovorenog“ vremena 
da bi mu „pomogla“ s gostima („Ko ti je kriv što tako dobru kavu 
kuvaš“, Илић Тутуновић 1938: 8), slika muža koji je redovno 
besan kad se uveče vrati kući. 

S druge strane, iako takođe isključivo kroz slike i prikazivanje 
(a ne kazivanje i analizu sveznajućeg pripovedača ili neke druge 
narativne instance), Nadežda Ilić-Tutunović razotkriva mehaniz-
me višestruke i složene eksploatacije žena u ovakvom položaju: 
muž, naime, u kafani potroši čitavu zaradu junakinje, ovoga puta 
novac koji je ona unapred dobila moleći „gazdu“ da joj to učini 
zbog praznika. Zaradu ona zapravo samo naizgled traži „unapred“: 
junakinja novca nema dovoljno zato što je mesecima i godinama 
„unazad“ eksploatisana i zato što iznos zarade koji je primala 
ne odgovara vrednosti njenoga rada. Eksploatacijski odnosi koji 
potiču od muža i poslodavca zapravo su povezani i jedan drugog 
uvećavaju. Priča prikazuje kako postoji specifična eksploatacija 
ženske radne snage u odnosu na „uobičajenu“ potplaćenost – u vidu 
zahteva za dodatnim poslovima brige i nege, kao što je zahtev da 
pomogne gazdi (neplaćeni rad), odnosno u vidu odsustva mužev-
ljeve „pomoći“, tačnije odsustva muževljevog rada u domaćinstvu 
i roditeljstvu (dok taj isti rad predstavlja podrazumevajući i ničim 
vrednovani rad supruga i majki). Štaviše, u ovoj priči autorka bira 
da opiše ovakav odnos izveden do krajnjih konsekvenci: muž je 
u datom trenutku nezaposlen, pa alkoholizmom i nasiljem leči i 
kompenzuje svoju frustraciju tom situacijom. Junakinja će, kao što 
čitaoci iz svega pretpostavljaju, a što ostaje izvan ispripovedanog 
sižea priče, morati da nadoknadi i finansijski minus koji je muž pro-
izveo zato što svojom nezaposlenošću već proizvodi jedan takav 
minus. Autorka sve vreme dosledno održava dinamiku priče i snagu 
samih slika i scena, samog pripovedanja dakle, pa je vrednost ove 
priče i u tome što implicitnu feminističko-marksističku analizu, 
koju upravo ekspliciramo, i ne moramo obavezno da uočimo u 
prvom čitanju. Angažovanost se u ovoj priči, kao i u ukupnim 
opusima angažovanih autorki, posreduje kroz pripovedne detalje 
i umetničke efekte i nije, dakle, sprovedena nauštrb tradicionalno 
shvaćenih estetskih kvaliteta teksta.

Objedinjenost i ravnopravnost feminističkog i marksističkog 
aspekta u pripovednoj slici sveta, upečatljivo je ostvarena u priči 



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

53

„Šegrt“ Milke Žicine, koju zapravo treba čitati zajedno s njenim 
ostalim pričama u časopisu Žena danas, a posebno imati u vidu 
raspon od priča „Šegrt“ iz 1936. i priče „Nisam više šegrt“ iz 1946. 
godine. Za ovu temu je važan upravo dati vremenski protok od deset 
godina i razlika između dve životne situacije/priče, o čemu naslovi 
rečito govore. U prvoj priči glavna junakinja je devojčica koja, 
pored toga što je šegrt (uči za krojačicu), i uz teške uslove u kojima 
stanuje, živi, uči zanat, a na zahtev majstorice-gazdarice radi i ono 
što se od dečâka-šegrtâ ne traži: brine o kući, briše podove, održava 
gazdaričinu sobu za podstanare, pa redovno briše čak i cipele tih 
podstanara. Ono što je bilo podrazumevano znanje onovremenih 
čitalaca, to je da su roditelji, oni sa sela kao i iz (manjeg) grada, 
slali decu na učenje zanata u (veći) grad iako su znali da će tamo 
patiti i biti eksploatisana,21 ali i da je to bio jedini način da se dete iz 
siromašne porodice spase iz još veće bede. Jer, posle perioda šegrto-
vanja ipak je dolazio period kada šegrt postaje i zvanično radnik, s 
radničkom knjižicom i zakonskim okvirom koji ona podrazumeva, 
a što znači zaštitu od dodatne i neograničene eksploatacije – već 
eksploataciju „samo“ unutar sopstvenog radnog mesta.22 

Priča „Šegrt“ i iznosi maštanja junakinje o njenoj budućoj 
sreći kao radnice koja je koliko-toliko zaštićena zakonom. Sple-
tom istorijskih okolnosti, od 1936. godine i vremena kada se 
Žicina mislima i telom borila za komunističke ideale, socijalizam 
je u državi kroz revoluciju i nakon nje postupno ostvarivan, pa 
je već 1946. s uspostavom novog uređenja donet i novi zakon o 
„šegrtovanju“: maloletne osobe mogle su prema tome zakonu biti 
isključivo učenici zanatskih škola, a nikako za zakon nevidljive 
mase dečje radne snage. Priča „Nisam više šegrt“ govori upravo 
o jednom takvom učeniku u kontekstu novog zakonodavstva, a 
Milka Žicina se naslovom direktno poziva na svoju prvu priču. 
Priče su ilustrativne za kontinuitet angažovane ženske proze jer 
su objavljivane u časopisu Žena danas, koji oličava kontinuitet 
klasne i ženske emancipacije u Jugoslaviji, odnosno koji jeste 
sam taj kontinuitet.

21	 Vidi: Павле Павловић, Шегртска омладина у Србији 1901–1928, 
Београд: Рад (Збирка Прилози за историју радничког и синдикалног 
покрета Југославије), 1952. 

22	 Isto. 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

54

***
Dakle, feministički angažman ovih autorki sastoji se pre 

svega u predstavljanju tabu tema i nevidljivog ženskog isku-
stva, a izrazita socijalna osetljivost, klasna svest i marksistički 
filozofski osnov u oblikovanju književnih svetova, udruženi s 
prvim angažmanom, samo proširuju horizont vidljivog iskustva, 
odnosno nevidljivog koje se objavljivanjem ove proze upreobra-
žava u vidljivo, u smislu kako taj proces formuliše i određuje Žak 
Ransijer (Ransijer 2008: 7–8). Ova činjenica vodi direktno do 
pitanja recepcije i publike kojoj je data proza namenjena. Ona je, 
naime, namenjena najširoj čitalačkoj publici, a posebno publici 
koja pripada društvenim slojevima o kojima se u prozi govori. 
Zato i sam jezik, način govora i umetnički postupci koji se koriste 
odgovaraju mogućnostima i potrebama date publike: ove autorke 
su pisale realističku prozu koja se, u zavisnosti od priče do priče, 
kretala u rasponu od reportažnog i feljtonističkog, preko socijali-
stičko-realističkog do „klasično-realističkog“ čehovljevskog stila. 

Na ovom mestu izlaganja zato je adekvatno napraviti jednu 
digresiju i istaći da se u angažovanoj ženskoj prozi izdvaja karakteri-
stičan pripovedni postupak koji se, kao crvena nit pomalja u brojnim 
pripovetkama šest autorki i tako ih na još jedan način povezuje u 
zaseban korpus. Reč je o upotrebi amblema, shvaćenog najbliže 
onome kako je ovaj postupak elaboriran u teoriji pripovedanja, ali 
i samog pisanja kratkih priča-skica Valtera Benjamina (Denkbil-
der).23 Naime, kao što će u kasnijoj analizi biti istaknuto, značenje 
i upečatljivost mnogih izdvojenih priča angažovane ženske proze 
zasniva se na jednoj upadljivoj slici ili motivu, koji ima funkciju 
lajtmotiva, ali i više od toga: on ilustruje osnovnu misao autorke, a 
zbivanja koja simbolizuje integriše ne samo u aktuelnu istoriju, već 
i u istoriju prirode, kako je to nalagala poetika samog Benjamina. 
Opisani postupak prisutan je u okviru jugoslovenske književnosti 
tog perioda i u ranim pričama Vladana Desnice (up. Barać 2018). 

U nemačkom kontekstu upotreba amblema u ovoj vrsti 
karakterističnih kratkih priča, tj. preciznije feljtona, bila je za-

23	  Dajući im ovaj naziv i naslov Denkbilder date je Benjaminove 
kratke feljtone, dakle misaone slike, mahom one objavljivane u Frankfurter 
Zeitungu početkom 30-ih godina, kasnije sabrao Teodor Adorno (Öhlschläger 
2019: 239).



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

55

stupljena ne samo kod Benjamina, već predstavlja širi trend u 
nemačkoj periodičnoj štampi 20-ih i 30-ih godina 20. veka. Dati 
trend vodi (daleko) poreklo od tematski srodnih putopisnih zapisa 
iz prve polovine 19. veka. Kada govori o toj vrsti kratkog feljtona, 
Klaudija Elšleger u studiji „Feljtoni kao mali slikovni arhivi isto-
rijskog znanja“, između ostalog, zaključuje: „Novinarske gradske 
minijature autora kao što su Valter Benjamin, Robert Muzil, Zi-
gfrid Krakauer, Robert Valzer, Jozef Rot ili čak Franc Hesel nisu 
putopisni opisi koji teže sažetosti; njihova lingvistička, retorička 
i teorijska složenost, kao i njihova poetska slikovitost govore 
protiv toga“ (Öhlschläger 2019: 239). Već se iz ovoga navoda 
može zaključiti da se date novinarske gradske minijature dobrim 
delom žanrovski podudaraju sa reportažnim pričama, feljtonima 
pa i dužim kratkim pripovetkama angažovane ženske proze. Kroz 
dalju analizu u ovoj monografiji to podudaranje će se samo još 
više potvrđivati. U naizgled sažetoj formi, drugim rečima, u oba 
žanra se krije jezička, teorijska i (s)likovna složenost. Pored toga, 
kao što će se dalekosežno zaključiti za benjaminovske misaone 
slike, i priče jugoslovenskih autorki stvaraju znanje o istoričnosti 
aktuelnog trenutka (Öhlschläger 2019: 239). Pojam misaone slike 
i amblema, tj. amblematskog pripovedanja neposredne prošlosti, 
postaje još važniji za opisivanje i razumevanje angažovane ženske 
proze ako se uzme u obzir da je jedna od njenih autorki, i to upravo 
ona za koju je najuže vezan i sam pojam i termin angažovanosti, 
Frida Filipović, u jednoj časopisnoj anketi iz 1981. godine krat-
ku priču definisala tvrdeći da je „kratka priča u književnosti ono 
što je u likovnoj umetnosti crtež, akvarel, medaljon, minijatura“ 
(Filipović 2002: 160, kurziv S. B.). 

Činjenica važnosti publike vraća nas i problematici književne 
vrednosti. Kod velikog broja književnih kritičara i proučavalaca, 
socijalna književnost tj. književnost pokreta socijalne literature je 
olako i unapred negativno konotirana kao književnost drugog reda 
i niže umetničke vrednosti, te okvir koji je u umetničkom smislu 
uzak. Ovakvim razumevanjem književnosti obezvređuju se čitavi 
književni svetovi i čitavi slojevi čitalačke publike, a tako i njihova 
emancipacija, kao što se negira i jedna od funkcija književnosti 
koja podrazumeva osvajanja javnog glasa i izražavanje patnje 
nevidljivih, odnosno potencijalno razvijanje empatije i solidarnosti 
kod čitalaca koji pripadaju slojevima povlašćenih.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

56

Ove tvrdnje, pritom, iskazuju se ovde uz (usvojenu) sartrov-
sku dijalektičnost prilikom određivanja pojma angažovane književ-
nosti, i uz napomenu da angažovanost konkretne ženske proze, ni 
kod jedne od autorki, nije sama (po) sebi bila jedini cilj pisanja. U 
tom kontekstu ovde se raspravlja o konceptu vrednosti, odnosno 
zagovara se sveobuhvatnije značenje ovog pojma u književnosti. 
Vrednost ove proze može se meriti samo uvažavanjem značaja koji 
je ona imala za publiku koje se najviše ticala, a estetska vrednost 
ovde se shvata kao potkategorija pojma vrednosti. Razmatranje 
dinamike recepcije ili uključivanje čitalačke publike u razmatranje 
estetske vrednosti ženske angažovane proze priziva, u svakom 
slučaju, još jedan Sartrov pojam: pojam odgovornog čitaoca. Jer, 
kao što je već delimično pokazano, vrednost ovog korpusa proze 
ogleda se i u formiranju ne samo novih već i odgovornih čitateljki 
i čitalaca. Drugim rečima, u praksi se između teksta, emancipacije 
i čitalačke publike uspostavlja upravo onakva neposredna veza 
kakvu je Sartr teorijski postulirao.

Moguće feminističke dopune i korekcije ovog pojma već su 
naznačene u novijoj domaćoj feminističkoj esejistici. U članku 
„Sartrova koncepcija čitanja i čitaoca“, Žarka Svirčev pojam 
odgovornog čitaoca, na kojem je fokus njene analize, povezuje s 
pojmom čitateljke koja pruža otpor Džudit Feterli. Naime, proces 
imaskulinizacije, koji se kroz čitanje književnosti vrši, kako je to 
utvrdila Džudit Feterli, „kosi se sa Sartrovom idejom o suštini 
književnosti kao apelu na slobodu drugih ljudi. Ovaj proces od-
govara suprotnim mehanizmima, odgovara oduzimanju slobode, 
u ovom konkretnom slučaju slobode žene, ali matrica obuhvata 
različite vidove Drugosti“ (Svirčev 2013: 71). Imaskulinizacija je, 
u najkraćem, proces „narativizacije identiteta“ u kojem se žene, 
čitajući ono što je dominantno prisutno i propisano kao obavezna 
lektira u školskim programima, uče muškim vrednostima i obras-
cima ponašanja odnosno muškom načinu razmišljanja (v. Feterli 
prema: Svirčev 2013: 71). 

U tom svetlu, angažovana ženska proza predstavljala je apel 
za slobodu potčinjenih, kroz čije su se čitanje ti odnosno te potči-
njene lako prepoznavale kao subjekti na koje se apeluje i posredno 
učile kako da (pobunjeno) čitaju preostalu književnost, onu koja 
ne apeluje na njihovu slobodu; odnosno, te su se čitateljke čita-
njem angažovane proze iz pasivnih recipijenata preobražavale u 



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

57

aktivne društvene subjekte. Takođe, ova je proza i čitaoce iz klase 
privilegovanih potencijalno preobražavala u odgovorne čitaoce, 
pa tako i odgovorne društvene subjekte.   

Odabrane autorke svojim delom čine ne samo kontinuitet 
angažovane ženske proze, već i moguće modele delovanja/pisa-
nja u tom kontekstu. Pretpostavka je da bi uporedna istraživanja 
srodnih korpusa u književnostima drugih govornih područja, uz 
sve specifičnosti jugoslovenskog slučaja, pokazala da se u ovom 
istorijskom periodu za aktivističke/revolucionarne biografije 
autorki i njihovu angažovanu prozu može pronaći najmanji za-
jednički sadržalac. Mogla bi se izdvojiti četiri osnovna modela 
angažovanosti. Kriterijum za podelu na četiri modela predstavlja 
odnos aktivizma i pisanja, odnosno tip aktivizma koji se (ne) 
udružuje s određenim tipom književnog angažmana. Drugim 
rečima, angažovanu žensku prozu nemoguće je tumačiti bez 
stalnog vraćanja na osnovne činjenice biografija njihovih au-
torki, kao i na njihove autobiografske i srodne zapise u kojima 
su samosvesno definisale bitne momente svog revolucionarnog 
angažmana.

A) Prvi model u tom smislu oličava Mitra Mitrović, student-
kinja jugoslovenske književnosti, mlada skojevka a zatim i članica 
KPJ, revolucionarka, skrivena odgovorna urednica Žene danas, 
koja je kroz ovaj časopis, kao što je rečeno, stvarala književni pro-
stor za druge. Na izvestan način, Mitrovićeva je žrtvovala moguću 
književnu karijeru tokom 30-ih u korist revolucionarnog rada. Svoj 
književni talenat pokazala je i tada, ali u uglavnom nepotpisanim 
člancima časopisa, a u potpunosti tek posle rata, u književno-do-
kumentarnim žanrovima: memoarima Ratno putovanje (1953) i 
biografskom portretu Veselin Masleša (1957). Memoari prikazuju 
lično iskustvo ilegalke u Beogradu neposredno pred rat, u toku 
okupacije, u zarobljeništvu, tj. logoru, pa, zahvaljujući bekstvu 
iz logora/bolnice, i iskustvo ratovanja u partizanima. Čitajući 
ih u kontinuitetu s kompletom časopisa Žena danas, dobijamo 
jasno svedočanstvo emancipacije date generacije žena, koja se 
odvijala kroz mirnodopski a zatim i ratni revolucionarni rad. Za 
tip delovanja i senzibiliteta Mitrovićeve, najadekvatniji su bili, 
dakle, granični žanrovi, a uzbudljivost naracije koja podseća na 
postupke akcionog filma potiče upravo iz fascinacije filmovima 
koju su, kako pokazuje i sam časopis Žena danas, i tek odnedavno 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

58

pristupačna autorkina lična arhiva, delili studenti revolucionari. 
Ovom modelu pripada i delovanje i pisanje Mile Dimić. 

B) Drugi model delovanja-pisanja oličava Milka Žicina, knji-
ževnica, komunistička aktivistkinja, zvanična članica partije tek 
od 1945. godine. Kao radnica od najmlađih godina, služavka u se-
oskim pa gradskim kućama, daktilografkinja, pomoćna kuhinjska 
radnica, sobarica, pa i državna službenica, ona je pisala i o svojim 
ličnim iskustvima. Takođe je bila novinarka, kao i Mitrovićeva. 
Zapravo, u njenoj prozi se ukrštaju književnost i (reportažno) 
novinarstvo, što je u međuratnom periodu bila globalna pojava, 
karakteristična upravo kod levičarski orijentisanih autora. Ovom 
hibridnom postupku Žicina ostaje verna i neposredno posle rata, 
dajući svojoj zbirci pripovedaka – najpre i pisanih kao reportaže 
za časopis Rad – naslov Reportaže (1950), ali ga napušta posle 
drastičnog traumatičnog ličnog iskustva s Partijom. Kao žrtva 
unutarkomunističkog sukoba, tj. posledica Rezolucije Informbiroa 
(1948) i godina provedenih na robiji, pisala je dela koja su stilski 
daleko od realizma, a novi lirizovani, fragmentarni i „nedorečeni“ 
način pisanja proizlazio je iz potrebe da se (ne) saopšti trauma, 
i da se pronađe novi modus književnog angažmana. Dosledan 
feministički i komunistički angažman bio je prisutan u svakom 
proznom radu, i svakom članku Žicine u međuratnom periodu. 
Ona je objavila dva romana – Kajin put (1934) i Devojka za sve 
(1940), koji su veoma prisutni u feminističkim istraživanjima, a 
istovremeno pripadaju bar trima književnim kompleksima: žan-
rovima ženskog obrazovnog romana, pokretu socijalne literature i 
proleterskoj književnosti. Ako je Mitrovićeva pre svega revolucio-
narka, Žicina je, u poređenju s njom, revolucionarna aktivistkinja. 
Proza i delovanje Jelene Bilbije pak mogli bi se smestiti između 
drugog i trećeg modela.

C) Treći model delovanja i pisanja predstavlja i oličava 
Frida Filipović, čiji je angažman daleko više feministički nego 
levičarski. Ona nije bila politička aktivistkinja tokom 30-ih, niti 
članica Partije, ali je podržavala revoluciju, pa se njena pozicija 
30-ih godina može nazvati saputničkom. O toj poziciji zapravo 
sama svedoči u autobiografski zasnovanom romanu Gorke trave 
(2000), odnosno u njegovom prvom delu objavljenom ranije kao sa-
mostalna pripovetka pod nazivom „Vila Hortenzija“ (u okviru zbirke 
Razilaženja, 1973). Govoreći na jednom mestu o studentskim danima 



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

59

glavne junakinje Sonje Hirš (Kostić) i smeštajući ih nedvosmisleno 
u tridesete godine 20. veka u Kraljevini Jugoslaviji, pripovedačica 
opisuje Sonjino druženje s likom Hane Abinun. Od nje je, naime, 
junakinja usvojila pojmove o „malograđanštini“ i kroz razgovore s 
ovom komunistkinjom i Jevrejkom preispitivala sopstveni pogled na 
svet. Zabrinutu zbog antisemitizma, koji ju je potencijalno lično ugro-
žavao, Hana je Sonju prekorela rečima: „To tebe muči? A šta misliš 
o crncima u Americi? O kolonijalizmu? Šta o ratu u Španiji?...“, što 
je, kako saopštava pripovedački glas, dovelo do sledećeg:

„Pa je i Sonja u svojim brucoškim semestrima naučila da ličnu preo-
setljivost prikrije iza opštijih osećanja, vezanih za univerzalne ljudske 
nevolje. Bilo je to vreme uličnih studentskih demonstracija i mitinga 
u Fizičkoj Sali protiv nacizma i monarho-fašističke diktature, vreme 
skupljanja priloga za evakuisanu špansku decu. Hana je sa strašću 
učestvovala u akcijama Omladinske sekcije, u osnivanju analfa-
betskih tečajeva za radnice i seljanke. Sonja je bila njen neodlučni 
i plašljivi trabant. Hana je sa zanosom govorila o Dolores Ibaruri, 
o kineskim ženskim bataljonima, vatreno je napadala reakcionarne 
babe i usedelice’ koje su se plašile da im studentkinje ne odvuku 
Ženski pokret u ’komunističke vode’“ (2000: 46, kurziv S. B.).

Na ovom mestu romana evociran je i sadržaj prvih brojeva 
časopisa Žena danas (Dolores Ibaruri, kineski ženski bataljoni), 
pri čemu se sam časopis ovde ne spominje, već samo Omladin-
ska sekcija „Ženskog pokreta“, njen beogradski ogranak, čije su 
članice zapravo činile redakciju časopisa (detaljnije: Barać 2015). 
U liku Hane moglo bi se prepoznati više ličnosti članica sekcije/
redakcije/partije, a svakako i Mitra Mitrović, ali pre svega ličnost 
Hane Levi, na koju nas Frida Filipović odabirom imena eksplicitno 
upućuje,24 dok se u liku neodlučnog pratioca takođe mogu prepo-

24	 Lik Hane Abinun nesumnjivo je, dakle, izgrađen i prema jednoj 
konkretnoj ličnosti, prema liku to jest ličnosti Hane Levi (1913–2001), 
koja je, kao i Frida Filipović, iz Sarajeva došla na studije u Beograd 1931. 
godine. Dok će o biografiji Fride Filipović biti reči u poglavlju posvećenom 
njenim pripovetkama, o samoj Hani Levi potrebno je odmah izneti osnovne 
biografske podatke, bar one važne za ovu temu. U Beogradu je diplomirala 
na Katedri za francuski jezik i književnost, i bila je deo revolucionarnog 
studentskog pokreta. Pokušala je da se uključi u Narodnooslobodilačku 
borbu, od čega je morala da odustane zbog pretnji odmazdom njenim 
najbližima. Godine 1944. odvedena je kao Jevrejka u logor Bergen-Belzen, 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

60

znati brojne levo orijentisane studentkinje tog perioda, odnosno 
one koje su pod uticajem prvih počele tako da se opredeljuju, a 
među njima svakako i Frida Filipović. Dinamika i pominjana 
heterogenost levog feminističkog angažmana može se na osnovu 
ovog svedočanstva dalje tumačiti i pomoću činjenice kako je prva 
zbirka priča Filipovićeve prikazana u Ženi danas: naime, anonimna 
kritičarka, uprkos uočenim feminističkim i pripovednim kvalite-
tima, nastupiće u zaključku s pozicija dogmatskog socijalističkog 
realizma i zameriće autorki Priča o ženi što nije prišla „rešavanju 
svojih tema putem zdravog i krepkog životnog realizma“ (9/1938: 
19). Ova kritika otkriva zapravo elemente sukoba na književnoj 
levici u okviru ženske angažovane scene, što do sada u istraživa-
njima nije bilo uočeno.   

Ovome modelu angažovanog delovanja pripada i Nadežda 
Ilić-Tutunović. Njeno pisanje i pozicija, dakle, najsličniji su onom 
Fride Filipović, s tom razlikom što feministički angažman nije ni 
u jednom trenutku eksplicitan, kao što će to Frida Filipović učiniti 
makar naslovom zbirke. Kratke priče Nadežde Ilić-Tutunović iz 
međuratnog perioda, međutim, snažno su obeležene feminističkim 
značenjima i porukama. Feministički i levičarski senzibilitet sve 
vreme su prisutni u prozi ove autorke, a neke od njenih pripovedaka 
sadrže implicitnu marksističku analizu društvenih odnosa. Njen 
uslovno rečeno revolucionarni angažman eksplicitno je pojačan 
nakon rata, kada je izgradnju novog društva autorka podržala ne 
samo kroz angažovanu prozu, već i prihvatajući težak zadatak 
organizovanja obrazovnih institucija oko nove industrijske zone 
u Šapcu. Reč je o hemijskoj industriji, zbog čega je autorka oz-
biljno narušila zdravlje, pa je bila prinuđena da odustane od dalje 
književne karijere. Zbirkom iz 1953. godine njen književni rad, 
ispostaviće se, bio je zaokružen. 

D) Četvrti model angažovanog delovanja oličen je u radu 
Desanke Maksimović. On pokazuje takođe određeni tip saputničke 

u kojem je uspela da piše dnevničke beleške, a preživela je bolesti i glad 
ovog sabirnog logora, od kojih je, na istom mestu, preminula i globalno 
najpoznatija žrtva Holokausta, Ana Frank. Po povratku u Jugoslaviju, u 
kojoj nije bilo raspoloženja za hitno objavljivanje njenih beleški, a uprkos 
anticionističkim stavovima, odlučila se za emigraciju u Izrael krajem 1948. 
godine (Amira Hass, „Predgovor“, u: Hana Levi, Iz Belzena 1944–1945, 
Sarajevo–Zagreb: bybook, 2024, 6–27).



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

61

pozicije, kao i način na koji se pripadnica starije generacije, koja 
je nekim od najmlađih revolucionarki (i potencijalnih autorki an-
gažovane ženske proze) bila gimnazijska profesorka književnosti 
i istorije, mogla uključiti u revolucionarne tokove. S obzirom na 
specifičnost njene angažovane pozicije, budući da je u isto vreme 
neminovno morala generacijski ostajati po strani, a da se – može 
se i tako reći – svojim učenicama pridružila u ključnom momentu 
antifašističke mobilizacije, kako značenjima svoje proze tako i 
hrabrim ličnim gestovima u presudnim situacijama, proza De-
sanke Maksimović obrađena je u izdvojenom ali i pojedinačno 
najobimnijem segmentu ove monografije.

***
Kao što je unekoliko ocrtano, angažovanoj ženskoj prozi 

može se pristupiti i preko poznatih studija o književnosti levice. 
Tema knjige Sukob na književnoj ljevici 1928–1952 (1970) Stanka 
Lasića i vremenski korespondira s periodom koji je tema ove stu-
dije. Lasić naglašava da obrađuje temu (revolucija i književnost) 
koja traje i u kojoj smo „unutra“ i eksplicira ličnu angažovanu 
poziciju („ulazimo u područje koje nas angažira totalno“ (2)). 
Slično Sartrovom nastupu u (književnoj) javnosti nakon pobede 
nad fašizmom, Lasić, svojom sintezom nakon pređene određene 
etape puta jugoslovenskog socijalizma (omogućenog upravo (glo-
balnom) pobedom nad fašizmom), nastupa u akademskoj javnosti 
i odgovara na pitanja o revoluciji i književnoj autonomiji. 

U oba slučaja, angažovana ženska proza predstavlja zanema-
reni aspekt shvatanja revolucije – feminističku revoluciju, koja se 
odvijala kako u sklopu ove „opšte“ tako, delimično, i nezavisno od 
nje. Dok Milka Žicina stvara u okviru pokreta socijalne literature, 
a u periodu saradnje s Mitrom Mitrović, njen postupak odgovara 
fazi „novog realizma“. Druge dve autorke, Frida Filipović i Na-
dežda Ilić-Tutunović, nastupaju tokom 30-ih godina nezavisno od 
poetike koju zagovara Partija. Pa ipak, njihovo pisanje jeste deo 
pokreta socijalne literature i danas se ne može razumeti izvan ovog 
pokreta, niti se pokret socijalne literature može celovito opisati 
bez doprinosa ove dve autorke. Moglo bi se čak reći da specifič-
nost angažmana proznih dela dve autorke leži upravo u bliskosti i 
saputništvu a pritom svojevrsnom nepripadanju, i nezavisnosti od 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

62

potencijalnog poetičko-kritičarskog dogmatizma (i to dvostruko: 
i od onih autora koji su bili opredeljeni za dosledni socijalistički 
realizam, kao i od onih koji su bili opredeljeni za veću umetničku 
autonomiju – ali su svakoj feljtonističkoj prozi unapred odricali 
književnu vrednost). Zbog navedene nepripadnosti je, očito, Na-
dežda Ilić-Tutunović imala potrebu i da se opravda kada je posle 
rata davala izjavu koja će se, bez imenovanja izvora, naći citirana 
u Belešci o piscu njene posleratne zbirke Prepuna čaša (1953): 
„[...] ličnosti mojih priča su moji susedi, mali ljudi sa predgrađa, 
studenti, starci i deca, psihološki možda uobličeni, ali ne uvek 
klasno opredeljeni ili ekonomski oštro osvetljeni zbog same uskosti 
mojih ondašnjih shvatanja“ (nepaginirano).

U trenutku kada je objavljena Prepuna čaša, pa tako i ova za-
beleška, sukob na književnoj levici bio je, kako se smatralo i kako 
se govorilo, upravo „okončan“ u korist liberalnije vizije revolucije 
i umetničke autonomije. Autorke u toj raspravi i sukobu nisu ni 
učestvovale, budući da su, posebno do rata, bile marginalizovane 
kao autorske figure na ukupnoj književnoj sceni, a ne samo kao 
autorke na levici. One su pišući svoju prozu zapravo tek osvojile 
i legitimizovale pravo da je pišu, ali su još uvek bile daleko od 
pozicija kritičarki, teoretičarki i autoritetâ koji mogu da polemišu 
o vrednostima napisanog, tj. daleko od pozicija književne moći. 
Data situacija, koja je važila za celokupno književno polje, na isti 
je način važila i za angažovanu žensku prozu. Upravo ova činjenica 
vraća na početak razmatranja o samom uočavanju i imenovanju 
književnih fenomena. U tom smislu, davanjem naslova uticajnom 
Sartrovom eseju, Frida Filipović je iz pozicije ograničene moći 
(prevoditeljke) u kulturnom polju ostavila skrivenu poruku o 
angažovanoj ženskoj prozi, koju je moguće razumeti tek danas, 
kada je pređen određen put u feminističkim istraživanjima knji-
ževnosti i kulture, a koji je podrazumevao prisustvo žena naučnica, 
univerzitetskih profesorki i časopisnih urednica na pozicijama na 
kojima ih ranije nije bilo.

***
Ukoliko bismo pokušali da krajnje sažeto iskažemo osnov-

ne teze ali i prve zaključke o angažovanoj ženskoj prozi koji se 
nameću iz prethodne analize, to bi moglo biti sledeće: a) posma-
tran kao, koliko je to moguće, autonomna pojava, dati je korpus 



1. ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA: POJAM, KORPUS I OKVIR TUMAČENJA

63

najjednostavnije opisati samom predloženom terminološkom 
sintagmom angažovana ženska proza; b) kao deo ili saputnica 
pokreta socijalne literature, ova proza proširuje i obogaćuje sam 
taj pojam; c) kao pojava o kojoj moramo misliti u kategorijama 
uticajnih Sartrovih ideja, a kojima je nužno priključiti ideje Simon 
de Bovoar, angažovana ženska proza opet nudi nadopunu i proši-
renje pojma angažovane književnosti, produžujući mu upotrebu i 
dajući mu novu aktuelnost; d) kao istorijski fenomen, ova je proza 
deo procesa globalne i „lokalne“ jugoslovenske emancipacije i 
ima mesto u revolucionarnoj transformaciji jugoslovenskog druš-
tva, i u tom smislu potrebno joj je dodati vremensko-ideološku 
odrednicu u vidu sintagme era Narodnog fronta; e) kao deo kon-
tinuiteta globalnih ženskih pokreta i odgovarajućih feminističkih 
ideologija koje se u okviru njih formulišu, ova proza preklapa 
se sa feminizmom Narodnog fronta ili „novim“ a zapravo levim 
feminizmom, tj. feminizmom na levici; f) kao književnoistorijski 
fenomen, angažovana ženska proza otkriva kako kvantitativno i 
kvalitativno jačanje ženskog autorstva, tako i formiranje i uzdi-
zanje novih slojeva (ženske) čitalačke publike. 

Upravo činjenica da se angažovana ženska proza obraćala 
višestruko obespravljenoj ženskoj čitalačkoj publici i aktivno uče-
stvovala u njenoj emancipaciji, danas, kada se tekovine te eman-
cipacije u postsocijalističkim društvima poništavaju, legitimno 
je preispitati i samu ideju književne vrednosti, to jest shvatanje 
po kome su pitanja autonomije i artističkog umeća i inovativno-
sti prvorazredna u njenom konstituisanju. Emancipatorski etos 
nemoguće je odvojiti od umetničkih osobina ovih proznih dela 
u kojima su čitateljke pronalazile javni glas, doživljavale radost 
prepoznavanja sopstvenog iskustva i osećale zadovoljstvo u tekstu. 
U tome je, u samom trenutku prve recepcije, ležala i književna i 
društvena vrednost ovih književnih tekstova.

Zato je važno preispitati i sam koncept autonomije umetnosti 
odnosno književnosti. Za aktere sukoba na književnoj levici tj. za 
one njegove predstavnike koji su branili koncept autonomije, on 
je značio distancu od doslovnih političkih sadržaja i od upadljive 
utilitarnosti. Iz perspektive ovih istraživanja, pojava angažovane 
ženske proze vodi ka drugačijem pogledu na razumevanje knji-
ževne autonomije. Autonomija u tom sagledavanju nije pojava 
koja je univerzalna, pa tako ni pojam ne može biti univerzalistički. 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

64

Angažovana ženska proza rekonceptualizuje pojam književne au-
tonomije jer pokazuje da su na književnoj sceni postojali različiti 
oblici praktikovanja te autonomije. Feminističko oplemenjivanje 
socijalne odnosno proleterske proze tokom 30-ih godina, ali i 
pisanje o ženskim iskustvima uz svesno prihvatanje zvanične 
državne kulturne politike tokom 50-ih godina 20. veka, zbog 
toga predstavlja zapravo jedan od oblika književne autonomije. 
U ovom slučaju, reč je o autonomnosti ženskog stvaralaštva u 
okviru književno-revolucionarnog pokreta ere Narodnog fronta.



65

2. POKRET SOCIJALNE LITERATURE  
U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI I FEMINISTIČKO 

OPLEMENJIVANJE PROLETERSKE PROZE

„Prvu knjigu Nolitovog izdanja 
koju sam takođe dobila u osmom razredu od istog druga najpre sam,

naglo uzevši u ruke iznenadno i za samu sebe pomirisala, 
mirisala je jako na svežu štampu.

Bila je to knjiga Andrea Bajona O jednoj Mariji, 
koja je uostalom prva i izašla u Nolitu, 

a valjda su je i odabrali da mi dadnu takvu,
o ženi, mladoj, kako bi više na mene delovala“ 

(Mitrović 2023: 119).

Navedeni autobiografski zapis Mitre Mitrović u velikoj meri 
ocrtava situaciju brojnih budućih komunistkinja i autorki, kako u 
konkretnom momentu, tako i u godinama koje će tek doći. U zapisu 
se ona priseća 1929, poslednje svoje gimnazijske školske godine, 
kada je imala nepunih osamnaest. Moglo bi se na osnovu toga 
prisećanja reći da su neke od angažovanih autorki bile uvedene i 
uključene u određene književne tokove pre nego što su i dospele u 
velike gradske centre i zauzele pozicije koje će njihovu aktivnost 
i značaj učiniti zvaničnim i vidljivim. Doturanje nolitovske litera-
ture ispod srednjoškolskih klupa bio je jedan od najčešćih metoda 
ilegalne Komunističke partije Jugoslavije i Saveza komunističke 
omladine Jugoslavije da se omladini – preko odgovarajuće knji-
ževnosti – ponudi drugačija životna i društvena perspektiva od 
one s kojom su se u svojim domovima i porodičnim okruženjima 
susretali. Ova metoda predstavlja zapravo jednu istorijski oprobanu 
omladinsku i omladini namenjenu strategiju. 

Zato se u ovom poglavlju nalazi i jedno kratko podsećanje 
na prošlost delovanja srpske i južnoslovenske omladine, u ovom 
slučaju usmereno na njeno žensko krilo. Što je, međutim, pri-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

66

marnije, u ovom poglavlju se zato proširuje i usložnjava analiza 
angažovane ženske proze započeta u prethodnom. Metodološka 
perspektiva se sada pomera ka književnoistoriografski uticajnom 
i takoreći „odlučujućem“ fenomenu u kasnijoj kritičkoj i naučnoj 
literaturi najčešće nazivanom sukob na književnoj levici. 

Kao što je to učinila i Tijana Matijević na osnovu istraži-
vanja donekle drugačijeg i vremenski „produženog“ korpusa 
leve feminističke književnosti (2020), u ovom poglavlju se, na 
osnovu istražene angažovane ženske proze, polazi od tvrdnje 
da razumevanje i vrednovanje pokreta socijalne literature ne 
mora primarno da se temelji na tumačenju „sukoba na književ-
noj ljevici“ (1928–1952), kako se u jugoslovenskoj književnoj 
istoriografiji najčešće čini(lo). Teza ovog poglavlja, a što je na u 
završnim pasusima prethodnog već ocrtano, jeste da se usredsre-
đivanjem pažnje na problem umetničke autonomije u kontekstu 
revolucije objašnjava samo jedan segment i aspekt tekstova 
književne levice, dok se (upravo zato) čitavo polje stvaralaštva 
(levih) feminističkih autorki ostavlja kako izvan interesovanja 
tako i ispod proklamovane umetničke vrednosti. 

Proza i recepcija proze jugoslovenskih angažovanih au-
torki, dvostruka potlačenost pa tako i dvostruka emancipacija 
o kojoj žene/autorke govore i koju trpe/sprovode, otkriva, kao 
što je u prethodnom poglavlju takođe naznačeno, postojanje 
još jedne revolucionarne transformacije unutar zajedničke re-
volucije u jugoslovenskom društvu, i s tim u vezi, postojanje 
još jednog književnog toka ili žanra jugoslovenske socijalne 
literature. Pokazaće se, dakle, da je pojmu revolucije u humani-
stici nedostajao aspekt feminističke revolucije, a da su u polju 
proučavanja književnosti doslovno previđene autorke kao važan 
deo književnog nasleđa, i nedostajali pojmovi poput angažo-
vane i revolucionarne ženske proze, proletersko-feminističke 
kontrajavnosti i levog feminizma.

U ovom poglavlju, nadovezujući se neposredno na analize 
započete u prethodnom, ukrštanjem naratološke analize s postav-
kama teorija socijalne reprodukcije, ispitivaće se još detaljnije 
kako su marksizam i feminizam bili postavljeni u narativnu 
sliku odnosno viziju sveta datog književnog korpusa. U pogle-
du književnoistorijskih i književnoteorijskih klasifikacija, te će 
nas analize voditi i ka novim pitanjima: koliko uočavanje datog 



2. POKRET SOCIJALNE LITERATURE U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI I...

67

proznog korpusa menja postojeću sliku o književnoj levici i da 
li nameće potrebu za daljim proširenjem korpusa uključivanjem 
leve književnosti za decu? 

Svakako, ono nas vraća pitanju na koje je odgovor već deli-
mično dat u prethodnom poglavlju: kako sve to utiče na shvatanje 
kategorije vrednosti u književnosti?

U ovom poglavlju, drugim rečima, pokazuje se kako su Milka 
Žicina, Nadežda Ilić-Tutunović, Frida Filipović, Jelena Bilbija, Mila 
Dimić i Mitra Mitrović doprinele feminističkom oplemenjivanju 
socijalne literature tj. proze i objašnjava zašto je u književnoj isto-
riografiji, usmerenoj prevashodno na „sukob na književnoj ljevici“, 
njihov rad ostao zapostavljen i previđen. Kako bi se književnoisto-
riografska i književnoteorijska problematika i književna građa što 
preglednije predstavile, poglavlje je podeljeno na potpoglavlja koje 
izlažu: jednu moguću skicu (pred)istorije ženskih levih pokreta na 
jugoslovenskom području; paralelnu upotrebu pojmova socijalne 
literature i angažovane ženske proze, s analizom ilustrativnih pro-
znih odlomaka; moguću primenu teorija socijalne reprodukcije u 
analizi datih ženskih narativa; i ideju o književnosti za decu kao 
konstitutivnom segmentu pokreta socijalne literature.

2.1. (Pred)istorija

Zahtev za oslobađanjem žena od društvene potčinjenosti 
stajao je u osnovi svih socijalističkih pokreta. Na južnosloven-
skom području, kao uzorni model novonastajućih emancipatorskih 
projekata preuzimani su u 19. veku već razvijeni pokreti u Evropi 
i Rusiji. Socijalistički pokret, koji je s jedne strane delovao kao 
jedinstven internacionalni pokret, prilagođavao je, kao što je 
poznato i u literaturi elaborirano, svoje oblike geopolitičkim, 
kulturnim i ekonomskim specifičnostima zajednica unutar kojih 
se konkretizovao. Uprkos internacionalnom delovanju, stalnoj raz-
meni i doslovnom, fizičkom izmeštanju i susretanju socijalističkih 
i socijaldemokratskih intelektualaca (Cirih–Moskva–Beč–Berlin 
itd.) i zajedničkoj teorijskoj osnovi od koje su polazili, nužno je do-
lazilo do uspostavljanja razlika između emancipatorskih političkih 
praksi. Za južnoslovenske intelektualne krugove karakteristično je 
to što su ideje klasnog – pa tako i ženskog – oslobođenja dobrim 
delom razvijali u kontekstu ideja i pokreta za nacionalno oslo-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

68

bođenje. Autentični feministički bunt postojao je i u Ujedinjenoj 
omladini srpskoj, antiimperijalnoj i nacionalnoemancipatorskoj 
organizaciji socijalističkih tendencija, aktivnoj od 1866. do 1871. 
godine. 

Delovanje i pisanje Drage Dejanović, naime, uzorno pokazuje 
kako su dva diskursa, feministički i romantičarsko-nacionalni, 
mogla da čine jedinstven kompleks 60-ih i 70-ih godina 19. veka 
(o čemu rečito svedoče i sami naslovi njenih javnih predavanja/
članaka iz 1871: „Emancipacija Srpkinja“, „Dve-tri reči Srpki-
njama“, „Srpskim majkama“). U okviru istraživanja omladinskog 
pokreta i idejne pozicije Drage Dejanović u njemu, Jovan Skerlić 
je još 1906. godine u monografiji Omladina i njena književnost 
(1948–1971): izučavanje o nacionalnom i književnom romantizmu 
kod Srba jasno istakao da se Draga Dejanović „naročito, više no 
iko drugi, zalaže za žensko obrazovanje, za prava žena, i ona je 
prva feministkinja srpska“; a za „njen poklič Srpskim majkama“ 
tvrdio je da spada u „važnije proizvode omladinskog feminizma“ 
(Skerlić 1966: 502). Istoričarka Ana Stolić je primetila da je Jovan 
Skerlić tako na srpskom jeziku „prvi [...] upotrebio termin femi-
nizam (Stolić 2008: 27, videti i: Svirčev, 2018: 19).

Feministički orijentisane prozaistkinje iz kasnijih decenija 19. 
veka takođe su bile odane ideji nacionalnog oslobođenja, a imale 
su priliku da se iz različitih izvora upoznaju s komunističkim ide-
jama, pa ih književnica sledeće generacije, učiteljica i prozaistkinja 
Draga Gavrilović putem Devojačkog romana (1889) eksplicitno 
uvodi u javnu raspravu. Svojim romanom ona sugeriše mogućnost 
povezanosti feminizma i komunizma. Stvaranjem Kraljevine Srba, 
Hrvata i Slovenaca, projektovane kao moderne (nad)nacionalne 
države, situacija se bitno promenila a s njom i pogled na prethodni 
feministički rad. Zato je Julka Hlapec Đorđević, predstavnica još 
novije generacije, kao socijalistkinja i feministkinja formirana u 
Beču pre Prvog svetskog rata, neposredno po osnivanju nove dr-
žavne zajednice, u eseju „Omladinka Draga Dejanović“, ukazala 
na protivrečnosti ranijeg feminističkog diskursa. Ona je smatrala 
da borba za nacionalni opstanak nije mogla biti pravi okvir za 
„emancipaciju ženskinja“ i da samim tim ni rad Drage Dejanović 
„nije mogao biti pravi, socijalni feminizam“ (Hlapec Đorđević 
1921: 241) mada je u opisu delovanja Dejanovićeve detektovala 
izvorne feminističke ideje.



2. POKRET SOCIJALNE LITERATURE U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI I...

69

U novijim istraživanjima, u monografskoj studiji Portret 
prethodnice: Draga Dejanović (2018), Žarka Svirčev je pokazala 
kako se u istoj meri u kojoj je bila „u dijalogu sa idejama Ujedi-
njene omladine srpske, Draga Dejanović i oštro suprotstavljala 
pojedinim ideološkim strujama unutar UOS-a, te je nedovoljno 
njen emancipatorski diskurs uklapati u okvire nacionalnih, omla-
dinskih ideja 60-ih godina 19. stoleća, koje ni same nisu u saglasju. 
Pogotovo je nesmotreno njene ideje tumačiti kao rezultat nepo-
srednog uticaja Svetozara Markovića, pa čak i ideologa UOS-a“ 
(Svirčev 2018: 21). 

U skladu s tim, moglo bi se zaključiti da uvek kada se femi-
nistički aktivizam i diskurs određene autorke preciznije ideološki 
pozicionira, kada se posmatra njena pripadnost određenom pokre-
tu, pa bio to i feministički pokret, u obzir treba uzimati činjenicu 
da ona po pravilu govori i iz sopstvenog iskustva, i da je to važan 
izvor formiranja feminističkog znanja koje se zatim hibridizuje s 
drugim diskursima.

Zato se u daljoj elaboraciji Žarka Svirčev poziva na Vasu Sta-
jića i njegovu knjigu Ženski pokret u Vojvodini (1933), u kojoj on 
ističe da Draga Dejanović „nije čekala da bude odjek ideja Džona St. 
Mila ili Svetozara Markovića“ (Stajić 1933: 72; prema Svirčev 2018: 
21–22, kurziv S. B.). Ovo zapažanje korisno je i za razumevanje 
kasnijeg omladinskog skojevskog pokreta 30-ih godina 20. veka, i 
angažovane ženske književnosti koja u njegovom okrilju nastaje.

Ipak, u novonastaloj Kraljevini Srba, Hrvata i Slovenaca 
nakon Prvog svetskog rata, muška politička elita u skupštinskim 
procedurama sistematski je ignorisala (uz svega nekoliko izuze-
taka, kao što je bio Jaša Prodanović) zakonsko usvajanje ženskog 
prava glasa – uz prava na istraživanje očinstva i abortus, kao i 
potencijalno ozakonjenje niza drugih ženski prava i sloboda – pa 
je ono ostalo neostvareno do kraja trajanja Kraljevine. Pored toga, 
pokušaji ignorisanja levičarskih snaga, a zatim i zvanična zabrana 
rada Komunističke partije Jugoslavije 1920. i 1921. godine, učinila 
je da se feministički pokreti koji potiču iz dva odvojena tabora, 
buržoaskog i komunističkog, u jugoslovenskom slučaju ponekad 
prepliću i podržavaju: od samog početka 20-ih godina predstavnice 
građanskog feminizma, okupljene u organizaciji Ženski pokret, 
pružile su „utočište“ levim feministkinjama na stranicama svog 
istoimenog časopisa.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

70

Feministički zahtevi su tokom evolucije levičarskih pokreta 
na jugoslovenskom području bili, dakle, povremeno hibridizo-
vani s drugim ideologijama i diskursima, pa i onima koji su im 
izgledali suprotstavljeni. Svi ovi procesi imali su svoj izraz i u 
književnosti, koja je, u zavisnosti od (ne)dostupnosti drugih javnih 
polja, aktivnije ili pasivnije korišćena kao sredstvo revolucionarne 
borbe i emancipacije. U drugoj polovini 30-ih godina 20. veka 
sustiču se ponovo različiti uslovi koji dovode do hibridizovanja 
feminističkih zahteva s drugim ideologijama, ovoga puta s bliskim 
i korespondirajućim idejnim okvirom antifašizma. (Mlade) žene 
koje su se početkom 30-ih politički formirale i usmeravale ka 
vrednostima komunizma i feminizma, ujedno su u nastupajućem 
fašizmu prepoznavale zaoštrenu formu patrijarhalne ideologije 
koja preti da poništi dotadašnje tekovine emancipacije žena. Zbog 
toga antifašizam postaje osnovni okvir svakog njihovog delovanja 
i mišljenja, pa tako i okvir unutar kojeg će do kraja formulisati 
sopstveni feminizam. Zahvaljujući susticaju datih faktora, dolazi, 
dakle, i do procvata feministički i socijalno angažovane književ-
nosti koju pišu žene.

2.2. Pokret socijalne literature i angažovana ženska proza: 
podudaranja i razlike

Pojam socijalna literatura ustalio se u jugoslovenskoj knji-
ževnoj javnosti s kraja 20-ih i početka 30-ih godina 20. veka, što 
je delom imalo uzrok u potrebi da se u uslovima zabrane rada KPJ 
i cenzure komunističke propagande izbegne pojam proleterske 
književnosti, koji bi zapravo odgovarao onome što je socijalna 
literatura u najužem smislu označavala. Termin se zatim ustalio i 
u književnoj istoriografiji i teoriji. U najsintetičkijem naučnom po-
gledu na jugoslovensku levu književnost, u monografiji Sukob na 
književnoj ljevici 1928–1952 (1970) pomenutoj u prvom poglavlju, 
Stanko Lasić je dao svoju hronološko-tipološku sistematizaciju ove 
književnosti, u kojoj pojam socijalne literature ima uže značenje. 
Model od pet etapa u evolutivnom toku leve književnosti Lasić 
je zasnivao na trajanju sukoba na književnoj levici, kako ga je on 
video, i ključnim zaokretima unutar toga sukoba: 1) etapa socijalne 
literature (1928–1934), 2) etapa novog realizma (1935–1941), 3) 
etapa socijalističkog realizma (1945–1948), 4) etapa novih orijen-



2. POKRET SOCIJALNE LITERATURE U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI I...

71

tacija i 5) slom književne levice (1949–1952). Lasić je, dakle, a 
s njim i drugi književni istoriografi, sukob video kao presudan za 
samu književnost, pa je u skladu s ključnim datumima rasprave 
formirao i periodizacijsku shemu leve književnosti.  

Zbivanja na jugoslovenskoj književnoj levici jesu bila 
uslovljena odgovarajućim događajima na međunarodnoj sceni, 
o čemu je takođe pisano, a jedno od boljih sintetičkih prikaza 
i objašnjenja tih zbivanja pružio je Marko Ristić, kao jedan od 
aktera istih tih zbivanja, u Predgovoru za nekoliko nenapisanih 
romana, objavljenom prvi put 1936. godine, u izvodu, u zagrebač-
kom Almanahu savremenih problema, a u celini 1953. (dopunjen 
i Dnevnikom), kada se sukob smatrao okončanim među mnogima 
od njegovih aktera. Neodvojivost društveno-revolucionarne i 
umetničke prakse postaje globalno izražena od 1910. godine, u 
raznorodnim avangardnim pokretima (ruski futuristi, italijanski 
futuristi, jugoslovenski mladobosanci), a u daljem razvoju i kroz 
konkretne odgovore na društvene događaje akteri datih pokreta 
razilazili su se i sukobljavali duž ose levo–desno, odnosno duž ose 
neposredni angažman – umetnička autonomija. 

Ako se dakle može kazati, istina pojednostavljeno, da je u 
(pred)revolucionarnom periodu postojalo jedinstvo revolucionarne 
i umetničke prakse, kako u samom središtu ostvarivane Revolu-
cije (Rusija i SSSR) tako i u zapadnim centrima (dadaističkom 
Cirihu, ekspresionističkom Berlinu i prednadrealističkom Parizu), 
isto se tako može tvrditi da nakon toga, krajem 20-ih, dolazi do 
stvaranja pukotina između estetskih i revolucionarnih zahteva 
kod samih levih pisaca. Sve to novi obrt i zamajac dobija s jača-
njem fašizma. Sukobi se javljaju i među onima koji ne pripadaju 
književnoj avangardi, već stvaraju proletersku književnost koja 
favorizuje realistički stil kao najadekvatniji izraz te književnosti. 
Niz događaja u centrima – kakvi su Prva međunarodna konfe-
rencija revolucionarnih pisaca u Moskvi 1927, čin kolektivnog 
pristupanja francuskih nadrealista Komunističkoj partiji Francuske 
iste te godine, Druga međunarodna konferencija revolucionarnih 
pisaca u Harkovu 1930, isključivanje francuskih nadrealista iz 
KPF 1933, Prvi kongres Saveza socijalističkih pisaca u Moskvi 
1934, Plenum Saveza sovjetskih književnika u Minsku 1936. go-
dine – direktno su uticali na levu jugoslovensku književnu scenu, 
uz nužne lokalne modifikacije. 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

72

Na isti način odluke iz „centara“ nastavile su da se reflektuju 
na književni život posle svetske pobede nad fašizmom, s tim da 
nova Jugoslavija nije više predstavljala geopolitičku i kulturnu 
periferiju. Pored neposrednih sintetičkih tumačenja, kakvo je 
pomenuto M. Ristića, 60-ih i 70-ih godina 20. veka javljaju se 
pokušaji distanciranog naučnog sagledavanja ovog fenomena: 
pored knjige Stanka Lasića, tu su i pominjani zbornici beogradskog 
Instituta za književnost i umetnost Književna kritika i marksizam 
(1971) i Marksizam i književna kritika u Jugoslaviji 1918–1941 
(1978), i brojne pojedinačne studije. Tema nije izgubila važnost 
ni u postjugoslovenskom odnosno postsocijalističkom periodu, 
pa tako u Beogradu 2001. izlazi monografija Velimira Viskovića 
Sukob na ljevici – Krležina uloga u sukobu na ljevici, koja i naslo-
vom vidljivom čini središnju književnu i polemičarsku figuru svih 
prethodnih naučnih sinteza. Sva navedena istraživanja pouzdano 
tumače teorijski i filozofski problem sukoba i precizno pozicioni-
raju učesnike u dugogodišnjoj polemici, i to kroz sve (pro)mene 
i nijanse njihovih stavova i postupaka. 

Kako u toj polemici autorke nisu učestvovale (bar ne na po-
vlašćenim mestima), i kako je i kroz kasnija istraživanja previđeno 
da u drugim izvorima, izvan „muških“ levičarskih časopisa, postoji 
levo orijentisana proza književnica, u naučnim je radovima stvore-
na slika o nepostojanju žena u ovome toku književnosti. Zbog toga, 
a i po jezičkoj inerciji, kada govori o subjektu sukoba i revolucije 
(jer ih ni u jednom momentu ne razdvaja), Lasić govori o čovjeku, 
intelektualcu, izgubljenom sinu. Kroz ova je književna tumače-
nja, dakle, autorkama umanjeno ne samo učešće u književnom 
životu, već i u jugoslovenskoj socijalističkoj revoluciji. S druge 
strane, Lasić je ostavio niz nijansiranih tumačenja, koja teorijski 
i metodološki onemogućavaju olaka odbacivanja koja je trpela 
socijalna literatura nakon pobede liberalnijeg modela književnosti 
i kritičarskog mišljenja, odnosno koja se danas mogu primeniti 
upravo na ono na šta Lasić u određenom slučaju nije mislio – bilo 
na aktuelni status socijalne literature u književnoj istoriografiji, 
bilo na ignorisanje angažovane ženske proze:

„Smisao marksističke interpretacije umjetnosti nije apodiktička 
hijerarhizacija estetskih  orijentacija i doktrina (koja nužno vodi 
određenju one ispravne orijentacije), već se marksistička inter-



2. POKRET SOCIJALNE LITERATURE U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI I...

73

pretacija angažira u nastojanju da iscrpi i osmisli čitav kompleks 
artističkog kretanja postavljajući svoje valorizacije hipotetički, 
uvjetno, tjeskobno. Odbacivati čitave struje, eksperimente, pravce, 
tokove (bogatstvo umjetničkih traganja i življenja) u ime jedne 
artističke orijentacije koju se proklamiralo klasno progresivnom 
znači negirati raznovrsnost i kontradiktornost čovjeka i njegovih 
mogućnosti“ (Lasić 1970: 111).

Ako je 30-ih godina među piscima komunistima na mahove 
„pobeđivala“ utilitaristička koncepcija, ako je ona privremeno pre-
vladala posle rata, zato je posle pobede „liberalnije vizije umetnosti 
i revolucije“ došlo do suprotnog procesa: ta je pobeda ustoličila 
novu hijerarhiju u kojoj su utilitarni tekstovi tj. oni takvima progla-
šeni – potiskivani, mada ne i potpuno zaboravljeni. Ono čega nema 
u potisnutom sloju jer ga ni u svim navedenim tumačenjima nije 
bilo jesu – imena autorki koje deluju u kontekstu leve književne 
scene i sukoba koji se na njoj odigrava. Postavlja se pitanje zbog 
čega u književnoj istoriografiji (levice) nedostaje registrovanje, 
razumevanje i vrednovanje stvaralaštva niza književnica.

Odgovor koji se može ponuditi jeste taj da nešto nedostaje u 
samim pojmovima koji se koriste u jugoslovenskoj humanistici. 
U pojmu revolucije nedostaje aspekt feminističke revolucije dok 
u pojmu i polju (proučavanja) književnosti nedostaju autorke, na 
najbukvalniji način, kao zanemareni i ignorisani deo književnog 
nasleđa. U svim navedenim zbornicima i monografijama, i teore-
tičari i pisci koje autori uzimaju za primer isključivo su muškarci: 
Kont, Hegel, Marks, Lenjin, Zola, Stendal, Balzak, Tolstoj, Ara-
gon, Nezval, Žid, Pasternak, Breton, Romen Rolan, Gete, Kornej, 
Šekspir, Servantes, Dante, Homer, Domanović, Krleža, Hegedušić, 
Risto Ratković, Sava Štedimlija, Vasa Bogdanov, Nazor, Ćopić. 

Poseban slučaj je autorka Milka Žicina, koja ipak jeste od 
početka bila visoko vrednovana, pre svega od strane levičarskih 
izdavača i kritičara koji su stajali na pozicijama „utilitarnosti“ 
(Bihali, Gligorić). Velibor Gligorić neposredno po objavljivanju 
romana Devojka za sve, piše: 

„[...] mimo svih ovih primedaba roman se čita s velikim intere-
som i sa uzbuđenošću prema istoriji života Kaje iza koga drama-
tično pulsira život svih onih žena iz njene profesije, sličnih njoj, 
koje doživljavaju i mračniju i još suroviju sudbinu u stvarnosti. 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

74

Imamo prvi put pisca koji kuražno sa umetničkom snagom iznosi 
njihov osećajni, unutrašnji život, u našoj književnosti nepoznat“ 
(Žena danas, 26/1940: 22).

Negativna kontekstualizacija njene proze od strane Marka 
Ristića (1935/1953)1 mogla bi da se shvati kao posledica „pri-
padanja“ suprotstavljenoj strani sukoba na književnoj levici; 
međutim, ona bi mogla biti pokazatelj iznete teze da su akterima 
sukoba nedostajali određeni analitički pojmovi, i to često zato što 
su previđali postojanje fenomena i iskustava koje ti pojmovi ozna-
čavaju. U tom smislu, u analizu je nužno uvesti pojmove kao što 
su levi feminizam, komunistički feminizam, feminizam Narodnog 
fronta, proletersko-feministička kontrajavnost, angažovana ženska 
proza i revolucionarna ženska proza. Takvi pojmovi nedostajali 
su i kasnijim tumačima, kao što su književni istoričari (Jovan 
Deretić, Slobodan. Ž. Marković), koji jesu visoko vrednovali 
prozu Milke Žicine. 

Kao što postoji niz pomenutih ključnih događaja na među-
narodnoj levoj književnoj sceni, koji su imali odgovarajući odjek 
u jugoslovenskoj sredini, tako postoji i niz događaja ključnih za 
ženski jugoslovenski književno-revolucionarni angažman od 30-ih 
do 50-ih godina 20. veka. Ovaj ženski revolucionarni kalendar de-
limično se poklapa s „muškim“, ali se ne može s njim poistovetiti. 
Njegov početni datum je pomenuto intenziviranje feminističkog 

1	 Marko Ristić je tumačio da je uprkos „prividnim suprotnostima“ 
socijalna literatura zapravo usvojila propise „naše malograđanske beletrističke 
liturgije“ držeći se konvencionalnog izraza i bežeći od subjektivnosti. Po 
toj osnovi i proza Žicine (ali samo njena od svih predstavnika socijalne 
literature) našla se među izrazima malograđanskog duha koje Ristić 1935. 
odnosno 1953. godine prepoznaje u naizgled raznorodnim pojavama: 
„Kukanje na groblju, pevanje ‘firuliruli’ po šumama, pozitivizam u filozofiji, 
slavski kolač, plitki realizam u umetnosti, zanos gledalaca pred hitlerovskim 
S. A. paradama, filmovi Marlene Ditrih, strah od smrti, strah od života, 
zadovoljstva u životu od Loboka, Kralj Petrova četiri vola, strah od fantastike, 
strah od snova, sevdalinke onakve kakve se pevaju po dorćolskim kafanama, 
zadušnice, zadužbine, parastosi, predavanja o Mariji Baškircev, kandila, 
akvareli na svili, Sveti Sava, literatura Milke Žicine, Materinsko Udruženje, 
sve to spada u istu sferu mentalne ubogosti i afektivne praznine“ (103–104). 
Ristić je dosledno, a s obzirom na društvenu poziciju, prikazao i samog sebe 
kao „nehotičnog statistu“ te „provincijalne inscenacije“ tj. malograđanskog 
društva (105).



2. POKRET SOCIJALNE LITERATURE U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI I...

75

aktivizma svih ideoloških orijentacija neposredno nakon Prvog 
svetskog rata, u sklopu kojeg i levi feminizam nalazi svoje mesto 
– i zato će ženska leva književnost i kasnije lakše pronalaziti svoje 
mesto u feminističkim časopisima, ili u popularnom ili dečjem 
izdavaštvu, nego na „zvaničnim“ levičarskim mestima. 

Godine 1935. organizovan je na internacionalnom planu, 
zvanično, Narodni front, a počelo se s planskim i koordiniranim 
uključivanjem komunista i antifašista u legalne jugoslovenske 
organizacije; u sklopu toga, skojevke, studentkinje i mlade antifa-
šistkinje ulazile su u postojeće ženske i feminističke organizacije. 
Međutim, početnom godinom internacionalnog levog feminizma 
ali i jugoslovenske angažovane ženske proze, ako tragamo za 
jednom precizno određenom godinom, može se smatrati 1934. go-
dina: godina u kojoj je u Parizu pokrenut časopis Žene u globalnoj 
akciji (Les femmes dans l’action mondiale: Organe mensuel du 
Comité Mondial des Femmes, 1934–1939) i u kojoj je objavljen 
roman Kajin put.

Na jugoslovenskom nivou Omladinske sekcije Ženskog pokre-
ta osnivaju se masovno upravo od 1934. godine, kada je osnovana 
podružnica u Zagrebu (za šta je ideja postojala još od 1931, i poticala 
takođe iz redova KPJ) (Kecman 1978: 318–319). Jedna od ključnih 
godina bila je svakako 1936, kada je u Beogradu osnovan časopis 
Žena danas, pa u periodu dok je izlazio (1936–1940) možemo pratiti 
pisanje originalnih reportaža, priča i romana angažovanih autorki. Za 
delovanje članica SKOJ-a, Saveza komunističke omladine Jugosla-
vije, mogu se upotrebiti iste one reči kojima je Jovan Skerlić opisao 
omladinsko doba 19. veka: „Književnost i javni, politički život u 
omladinskom dobu tako su između sebe tesno vezani, u tolikoj se 
meri prožimaju, da je nemogućno odvojiti ih i proučavati ih svako 
za sebe“ (Skerlić 1966: 8).

Značajno je da je časopis Žena danas uspeo da se obnovi u 
ratu, kroz tri broja, s uvedenim podnaslovom Organ Antifašistič-
kog fronta žena Jugoslavije, i da traje i nakon rata. Na taj način 
časopis svedoči o kontinuitetu ženske antifašističke delatnosti, 
a pred istoriografiju postavlja pitanje da li nastajanje AFŽ Jugo-
slavije treba ipak vezati za 1935/1936. godinu – posmatrajući ga 
kao kontinuirani autonomni levofeministički pokret, a 6. decembar 
1942. uvažavati kao datum njegovog zvaničnog osnivanja – kada 
dobija formalniji vid organizacije. 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

76

Pandan beogradskom časopisu Žena danas, u Zagrebu je bio 
časopis Ženski svijet (1939–1941), koji se nastavlja kroz osnivanje 
Žene u borbi (1943–1957), u Sloveniji je to Naša žena, a na područ-
ju BiH (Naša žena) i u Crnoj Gori (Naša žena), časopisi ovog tipa 
pokreću se tek tokom rata. Period 1941–1945. obeležen je, dakle, 
nastavkom antifašističke delatnosti, ilegalnim radom i učešćem 
žena u Narodnooslobodilačkoj borbi, a poratni period od 1945. do 
1953. intenzivnim radom AFŽ-a u obnovi i uspostavljanju nove 
države, pre svega kroz sveobuhvatnu akciju opismenjavanja žena 
i ozakonjivanja njihovih prava. U jugoslovenskom revolucionar-
nom kalendaru 1953. pripada godinama pobede liberalnije vizije 
kako revolucije tako i književnosti, dok je u ženskom revoluci-
onarnom kalendaru godina (samo)ukidanja AFŽ Jugoslavije. Pri 
tome, u istoriografiji se vode rasprave da li je time otpočeo proces 
repatrijarhalizacije ili je samo jedna revolucionarna organizacija 
prepustila svoje funkcije mirnodopskim državnim institucijama.2 

Zbog svega toga, i polazišta razumevanja političkih, kultur-
nih i književnih pojava ne mogu se ustanoviti kao jedinstvena i 
univerzalna. Proletersko-feministička kontrajavnost bila je deo 
feminističke kontrajavnosti (Barać 2015), koja se kroz delova-
nje ženskih i feminističkih udruženja i časopisa raspoznaje kao 
izdvojen diskurzivni prostor u kojem je ženama/autorkama bilo 
moguće da potpuno slobodno iskažu potrebe svoje društvene gru-
pe, specifičnosti ženskih iskustava i željene subjektivnosti. Unutar 
nje su se vodile emancipacijske politike, partijska i feministička, 
koje su se međusobno preplitale. Rad Mitre Mitrović na časopisu 
Žena danas, i ukupan njegov sadržaj, pokazuje kako je postojao 
autonoman feministički angažman komunistkinja i skojevki unu-
tar rada KPJ, upravo onakav kakav je bio rad Drage Dejanović u 
okviru Ujedinjene omladine srpske. 

Članci Žene danas (književni, reportažni, književnokritički, 
filmskokritički, likovnokritički i drugi) otkrivaju da autorke jesu 
bile pozicionirane duž polemičkih osa u sukobu na levici, ali isto 
tako otkrivaju nove teme, stavove i žanrove, koji su se mogli 
ostvariti samo u izdvojenom ženskom prostoru i zahvaljujući činje-

2	 Videti: Chiara Bonfiglioli, “Women’s Political and Social Acti
vism in the Early Cold War Era. The Case of Yugoslavia”, Aspasia, 2014, 
1–25



2. POKRET SOCIJALNE LITERATURE U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI I...

77

nici da autorke nisu čekale da budu odjek onoga što rade njihovi 
partijski, književni i intimni drugovi. U radu Drage Dejanović, 
saradnice Žene danas, i videle su jednu od svojih prethodnica. Pri 
tome, istoriju žena, koju ispisuju kroz časopis, one ne ograničavaju 
na levičarsku, već svoje prethodnice prepoznaju u ukupnom toku 
ženske emancipacije i životima istaknutih žena lokalne i globalne 
prošlosti (Žorž Sand, Milica Stojadinović Srpkinja, Sonja Kova-
ljevska, Marija Kiri, Katarina Ivanović itd.).

Žene, dakle, imaju sopstvenu istoriju, pa je tako ima i ženska 
književnost. Za angažovanu žensku prozu merilo vrednovanja 
ne može biti samo u tome koliko se ista proza emancipovala od 
„plitkog realizma“, već i to koliko je nevidljivog ženskog iskustva 
uspela da učini narativno vidljivim. Dakle, ni „dubina“ datog re-
alizma ne može se meriti samo uplivima poetskog i iracionalnog, 
kako se u raspravama na književnoj levici problem postavljao, 
odnosno ne može se meriti istim merilima kao i proza o kojoj 
se većinski raspravljalo. To bi značilo da ne postoje univerzalna 
merila za razumevanje i ocenu a posebno za (dis)kvalifikaciju odre-
đenog proznog realizma, što jeste jedna od teza ove monografije.

Autorke, naime, imaju i svoj individualni umetnički razvoj. 
To je posebno upadljivo kod Milke Žicine koja će upravo tokom 
ranih 50-ih, nakon sopstvenog drastičnog iskustva u unutarpar-
tijskom sukobu, u logorima za političke osuđenike, kako je već 
u prvom poglavlju navedeno, početi da piše potpuno drugačiju 
prozu (nerealističku, lirsku, simbolističku) od one koju je do tada 
pisala. Kako je primetila Slavica Garonja Radovanac, opus Žicine 
se „posthumno neprestano dopunjava, bogati i iznenađuje“, jer 
za života autorke nije čitaocima u celini ni mogao biti poznat. 
Poslednja nedostajuća kockica mozaika je prozna knjiga Sama, 
koja opisuje iskustvo boravka u samici u zatvoru Glavnjača od 
trenutka hapšenja (jun 1951). Knjiga polazi „od introspektivnog 
usmerenja na samo Biće, njegovu egzistencijalnu ugroženost“, 
pri čemu se razvija „čudesan mehanizam postojavanja u čuvanju 
svog ljudskog i ličnog integriteta, najzad vaspostavljanja nove, 
čak umetničke egzistencije, kao onog što je jedino preostalo. Pre 
svega, to podrazumeva očuđavanje (zadatog) prostora [...] kao i 
postupak humanizacije i pronalaženja sagovornika – to su zidovi 
– koji, karakterizovani kao prave ličnosti, dobijaju i svoja lična, 
simbolična imena [...]. Na granici jave i halucinacije, kroz snaž-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

78

nu simbolizaciju unutrašnjeg prostora i imaginarne sagovornike 
– zidove, jedinka započinje ponovno osmišljavanje sopstvenog 
postojanja“ (Garonja Radovanac 2012: 370–371).

Pored kompleksnijeg razumevanja realizma (koje postavlja 
Tijana Matijević u našem koautorskom radu iz 2024) i uvažavanja 
potencijala individualne književne evolucije, mora se voditi računa 
o tome da su autorke deo društvene grupe koja takođe ima sop-
stveni razvoj: žena kao klase i žena kao čitalačke publike. Dakle, 
to što određena autorka prihvata i bira reportažni ili feljtonistički 
stil ili žanr u jednom trenutku ne može da se tumači kao estetska i 
estetička slabost. Niti se određenoj autorki može suditi, opet poput 
Žicine, (samo) iz perspektive elitistički i maskulino zamišljene i 
napisane književne istorije i univerzalno shvaćene evolucije, pošto 
ona pripada grupi koja je iz te istorije bila isključena – i kao žena 
koja nije imala pravo na sticanje pismenosti i kao seljanka-radnica 
koja nije imala pravo na uslove za čitanje i pisanje. 

Drugim rečima, dok su pisci teoretičari u vrhovima udruženja 
pisaca i u vrhu Partije raspravljali koji metod pisanja je bolji, da li 
je nešto suviše tendenciozno i narušava li umetničku autonomiju 
(pri čemu, naravno, treba imati u vidu da je u pozadini teorijskog 
sukoba stajalo neslaganje oko staljinističkih metoda vlasti), 
brojne autorke i autori nisu mogli da čekaju na zvanične odluke 
pominjanih kongresa niti su imali potrebu da ih se pridržavaju. 
Oni su pričali dotad neispričane priče, pisali na način koji im je za 
to odgovarao i koji im je išao od ruke, a koji je u datom trenutku 
mogao da se podudari s poželjno proklamovanim stilom na nekoj 
od strana sukoba.

Tokom sprovođenja revolucije kroz Narodnooslobodilačku 
borbu i nakon ostvarene jugoslovenske socijalističke revolucije, 
domaće angažovane autorke imale su donekle različite lične i 
stvaralačke puteve, kao što je u prvom poglavlju naznačeno, ali 
su sve nastojale da i kroz prozu podrže emancipatorske procese 
i svedoče im, kako „pamteći“ raznoliko žensko iskustvo tokom 
okupacije i borbe u ratu (memoarska proza Mitre Mitrović), tako 
i fikcionalizujući neposredno iskustvo obnove i izgradnje i novih 
rodnih odnosa (Reportaže Milke Žicine, 1950), odnosno sabirajući 
i jedno i drugo u novim zbirkama priča (Prepuna čaša Nadežde 
Ilić-Tutunović, Strašna igra Desanke Maksimović (1954), Do 
danas Fride Filipović (1956).  



2. POKRET SOCIJALNE LITERATURE U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI I...

79

Ono što je u jugoslovenskom kontekstu angažovana ženska 
proza, odgovara u dobroj meri onome što je u američkom kontek-
stu prepoznato kao ženska revolucionarna proza. Pola Rabinovic 
(Paula Rabinowitz) odredila ju je u svojoj monografiji Labor and 
Desire: Women’s Revolutionary Fiction in Depression America 
(1991) uz to čak kao poseban žanr (u odeljku “The Contradictions 
of Gender and Genre“). Međutim, prema ovoj autorki, „da bismo 
govorili o ženskoj revolucionarnoj prozi kao žanru, potrebno je 
povući niz teorijskih poteza“ (Rabinowitz 2016: 274):

„Ženska revolucionarna književnost može se čitati kao žanr unutar 
žanra, kao sekundarna zona književnog radikalizma, čije granice 
sadržavaju i prekoračuju pripovijedanje klasne 	 borbe koja je po-
kretala proleterski realizam. Ona upisuje žudnju u povijest pomoću 
pripovijedanja o ženi iz radničke klase i radikalnoj intelektualki. 
Ovim ‘dodanim naglaskom’ javljaju se obrisi žanra različitoga od 
proleterske proze te obilježena vlastitim pripovijednim tipovima i 
subjektnim pozicijama“ (Rabinowitz 275).

Pola Rabinovic, dakle, ne insistira na strogo fiksiranom žanrov-
skom određenju. Žensku revolucionarnu prozu možemo da shvatimo 
kao vid proleterske književnosti ili kao samostalni žanr (Isto 276), 
ali je važno da prepoznamo njeno postojanje i distinktivne odlike. 
Rabinovic se pre svega bavila romanom, dok u jugoslovenskom 
slučaju u ovom domenu dominiraju kratke priče. Ipak, kako su 
romani Milke Žicine najizrazitiji i najreprezentativniji proizvodi 
ove proze, može se reći da uočeni idejno-narativni postupci ženskih 
revolucionarnih romana iz 30-ih godina u SAD u potpunosti odgo-
varaju romanima i prozi Žicine: „Kako bi prekinule klasne i rodne 
tišine koje su unutar realizma skrivale ženu iz radničke klase, žene 
koje su pisale revolucionarnu prozu ustrojile su svoje pripovijedanje 
na nekodiranim tijelima i tekstovima, onima koji se (re)produciraju 
kroz porođaj i rad“ (Rabinowitz 280, kurziv S. B.). 

Prvi roman Žicine Kajin put (1934), ujedno je i prvi katalog 
takvih tela među kojima je ono glavne junakinje središnje ali ni-
kako jedino važno: upravo tela brojnih ženskih likova u romanu, 
kako važnijih tako i sasvim sporednih, prikazuju nepriznata ženska 
iskustva koja proizilaze iz patrijarhalnih i kapitalističkih odnosa 
(domaće nasilje, silovanje, prostitucija, abortus, smrt usled abor-
tusa). Tek celina ovih iskustava razumljivim čini i Kajin „put“, 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

80

„razvojnu“ (pri)povest devojčice iz najugroženijih društvenih 
slojeva. Zato je u romanu podjednako važna i svaka ženska sud-
bina i situacija kojoj junakinja Kaja svedoči, ili o kojoj sluša, kao 
i ona koju sama iskusi. Radi ilustracije koliko su radikalno novi i 
revolucionarni uvidi koje ova književnost posreduje, izdvojićemo 
dva dijaloška odlomka, o kojima će biti reči u četvrtom poglavlju 
u sklopu analize romana Kajin put tj. njegove adekvatne kompa-
rativne analize s romanom američke spisateljke Agnes Smedli. 

Kada se čitaju u kontekstu (okončanog) sukoba na jugoslo-
venskoj levici, svi ovi književni tekstovi ne mogu se sagledati u 
onome što je za njih važno.

Kada se pak vratimo čitanjima i tumačenjima samih aktera 
sukoba na levici, onih koji jesu prepoznavali značaj ženskih 
tekstova, vidimo da su oni uviđali činjenicu da dati tekstovi pre-
kidaju klasne i rodne tišine tj. ruše književne tabue i zasnivaju 
pripovedanje na subjektivaciji dotad diskurzivno nevidljivih pa 
u tom smislu i nepostojećih subjekata. S druge strane, ukoliko su 
kritičari levice, oni poput Velibora Gligorića, obraćali pažnju na 
dela samih proleterki i deklarisanih levičarki, oni nisu mogli da 
uoče da proza Nadežde Ilić-Tutunović ili Fride Filipović takođe 
pripada levoj književnosti tj. angažovanoj prozi, niti su u prozi 
proleterskih književnica mogli da uoče važnost svih prikazanih 
iskustava „nekodiranih tela“. Ovi aspekti angažovane ženske proze 
otkrivaju se zapravo tek kroz feminističko čitanje koje vidljivim 
čini one aspekte klasne eksploatacije koji su isključivo vezani za 
žensko iskustvo – iskustvo nevidljivog i nevrednovanog „dodat-
nog“ ženskog rada. Taj je rad u početku previdela marksistička 
teorija, a tek savremenije teorije socijalne reprodukcije dale su 
naučni okvir za njegovo priznanje i analizu u sklopu koncepata 
viška vrednosti odnosno eksploatacije.

2.3. Teorija socijalne reprodukcije i analiza  
ženskih narativa

Upravo je priča Nadežde Ilić-Tutunović „Jelenino Badnje 
veče“ (1938), analizirana delom u prvom poglavlju, možda 
najreprezentativnija u pogledu koncepata eksploatacije i viška 
vrednosti. Potrebno je da joj se ponovo vratimo, sada uzimajući 
u obzir sve prethodno rečeno. 



2. POKRET SOCIJALNE LITERATURE U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI I...

81

Junakinja priče je, dakle, siromašna žena, služavka u kući 
dobrostojećeg Beograđanina, supruga alkoholičara i nasilnika, 
majka dvoje dece, dojilja, i domaćica. Radnja priče je smeštena 
u hronotop praznika, čije naslovno isticanje usmerava horizont 
čitalačkog očekivanja u pogrešnom smeru: ispostaviće se da žena 
u svim nabrojanim ulogama nema pravo ni na taj „najsvetiji” 
praznik. Čitava priča komponovana je kao nizanje sekvenci juna-
kinjinog dana, koje oblikuju celovitu sliku eksploatacije ženskog 
tela i rada, fizičkog i emotivnog. Upečatljive realističke scene 
izazivaju i čitalački užitak i čitalačku empatiju, što je dovoljno 
za spoznaju nepravednosti junakinjinog položaja i bolnosti nje-
nog iskustva, ali je uz sve prisutna i klasna analiza eksploatacije 
junakinje. Iz priče, kao i iz opusa Nadežde Ilić-Tutunović, ne 
može se zaključiti u kojoj meri je autorka poznavala marksi-
stičku teoriju i da li je imala nameru da je prizove u čitalačkim 
asocijacijama. Priča u svakom slučaju i razotkriva usavršene 
mehanizme eksploatacije žena u datom položaju, i naznačuje 
tok novca u tome procesu. 

Junakinja priče u jednom trenutku, kao što je u prethodnom 
poglavlju već analizirano, zamoli „gazdu“ da joj zaradu za dogo-
voreni rad tokom praznika isplati unapred, što ovaj i učini, a muž 
sav taj novac zatim potroši u kafani. Junakinja se tako našla, kao 
što je ranije obrazloženo, u većem finansijskom minusu nego što 
je u početku bila, pa tako i snažnijem dužničkom odnosu prema 
poslodavcu. Delovanje internalizovanih patrijarhalnih normi jeste 
ono što omogućava da junakinja sebe razumeva kao onu koja sve te 
minuse treba da popuni dodatnim potplaćenim i neplaćenim radom. 
Autorka je građenjem ovakvih odnosa sugerisala, da ponovimo, 
da su eksploatacija od strane muža i poslodavca povezane i da se 
uzajamno galvanizuju. Time je zapravo ukazala na patrijarhalne 
osnove kapitalizma i kapitalizmom osnaživanog patrijarhata, o 
čemu je u 19. veku pisala Elenor Marks. 

U ovoj je priči autorka prikazala upravo one aspekte eksplo-
atacije koji su u književnosti i javnosti ostajali nevidljivi i ocrtala 
svakodnevne „suptilne“ postupke kojima se eksploatacija ženske 
(radne) snage vrši. Tako je – kao što to čine i teorije socijalne re-
produkcije, a kako to sažima teoretičarka Titi Batačarija – u svom 
narativu privilegovala „procese“ u odnosu na „vidljive činjenice“ 
(Bhattacharya 2017: 2).



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

82

Ispripovedana iz suprotne perspektive, perspektive ek-
sploatatora, ali srodna po detektovanju ženske (re)produktivne 
eksploatacije jeste priča „Šef “ Milke Žicine. Priča govori o 
zapošljavanju daktilografkinja. Autorka u njoj, između ostalog, 
ocrtava kapitalističku logiku po kojoj će sistem pre delovati i na 
sopstvenu štetu nego što će pravedno vrednovati ženski rad. Šefu 
prometnog odeljenja industrije sapuna Ljiljan, kazuje ova priča, 
nedostaju kvalifikovane daktilografkinje, kvalifikovane  kucačice 
teksta, ali i dobre poznavateljke stranih jezika („Stenografiju ne 
zna! Nemački ne zna! Francuski ne zna! Korespondenciju ne 
zna! Pa kako onda da radim“, Žicina 2014: 87). Posao uveliko 
trpi i ne može da bude obavljen, pa šef raspisuje konkurs; kada 
prijavljene radnice odbiju ponuđenu platu, koja je ispod zahtevanih 
kvalifikacija (u priči se navodi suma od 1000 dinara, pa su njeni 
prvi čitaoci, koji su je čitali u Zadružnoj zastavi od 1. februara 
1938, mogli to i da „potvrde“), šef odbija i mogućnost povećanja 
plate za dato radno mesto. Pri tome, svoj bes nakon svega istrese 
na trenutno zaposlenoj daktilografkinji monologom u kojem se 
prepoznaje diskurs „porodičnog“ nasilnika: 

„Šta mislite vi? Ženske. Ja danas i muškarca, knjigovođu, dobi-
jem za 800 dinara! Ima vas ko kusih pasa – i tražite platu! Kakvu 
platu po ovoj besposlici. Besni ste vi! Bezobrazluk! Ima vas ko 
kusih pasa a ja nemam daktilografkinju! Posao stoji! Sve bi vas 
trebalo...“ (Isto 90). 

U ovoj priči se prikazuje ono što se u radnoj praksi često traži 
od žena a nikada od muškaraca: da na radnom mestu koje zahteva 
nisku kvalifikaciju (daktilografija) obavljaju poslove radnog mesta 
visoke kvalifikovanosti (prevodilaštvo). Žicina je i u priči „Šegrt“ 
prikazala dodatni rad koji se zahteva od devojčica a nikada od 
dečaka na istoj poziciji. Maloletnici su, naime, u Kraljevini Ju-
goslaviji kroz instituciju šegrtske obuke bili radno eksploatisani 
u domenu zanata za koje su se obučavali, a devojčice su na tim 
pozicijama dodatno eksploatisane kroz ženske poslove koji deča-
cima nisu zadavani, o čemu je takođe bilo reči u prvom poglavlju. 
Junakinja, devojčica Savka, koja uči krojački zanat, sanja o danu 
kada će dobiti radničku knjižicu, pa ovakva eksploatacija zakonski 
više neće biti moguća: „pre svega neće morati prati užasno masne 
šerpe u kojima majstorica topi salo i peče kobasice“, čistiti radnju 



2. POKRET SOCIJALNE LITERATURE U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI I...

83

i gazdaričin stan, brisati podove i održavati gazdaričine sobe za 
podstanare (Žena danas, 3/1936: 19). 

Ova priča, kao što je objašnjeno, dobija sanjani epilog u priči 
„Nisam više šegrt“ (Žena danas, 1946), koja opisuje ostvarena 
dečja prava u socijalističkoj državi, u kojoj su maloletnici smeli 
biti isključivo učenici u zanatskim školama, a ne, kao nekada, 
prepušteni neformalnoj šegrtskoj obuci.

 U angažovanoj ženskoj prozi prisutno je mnogo ovakvih 
novih tema, prikazanih situacija i iskustava koji su se javljali ili 
će se tek naknadno pojaviti u odgovarajućem obliku u teorijskim 
tekstovima socijalista i socijalistkinja, marksistkinja i feministki-
nja. Za temeljnije povezivanje književne i teorijske proizvodnje 
feminističkog znanja od velike koristi su za ovu temu neke od teza 
sociološkinje Ankice Čakardić. Ona, naime, smatra da pojedine 
zaključke iz razmatranja odnosa klase i reproduktivnog rada u 
kapitalizmu, koje Roza Luksemburg, Klara Cetkin, Aleksandra 
Kolontaj i Nadežda Krupska iznose još pre Prvog svetskog rata, 
treba tumačiti kao „ranu“ teoriju socijalne reprodukcije (Čakardić 
2019b, Čakardić 2019a). Za jugoslovenski književni levi femini-
zam indikativno je upravo to da su ove autorke (pre svega Luksem-
burg, Cetkin i Kolontaj, a mnogo manje Krupska) i njihove teorije 
figurirale u prostoru (proletersko-)feminističke kontrajavnosti u 
čijem okrilju nastaje i odgovarajuća ženska proza. 

Odnosno, teza koja bi se mogla postaviti jeste ta da su dve pojave 
iz dve sfere, književne i teorijske, nastajale paralelno, i u vezi jedna s 
drugom, ali i nezavisno jedna od druge, a obe su nastale kao odgovor 
na žensko iskustvo u kapitalizmu. Dakle, Roza Luksemburg, Alek-
sandra Kolontaj i Nadežda Krupska započele su ona preispitivanja 
Marksovih postavki o odnosu produktivnog i reproduktivnog rada, 
iz kojih će se kasnije, 60-ih i 70-ih godina 20. veka razviti teorije 
socijalne reprodukcije. Drugim rečima, sve su to zapravo femini-
stička čitanja ovog segmenta marksističke teorije koja, jednostavno, 
uključuju žensko iskustvo klasnih razlika. Upravo to su u svojoj 
književnosti, to jest svojom književnošću, radile autorke koje su pisale 
prozu tokom 30-ih godina 20. veka: one su uključivale i privilegovale 
žensko iskustvo, odnosno uvodile feminističko tumačenje prikazanih 
svetova. Pripovedajući žensko iskustvo, i posebno iskustvo eksploa-
tisanih slojeva žena, one su kao na dlanu prikazale ono što je teorija 
svojim jezikom tek počinjala da definiše.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

84

Ova pojava osporava, recimo to još jednom, jedinstveno 
evolucionističko shvatanje književne istorije. Ona pritom os-
porava i shvatanje društvene istorije kao jedinstvenog toka. Svi 
društveni slojevi i „njihova“ književnost ne mogu se podvesti 
pod jednu evolucionističku krivu. Iako su mnogo kasnije počele 
da se obrazuju i organizovano stvaraju, autorke su, poput autorki 
angažovane i revolucionarne proze, činile svojevrsne evolucione 
skokove ili ispade tako što su „rano“ i „brzo“ stvarale zasebne 
književne tokove, oblikujući, kao u ovom slučaju, kompleks pot-
puno samosvojnih tema i motiva. 

Ankica Čakardić začetke teorije socijalne reprodukcije prepo-
znaje u pojedinim usputnim zapažanjima (npr. u izjavi Klare Cetkin 
da postoji dvostruka potlačenost žena), kao i u sistematičnijim 
oblicima: u određenim govorima Roze Luksemburg i, dominantno, 
u njenoj studiji Akumulacija kapitala (1913). 

Ankica Čakardić ističe, a to je i za ovu temu ključno, za-
pažanja Roze Luksemburg o imperijalnom karakteru kapitala, 
o nužnosti da se on stalno širi na područja koja su do tada bila 
nezahvaćena kapitalom. Kao što u takve prostore spadaju stalno 
nova geografska područja, tako u njih spadaju i „neproduktivni 
radnici“, žene i deca, koja bivaju uvučena u procese proizvodnje. 
Uz to – ka tom nas zaključku takođe vodi logika argumentacije 
Roze Luksemburg – kapital osvaja i područja života koja do 
određenog momenta nisu ili se samo činilo da nisu bila zahvaće-
na kapitalističkim odnosima: porodični život, sferu privatnosti, 
domaći „neproduktivni“ rad. Upravo te spoznaje su kroz svoju 
prozu prenosile jugoslovenske književnice. 

Ankica Čakardić detektuje i još jednu bitnu pojavu: pove-
zanost dva momenta u teoriji Roze Luksemburg, njenu kritiku 
buržoaskog feminizma i novo razumevanje reproduktivnog rada 
(v. Čakardić 2018, Čakardić 2019a). Roza Luksemburg je, naime, 
uočila da ciljevi buržoaskog i proleterskog feminizma nikako ne 
mogu biti isti, jer, smatra ona, žene iz dve klase imaju potpuno 
drugačije uloge u proizvodnji društvenih odnosa: prve većinom ne 
učestvuju na tržištu rada i samo troše višak vrednosti koji se dobija 
eksploatacijom ovih drugih. Ankica Čakardić zato izdvaja i citira 
odeljak u kome Roza Luksemburg oštro formuliše da su buržoa-
ske žene „paraziti parazita na društvenom tijelu. A supotrošači su 
obično još fanatičniji i okrutniji u obrani svojih ‘prava’ na para-



2. POKRET SOCIJALNE LITERATURE U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI I...

85

zitski život nego direktni agenti klasne vladavine i eksploatacije“ 
(Luksemburg, prema: Čakardić 2019a, 53). Rozi Luksemburg je 
u datom trenutku ova spoznaja bila važna za samu feminističku 
praksu, te kako bi pokazala da buržoaske feministkinje ne mogu 
biti prave saveznice proleterskim, s obzirom na to da one žele da 
održe postojeći poredak a ne da ga sruše (up. Čakardić 2019a). 
Taj zaključak ima značaja za analizu jugoslovenske angažovane 
ženske proze. 

Simptomatično je, naime, da se upravo likovi analogni opisa-
nim buržoaskim feministkinjama, kao likovi licemernih buržujskih 
gospođa, javljaju u prozi Jelene Bilbije, Nadežde Ilić-Tutunović 
i Milke Žicine. Zbog toga je nužno ukratko ilustrovati sadržaj i 
značenja ovih priča. Nadežda Ilić-Tutunović u priči „Na ulici“ iz 
zbirke Beogradske priče opisuje siromašne slojeve gradskog sta-
novništva, kojima je posebno teško zimi, u najhladnijim danima, 
i izdvaja sudbinu dečaka koji spada u najniži i najnezaštićeniji 
sloj – mladih koji borave na ulici tražeći bilo kakav kratkoročni 
najamni posao kako bi preživeli dan. Narativ, međutim, umesto lika 
dečaka postupno okupira negativni ženski lik – tip samilosne gos-
pođe. U priči, gospođa Ruža prolazi ulicom i posmatra promrzlog 
dečaka koji stoji na ledenoj zimi: „Gleda ga, gleda onako mladog, 
zgurenog, pomodrelog, pa joj se savi neka tuga oko srca. Prokle 
socijalnu nejednakost, i razne bogataše i špekulante... Pa joj onda 
pade na pamet da u ovakvim slučajevima ni privatna inicijativa 
nije na odmet“ (Тутуновић 1934: 48). Gospođa unajmi dečaka da 
joj nešto prenese i postupno spoznaje dubinu njegovog siromaštva 
(„Nesrećniče, pa ti ni čarapa nemaš?...“ (Isto 49)). 

Pripovedačica iznosi fragmente gospođinih razmišljanja o 
siromašnom dečaku, među kojima se nađe i razmišljanje koje zvuči 
kao polemika s postojećim progresivnim socijalističkim idejama 
u javnosti: „More, kakva država, kakvi zakoni! Nego, ljudi da su 
malo duševniji – ja privatnim ovog, onaj onog, daš mu prilike da 
zaradi... tebi mala vajdica, a njemu velika korist.“ (Isto 49). Gos-
pođa, uputiće nas pripovedačica, uvek angažuje ove „bespravne“, 
a „gadovi nezahvalni!“ – njena je reakcija kada s njima ne može 
da se dogovori oko cene rada. Priča se završava scenom u kojoj 
gospođa kupuje džigericu za svog mačka ljubimca, koja košta dva 
dinara, tačno onoliko koliko je ponudila i dečaku za posao. Kada se 
sklope sva razmišljanja lika gospođe Ruže, jasno se ocrtava jedan 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

86

celoviti konzervativno-liberalni stav po kojem problem siromaštva 
ne treba rešavati sistematski, sistemski i institucionalno, već ga treba 
prepustiti slučaju i „privatnoj inicijativi“, što će reći: ne uzdrmavati 
klasni sistem i klasnu nejednakost, nego navodnu brigu za potlačene 
iskazivati samo kroz „institucije“ milosti i milostinje povlašćenih. 

Jelena Bilbija par godina kasnije za Ženu danas piše repor-
tažnu priču sličnog naslova „Sa naše ulice“ u čijem središtu je 
opis nasilja muža nad ženom, praljom, koje se odvija javno, na 
ulici, a poenta priče je u Bilbijinoj eksplicitnoj osudi društvenog 
tipa ugledne gospođe, u ovom slučaju „javne radnice, poznate 
iz mnogih društava, inače dobrosituirane ličnosti“, koja svoju 
ćerku sprečava u pokušaju da pomogne žrtvi (5–6/1937: 12). U 
isto vreme, kroz priču „Veći dinar od cipele“, objavljenu u zbirci 
Kroz ulice u duše (1938), i Nadežda Ilić-Tutunović nastavlja da 
razobličava privide dobročinstva privilegovane klase. O potonjoj 
priči će biti više reči u petom poglavlju, budući da uobličava i šire 
teme, a karakteristične za po-etiku ove autorke. 

Kod Jelene Bilbije i Nadežde Ilić-Tutunović „paraziti pa-
razita“ javljaju se, dakle, kao glavni odnosno epizodni likovi, a 
Milka Žicina ih u jednoj priči izdvaja kao društvenu podgrupu 
posvećujući im povlašćeni portret, istaknut i samim ironičnim 
naslovom – „Dobrotvorke“ (Zadružna zastava, 1937). Likovi 
dobrotvorki u njenoj su viziji ocrtani ne samo negativno i s blagim 
podsmehom, kao što je, na primer, prikazan „šef “ i kako je Žicina 
inače prikazivala likove eksploatatorâ, već i potpuno karikaturalno. 
Grupa dokonih građanki, okupljenih u dobrotvorno društvo, shvata 
da njihova misija nije da prikupljaju i dele materijalna sredstva za 
život siromašnih, kako su do skoro činile, već da „podižu“ ljude, 
da „moralno“ obrazuju beskućnike i nezaposlene, da im „pokažu 
put”. U obrtu priče ispostaviće se da su sve ove samilosne gospođe 
„podizale” jednog istog „štićenika“ odnosno da se pojavio i parazit 
parazita parazita, iz slojeva eksploatisanih, koji manipuliše potre-
bom gospođa da „pomažu“ nesnađenima. Kako i njegova podvala 
na kraju bude razotkrivena, gospođe zaključuju da su siromašni 
nezahvalni i da je ono što one treba da učine – organizovanje 
predavanja o moralnim vrednostima (Žicina 2014: 82–86). 

Data motivska analogija u teorijskom i književnom diskursu 
levog feminizma nije, dakle, sitna slučajnost i ukazuje na to da 
postoje određene pojave koje mogu da primete samo one koje 



2. POKRET SOCIJALNE LITERATURE U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI I...

87

imaju razvijen pogled za takve pojave. Ankica Čakardić upućuje 
na segmente teorije Roze Luksemburg u kojima se ističe da samo 
žene proleterke mogu da uoče nevrednovanje njihovog rada u 
domaćinstvu i s decom: u tim uvidima Roze Luksemburg, o radu 
koji nije plaćen i onima koje su nositeljke te spoznaje, jesu začeci 
teorije socijalne reprodukcije.

2.4. Dečja i ženska književnost kao deo pokreta socijalne  
literature: angažovana proza Jelene Bilbije

Za žensko autorstvo međuratnog perioda karakteristično je 
bilo to da su književnice često uporedo pisale za odrasle i za decu 
(Milica Janković, Jovanka Hrvaćanin, Danica Bandić, Desanka 
Maksimović, Mila Dimić). Kao predstavnica angažovane ženske 
proze, Jelena Bilbija (1902–1964) važna je upravo u tom smislu, 
i njen opus svojom celinom pokazuje da se tokovi pisanja za 
decu i pisanja za odrasle ne mogu strogo razdvajati kako se to u 
književnoj istoriografiji takođe pogrešno radi(lo). 

Ovakav pristup je, dakle, pored ženske, iz korpusa leve 
književnosti isključio i dečju književnost. Jelena Bilbija je u 
svojoj prozi nešto manje povlašćivala ženske likove. Njeni su 
junaci najviše deca, češće dečaci nego devojčice, pa zatim odrasli. 
Evolucija njene proze pokazuje kako ta proza jeste nastajala na 
osnovu iskustva ili, u najmanju ruku, neposrednog posmatranja 
društvenih nepravdi. Dovoljno je obratiti pažnju na zabeležene 
godine prvog objavljivanja priča (na kraju svake od njih) sabranih 
u zbirku Priče o selu i gradu (1934), pa videti da se ova proza 
formira još od 1924. godine. Pre ove, kao celovitu prvu zbirku, 
Bilbija je 1932. godine kod istog izdavača Gece Kona objavila 
knjigu jednostavnog naslova – Priče za decu. 

Za uvodnu pak priču zbirke Priče o selu i gradu izabrana je 
„Priča o mojoj majci“ (izvorno napisana 1925), koja – eksplicit-
no i doslovno figurirajući kao manifest, jer i sadrži svega jednu 
stranu – objavljuje tragiku društvene nepravde. Pripovedačica u 
prvom licu, koja s obzirom na poziciju priče nosi prizvuk glasa 
same autorke, prenosi se u perspektivu svoje majke – one koja 
je iz sela svoju nekada zdravu decu ispratila u grad. Kako pri-
povedni glas saopštava, usamljena majka vodi dijalog sa starim 
orahom. Kroz lirski ton tog dijaloga saznajemo da je jedan njen 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

88

sin zapravo politički zatvorenik („svojim srcem on je upijao pesme 
tvoje, stari druže, pesme o spasenju svih nas malih, bednih – za 
to je kažnjenički žig urezan u njegovo mlado telo“, Bilbija 1934: 
7), da joj je ćerka primorana na prostituciju („u dalekom gradu 
prodaje obraze rumene – mladost svoju“, Isto), a da je i najmlađi 
sin žrtva „klasične“ kapitalističke eksploatacije („na tuđem poslu 
iskašljava pluća“, Isto). 

Kako se može primetiti, sve tri slike potenciraju narušavanje 
telesnog integriteta i zdravlja potčinjenih, a dalje u priči će se 
trpljenje klasnih razlika i eksplicirati kao bolest, tj. kao majčina 
duševna patnja koja jeste bolest (priča se završava slikom majke 
koja sedeći sama na kućnom pragu „lagano savija jevtini duvan i 
boluje od nepravda neprebolnih”, Isto: 8). 

Sažetost iskaza, lirizam i manifestni karakter teksta zadržava 
kao poetičke odlike i naredna „Priča o mom selu“. Ona prikazuje 
svojevrsno kolektivno telo momaka iz planinskog sela („zagrljene 
grupe mladića“), koje se svake godine u jesen spušta u gradove ili 
odlazi u druge države. Može se reći da ulogu majke u ovoj priči 
igra planina, a ulogu bolesnika šuma koja svake jeseni pri ispra-
ćajima ječi kao da joj trgaju srce. U jednostavnoj kontrastnoj slici 
kazuje se da s planine „odlaze mrki, koščati muževi, bujni mladići 
– i dečaci, oni što su im oči duboke kao planinska jezerca“, da ih 
zatim „gutaju gradovi, fabrike, vapori, rudnici“, a po završenim 
sezonskim poslovima („za majskih mirisnih sutona“) vraćaju se, od 
onih koji se vrate, neki sasvim drugačiji ljudi, „nekakvi sušičavci, 
mršavci, bolesnici – starci“ (Isto: 10).

U pričama koje slede opisane su sudbine onih koji odlaze 
u grad (ali i onih koji ostaju u selu, ili žive između sela i grada). 
U njima je zapravo jezikom književnosti prikazana ekonomija 
takvih života, odnosno izvedena svojevrsna analiza (ne)plaćenosti 
produktivnog i reproduktivnog rada.

U priči „Iz dnevnika Sekulina brata“ glavni junak, pripovedač u 
prvom licu, naslovni „Sekulin brat“, od prve rečenice zapravo spro-
vodi analizu materijalne situacije sopstvenu i svoga brata. Naime, 
ista odela u kojima ih je majka poslala u grad posle nekog vremena 
više nisu ista: njemu, koji je u grad došao da pohađa gimnaziju, odelo 
je očuvano, a kod Sekule, koji je tu došao da bude šegrt (za molera), 
ono je postalo neraspoznatljivo. U svega nekoliko uvodnih rečeni-
ca ocrtana je skica koja podrazumeva složeniju pozadinsku sliku 



2. POKRET SOCIJALNE LITERATURE U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI I...

89

klasnih odnosa, a prikazuje kako se lako grade klasne razlike među 
rođenom braćom, što se i eksplicira („Meni je krivo zašto i šegrti 
nisu čisti kao mi gimnazijalci. Otkuda to, da ja i Sekula nismo i sad 
tako jednaki kako smo bili pre godinu dana?!“, Isto, 26). Situacija 
proizilazi iz činjenice da siromašni roditelji iz unutrašnjosti nisu u 
mogućnosti da plaćaju školovanje za svu svoju decu, i u ovoj priči 
ta se činjenica prelomila kao nepravda na jednom bratu, dok je u 
većinskoj praksi u Kraljevini, ali i u periodu posle Drugog svetskog 
rata, ona značila prestanak školovanja ženske dece. 

Amblem ove pripovetke je ćilim, koji ovde igra ulogu emo-
tivne i materijalne (porodične) vrednosti koja će biti žrtvovana 
kako bi braća vratila porodične dugove i preživela neko vreme. 
Ispostaviće se da prodaja ćilima ne ide tako lako kako se mislilo. 
Posedovanje vrednog predmeta ne znači njegovu automatsku 
prohodnost i vrednost na tržištu. Scene u kojim braća tegle teški 
ćilim kroz grad, odnoseći ga potencijalnim kupcima, predstav-
ljaju slike nemoći onih koji nisu uključeni u tokove finansijskih 
obrta i moći, čak i kada se čini da poseduju nešto što bi ih makar 
privremeno u te tokove uvelo. Uzaludno putovanje dvojice braće 
po prestoničkim domovima, uz uveliko spuštenu cenu ćilima, 
kulminira scenom u kući „zainteresovane“ gospođe Zlate, koja 
susret i pregovore o kupovini koristi da bi omalovažavala braću 
i pokazivala svoju klasnu nadmoć. Jedina moć koju podređeni 
imaju, kako Bilbija pripovetkom pokazuje, jeste u pobuni, osećanju 
ponosa, i rečima pobune. 

Jelena Bilbija je u pričama za decu izgradila svet potpuno 
komplementaran onome u prozi koju je pisala za odrasle. U prvoj 
priči zbirke Deca u selu i gradu (1935), „Tamađojka“, prikazuje 
klasne razlike koje se u jugoslovenskoj sredini manifestuju do-
minantno kao razlike između seoskog i gradskog stanovništva. 
Naslovi Bilbijinih dela ističu upravo tu dihotomiju. Devojčica 
Radunka je junakinja ove priče. Nad njom otac, šumar koji se 
tek neznatno izdigao od seoske sirotinje, praktično izvodi ekspe-
riment, a sve u najboljoj nameri da svojoj ćerki priušti i prizove 
bolju budućnost, da od nje „stvori gospođicu“. Korak ka tome je 
kupovina lepih haljina koje će je razlikovati od njenog okruženja. 
U gradu ga u toj nameri u prodavnici prevare i prodaju mu karne-
valsku haljinu, koju on obuče svojoj Radunki i za svakodnevnu 
igru među čobanima. Radunka biva ismejana i zbog toga svuče 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

90

haljine, oslobodi se onoga što je zapravo kostim, nakon čega je 
vršnjaci ponovo radosno prihvataju. Bilbija u ovoj kratkoj priči 
na jednostavan način pokazuje da klasna pripadnost jeste i soci-
jalna maska. Junakinja Radunka posle ovog malog traumatičnog 
događaja zadržava spoznaju o svojoj klasnoj pripadnosti kao 
pozitivno iskustvo, jer, kako priča na kraju kaže, „ona je u varoš, 
kad je pošla u gimnaziju, ponela svoju seljačku odeću a s njom i 
svu vedrinu širokih vidika – polja i šuma, vedrinu koja daje onu 
divnu čistotu duši svakog deteta“ (Isto: 12). 

Posleratni kontinuitet Bilbijine angažovanosti prepoznaje 
se ne samo kroz književnost, već i kroz njeno uključivanje u 
organe revolucionarnih i prelaznih organa nove vlasti. O tome 
bi se svakako mogla napisati posebna studija. U književnom 
pak smislu, dovoljno je pomenuti objavljivanje njene zbirke 
pripovedaka „Briki i druge priče“ (1946), kao i pokretanje dečjeg 
časopisa Poletarac (1947), čija Jelena Bilbija bila prva urednica 
(o Bilbijinom uredničkom radu videti studiju Jelene Milinković 
„Poletarac (1947–1948) u kontekstu pionirske štampe“, 2019). I 
dok zbirka „Briki i druge priče“, objavljena u izdanju izdavačkog 
preduzeća Prosveta, uključujući i neke Bilbijine pripovetke iz 
prethodnog perioda, jesu te 1946. godine imale, u kontekstu agit-
prop politike, ulogu uspostavljanja revolucionarnog kontinuiteta, 
nisu mogle više imati isto dejstvo na nove (ali i stare) čitaoce. 
Kako ispravno zaključuje Tijana Tropin, Bilbijine „socijalno 
angažovane priče i bajke, gotovo revolucionarne za međuratni 
period po umetnički uspešnom uklapanju različite tematike, 
nisu bile dovoljno primamljive za posleratnu publiku (Tropin 
2016, e-izvor). 

Analizirajući zbirku u celini, i iz perspektive potiskivanja i 
pamćenja/zaboravljanja književnog nasleđa nakon Drugog svet-
skog rata, Tijana Tropin razotkrila je jednostavni mehanizam po 
kojem je književnost za decu u celini funkcionisala kao angažo-
vana i revolucionarna (ženska) proza, tj. uključivala se u pokret 
socijalne literature u Jugoslaviji, ili pak proletersku književnost 
globalno. Ona primećuje da: 

„izmenjeni uslovi života, novi socijalistički režim i izgradnja novog 
sistema kulture učinili su pomalo prevaziđenim socijalni angažman 
predratnih dela, otvarajući prostor za drugačije bavljenje društve-



2. POKRET SOCIJALNE LITERATURE U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI I...

91

nim temama. [...] Međutim, iza na prvi pogled rutinski pisanih 
priča o doživljajima pasa (ciklus o Brikiju), magaraca („Cujin 
Jedinak“), krava („Priča o Rudovi“), krije se zapravo niz priča o 
klasnoj nejednakosti, o tegobnom siromaštvu i nepravdi koju u 
kapitalističkom društvu trpe radnici i seljaci“ (Isto). 

Za obnovljenu zbirku u posleratnom periodu važno je zapažanje 
Tijane Tropin da od nje kao celine odskače priča „Ni Briki nije stao“, 
„pisana naknadno, za vreme rata, koja sasvim drugačijim tonom, bez 
ikakvog humora, opisuje ratna zbivanja i drastične prizore (streljanje 
seljaka koji su prihvatili psa)“ i koja je „svakako zbog toga izostavlje-
na u poznijim izdanjima ove zbirke“ (Isto). Postojao je, dakle, jedan 
kratki period revolucionarnog preobražaja, kada je književnost koja 
je u tom periodu nastajala i objavljivana, „pamtila“ pa i „dokumen-
tovala“ drastična traumatska iskustva, kao što su, između ostalog, 
nezapamćeno okrutni zločini nad civilima u Drugom svetskom ratu 
(bilo nad starcima u NDH, kao u ovoj priči; bilo nad Jevrejima pa 
tako i jevrejskom decom u kontekstu Holokausta – o čemu će biti 
reči u analizi zbirke „Strašna igra“ (1954) Desanke Maksimović, ili 
đacima i drugim taocima nad kojima je vršena odmazda u okupiranoj 
Srbiji – o čemu je takođe pisala Desanka Maksimović, ne samo kroz 
poemu „Krvava Bajka“, već i kroz roman Ne zaboraviti, što će takođe 
biti predočeno u jedanaestom poglavlju ove monografije). 

Dosledno razotkrivanje trauma i tabua iz rata, samo je na-
stavak doslednog proznog razotkrivanja trauma i manje vidljivih 
i tabuisanih iskustava ovih autorki, vezanih za kapitalistički ju-
goslovenski period. 

Ovakva čitanja – u svakom slučaju, i to je poenta na kojoj insi-
stiram – nameću potrebu za daljim proširenjem tekstualnog korpusa 
jugoslovenske književne levice uključivanjem u nju i književnosti 
za decu. Kao što istraživanja Biljane Andonovske pokazuju, od 
samog početka 20-ih godina, u okviru rada jedne struje socijalista 
i komunista može se pratiti pojava i razvoj klasno osvešćene dečje 
književnosti (Андоновска 2019), a kojoj, dodala bih, nesumnjivo 
pripada i većina romana Mata Lovraka kao jednog od najčitanijih 
dečjih pisaca u Jugoslaviji. Proleterska dečja književnost, kako su 
saradnici časopisa Budućnost nazivali novu književnost koju su u 
tom „laboratoriju“ sami stvarali, trebalo je da „malim proleterima“ 
ponudi „duhovnu i imaginativnu hranu koja bi odgovarala njihovom 
stvarnom životnom iskustvu, potrebama i idealima“ (Isto 30). 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

92

Andonovska će u toj književnosti precizno prepoznati od-
like radikalne književnosti za decu, koncepta osmišljenog među 
američkim istraživačima kako bi objedinio i obeležio „jedan 
značajan korpus literature za decu, koja je bila vezana za progre-
sivne društvene i političke pokrete s kraja 19. i početka 20. veka: 
abolicionizam, anarhizam, socijalizam, komunizam, feminizam, 
antirasizam...“ (Isto 31). S neskriveno političkim porukama, 
zaključila je Andonovska, ov(akv)a književnost „detetu prilazi s 
većim poverenjem u njegove kognitivne i emotivne kapacitete, 
njegovu autonomnost, sposobnost da misli kritički i ponaša se 
protivno konvenciji i nalogu za potčinjavanjem“ (Isto 31).

Upravo navedene funkcije ostvarivala je i ženska angažovana 
proza u odnosu na široku žensku publiku kojoj je pretežno bila 
namenjena. Uz dečju i žensku angažovanu prozu, književnost 
levice se istraživačima ali i potencijalnoj novoj čitalačkoj pu-
blici ukazuje kao raznovrsnija i plemenitija nego što se doskoro 
mogla sagledati. Čitanja časopisa u kojima su ova dela izvorno 
objavljivana i u kojima se o njima pisalo pokazuju da su i ovi 
autori bili deo sukoba na književnoj levici, iako marginalno, ali i 
da su kroz svoje fikcionalne svetove sprovodili originalnu klasnu 
i marksističku analizu stvarnosti. U slučaju autorki, ta je analiza 
proizilazila iz ženskog iskustva i iz feminističkog pogleda na svet. 

Za žensko autorstvo međuratnog perioda karakteristično je 
bilo to da su književnice često uporedo pisale za odrasle i za decu 
(Milica Janković, Jovanka Hrvaćanin, Danica Bandić, Desanka 
Maksimović). Jelena Bilbija je kao predstavnica angažovane 
ženske proze važna upravo u tom smislu, i njen opus svojom celi-
nom pokazuje da se tokovi pisanja za decu i pisanja za odrasle ne 
mogu strogo razdvajati, kako se u književnoj istoriografiji takođe 
pogrešno radi(lo). 



93

3. PROCESI POLITIČKE SUBJEKTIVIZACIJE,  
ČASOPIS ŽENA DANAS  

(1936–1940; 1943/44; 1945–1953)  
I GLOBALNI KONTEKST LEVOG FEMINIZMA

„Ni okrenula se nisam 
a bila sam usred studentskog pokreta.

Išlo je sve zajedno, uporedo, 
i knjiga i ljubav i svest i akcija“

(Mitrović 2023: 95).

Kao što je kroz prethodna poglavlja već delimično ocrtano, 
u jednoj dekadi, ili malo duže od nje, odvijali su se procesi po-
litičke subjektivizacije jedne generacije, pa i onih koji joj nisu u 
najstrožem kalendarskom smislu pripadali. Ti su se procesi odvijali 
upravo (i) kroz književnost, i to kako kroz čitanje revolucionarne 
književnosti, tako i kroz pisanje angažovane proze. U tome su, kao 
književni medij(um) epohe koji je bio podjednako, ako ne i više, 
uticajan koliko i sama knjiga, presudnu ulogu odigrali časopisi. 
Dok su tokom 20-ih godina 20. veka, globalno gledano, časopi-
si komunističkih partija, koji su želeli da deluju na ovaj način, 
uglavnom bili oblikovani kao časopisi za književnost i kulturu, od 
30-ih godina, a posebno od vremena uspostavljanja ideje Narod-
nog fronta kao odgovora na imperijalne i ratne pretnje fašističkih 
država, oni se oblikuju i kao omladinski, esnafski i ženski odnosno 
feministički časopisi. U njima, zavisno od odabranog koncepta, 
književnost nekada ima podjednaku ulogu kao i u književnim 
časopisima, ili pak unekoliko manju, što je u svakom pojedinom 
slučaju bilo usklađeno s opštom obrazovanošću publike odnosno 
društvene grupacije kojoj su ovi časopisi želeli da se obraćate.

Indikativno je da su se u međusobno vrlo udaljenim i različi-
tim državama od kraja dvadesetih godina pa nadalje često odvijali 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

94

srodni politički procesi, koji će potom naći svoje mesto susretanja 
u globalnom antifašizmu. U Čileu je, na primer, autoritarni režim 
Karlosa Ibaneza, izabranog za predsednika države 1927. godine, 
pokrenuo nove i dodatno podstakao postojeće demokratske i 
emancipatorske procese (v. Pernet 2000). Antiautoritarni ili čak 
i antidiktatorski politički refleksi i odgovori različitih društvenih 
grupa u južnoameričkoj državi po mnogo čemu su uporedivi s 
emancipatorskim procesima koji će u Kraljevini Srba, Hrvata i 
Slovenaca tj. Kraljevini Jugoslaviji dobiti novi zamajac s uspo-
stavljanjem Diktature kralja Aleksandra Karađorđevića 1929. 
godine. Isto tako, i političke procese u Kini od samog početka 
30-ih, koji svakako bivaju dodatno, a nekad i presudno podstaknuti 
imperijalnim postupanjima Japana, treba sagledavati u najširem 
mogućem globalnom ekonomsko-političkom kontekstu (v. Wright 
2007), koji pokazuje da su primarni podsticaji u pojedinačnim 
državama nekada mogli biti i unekoliko različiti, ali da jesu bili 
deo jedinstvenih globalnih procesa društvene emancipacije odno-
sno jedinstvenih odgovora na unutrašnje antiemancipatorske ili 
agresorske politike koje su delovale spolja. Zajedničke osnove i 
jednih i drugih procesa ogledaju se, najpojednostavljenije rečeno, 
u osnovnoj jednostavnoj podeli sveta koja se u jednom trenutku 
dogodila: na fašističku i antifašističku alijansu.

Ovde su od interesa ženski i feministički pokreti u tome 
kontekstu, odnosno činjenica da su data kretanja presudno uticala 
na oblikovanje angažovane ženske proze. Prelamanjе globalnih 
procesa u tom se smislu može sagledati i kroz posmatranje nacio-
nalno ili ideološki određene književnosti (srpske, jugoslovenske, 
revolucionarne, levofeminističke), ali i književnosti posmatrane 
kroz prizmu njenog razvoja u određenom književnom (urbanom) 
centru. „Između onog Beograda kraljevske diktature i ovog Be-
ograda zasedanja nesvrstanih [1961. godina] zbio se preobražaj 
cele jedne epohe“, zapisao je Oto Bihalji-Merin u „Skici za portret 
mog brata Pavla Bihalija“ (1978: 46). Bilhalji-Merin je pri tome 
usmeravao pogled ka ulozi Nolita u datom procesu („I Nolitove 
knjige bile su priprema za taj preobražaj“ 46), ali se upravo misao 
o preobražaju cele jedne epohe može istaći povodom društvene 
transformacije koja se, sa Beogradom kao centrom, odvila u dome-
nu emancipacije jugoslovenskih žena i u (pre)oblikovanju jednog 
toka književnosti koju su te žene pisale. Odnosno, ona se može 



3. PROCESI POLITIČKE SUBJEKTIVIZACIJE, ČASOPIS ŽENA DANAS...

95

primeniti, u adaptiranom vidu, za veliki broj političkih, kulturnih 
i književnih centara širom sveta, uključujući i – u svakom od njih 
u određenom istorijskom trenutku – umanjenje ili čak ukidanje 
emancipatorskih tekovina koji su doneli globalni društveni procesi, 
ubrzani i objedinjeni antifašizmom tridesetih godina. 

Delovanje odabranih angažovanih prozaistkinja i mesto na 
kojem se njihov rad najviše približava i udružuje, beogradski 
časopis Žena danas u periodu od osnivanja do zabranjivanja 
(1936–1940), predstavlja ujedno i privilegovano mesto sa koga se 
pruža pogled na internacionalni fenomen levog feminizma (Yusta 
2016; De Haan 2018; Calver 2019), kao jednog od tri ključna kon-
teksta angažovane ženske proze. Drugi kontekst je već obrazložena 
književnost o novoj ženi, a treći leva književna internacionala, o 
kojoj će biti reči u sledećem poglavlju.

Tačnije, i časopis Žena danas predstavlja jedno od diskur-
zivnih prostora na kom se levi feminizam oblikovao. Zavisno iz 
kog ugla ovaj časopis posmatramo, on se različito ukazuje istra-
živačkom pogledu. Mogući pristupi već su uspostavljeni u istraži-
vanjima tj. sekundarnoj literaturi, a za angažovanu žensku prozu 
važne su upravo tačke preseka tih pristupa odnosno zajednička 
istorija različitih pokreta čijim tokovima časopis pripada. U tome 
takođe postoji srodnost s odgovarajućim pokretima, časopisima i 
književnim tokovima posmatrano globalno. 

Kao prvo, u literaturi je detaljno elaboriran kontinuitet koji 
mlade feministički orijentisane komunistkinje uspostavljaju s 
pripadnicama prethodne generacije „građanskih“ feministkinja 
na jugoslovenskom prostoru. U krajnje određenom i u usko 
organizacionom smislu, mlade komunistkinje i članice SKOJ-a 
uspostavljaju vezu s upravom Ženskog pokreta odnosno upravama 
njegovih podružnica i unutar njih osnivaju Omladinske sekcije 
Ženskog pokreta kako bi mogle da deluju u okviru zakona tj. 
kako bi uopšte mogle da deluju javno (Kecman 1978: Božinović 
1996: 116–121; Grubački 2024: 162–167). Kako je ustanovila 
istoričarka Jovanka Kecman, „početkom 1934. godine osnovana 
je prva Omladinska sekcija Ženskog pokreta u Zagrebu, a narednih 
godina i u drugim mestima“ (Kecman 1978: 318). 

Svakako, ne treba pritom gubiti iz vida da je Komunistička 
partija Jugoslavije, kao i starije generacije žena u Partiji, sve vreme 
održavala kontinuitet svog, kako se to uobičajeno nazivalo, „rada 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

96

sa ženama“, i da je on imao i dokumentovani vid u partijskim rezo-
lucijama, donošenim čak i neposredno nakon zavođenja Diktature 
(Kecman 1978: 197–204), kada je Partija bila u najnemoćnijem 
položaju, ali da taj rad, upravo zbog navedenih uslova, nije mo-
gao da dâ vidljivije rezultate. Isto tako, može se tvrditi da „rad sa 
ženama“ nije davao rezultate sve dok nije stasala generacija žena 
koje će umeti da preuzmu inicijativu i da „rade sa ženama“ kao 
žene, što je znači oslanjajući se na sopstvena iskustva, a ne isklju-
čivo na partijske odluke i naloge. Naime, „početkom tridesetih 
godina delatnost Partije se uglavnom svodi na davanje direktiva 
i uputstava za rad komunista među ženama. Partija insistira na 
tome da se pokloni posebna pažnja ženama radnicama i da se što 
veći broj njih uključi u klasne radničke sindikate“ (Isto). Iako su 
„u tome postignuti delimični rezultati“ (Isto), do novog uspona 
komunističkog „rada sa ženama“ doći će tek s upornim i dugo-
trajnim delovanjem studentskog pokreta 30-ih godina i masovnog 
političkog sazrevanja studentkinja unutar njega. 

U gradovima u kojima nije bilo zvanično organizovanog Žen-
skog pokreta, skojevke uspevaju da podstaknu osnivanje njegove 
podružnice kako bi unutar nje mogle da sprovode svoje aktivnosti 
(Kecman 1978: 286–287; Božinović 1996: 117–118). Zato sve po-
družnice Ženskog pokreta osnivane od 1934. godine nadalje treba 
posmatrati bitno drugačije od onih koje se osnivaju početkom 20-ih 
godina. Date podružnice, i omladinske sekcije unutar njih, mlade su 
komunistkinje inicirale, najjednostavnije rečeno, s idejom da se dve 
generacije feministkinja, bez obzira na ideološke razlike, praktično 
ujedine. Ono što će njihove ideološke razlike nivelisati bio je uspon 
fašističke ideologije, odnosno novi zajednički i objedinjujući ideo-
loški minimum1 u obliku antifašizma. Mitra Mitrović je to otvoreno 
iskazala 1940. godine u spisu Ženski pokret kroz omladinsku sekciju, 
izdatom u vidu Biltena Omladinske sekcije:

„Jedne, osetivši borbeni i slobodarski duh na univerzitetu, a sve kao 
žene pogođene nepravdama već na prvom koraku u životu, čvrsto 

1	 Sintagma ideološki minimum preuzeta je iz rečnika Studentskog 
pokreta u Srbiji 2024/2025, i predstavlja adekvatan termin i pojam da se 
objasne i ranije istorijske pojave udruživanja ideološki raznovrsnih pa i 
suprotstavljenih pozicija i njihovih nosilaca zarad održavanja pokreta koji 
je usmeren protiv aktuelno životno ugrožavajućeg društvenog neprijatelja. 



3. PROCESI POLITIČKE SUBJEKTIVIZACIJE, ČASOPIS ŽENA DANAS...

97

vezane za narod pritisnut krizom i oduzimanjem sloboda, 	shvatile 
smo da je jedini put izlaska iz tog stanja – put borbe. Fašizmu i 
reakciji moglo se stati na put samo čvrstom i odlučnom borbom. 
[...] Zato smo ušle u Ženski pokret, kao u organizaciju u čijem je 
programu jasno naglašena deviza borbe žena za njihova prava i 
okupljanje svih žena bez obzira na rasu, veru, narodnost i politička 
shvatanja. [...] da, okupljene, stanemo u redove boraca za prava žena 
i naroda, pojačamo tu borbu koja je za vreme diktature samo tinjala 
i stvorimo od Pokreta masovnu organizaciju žena“ (Mitrović 1940, 
prema Božinović 1996: 118, naglašavanje Mitra Mitrović).

Vrlo je indikativno i sećanje-svedočenje Mitre Mitrović 
pisano kasnije, 1959. godine, za Godišnjak grada Beograda, 
pod jednostavnim naslovom „Žena danas“, koje takođe opisuje 
autonomnu inicijativu mladih komunistkinja pri uključivanju u 
Ženski pokret, kao i važnost praktičnih načina povezivanja dvaju 
grupacija žena, strategiju i taktiku okupljanja koji će omogućiti 
i jednima i drugima da zajednički deluju legalno i da niko ne 
dođe u opasnost od policijske represije. U prvom smislu, nakon 
što objasni da je časopis Žena danas nastao u kontekstu odnosno 
periodu kada je Komunistička partija Jugoslavije „naročito posle 
VII kongresa Komunističke internacionale još više razvijala borbu 
protiv fašizma i tražila uporišta u svim progresivnim krugovima“, 
pa je u tom pogledu „rad među ženama bio jedan od značajnih 
sektora partijskog rada“ (Митровић 1959: 413), Mitra Mitrović 
će odmah dodati i činjenice koje otkrivaju prethodno i relativno 
autonomno političko organizovanje studentkinja i omladinki bez 
kojeg ne bi bilo ni (n)ovog narodnofrontovskog organizovanja 
po nalogu KPJ: „Već je kroz studentski pokret, ponovo, posle 
Šestojanuarske diktature, izrastao jedan kadar žena aktivistki-
nja, antifašistkinja i članova Partije. Jedan deo Partijskog rada 
nosile su intelektualke, studentkinje Beogradskog univerziteta 
i krug žena antifašistkinja koji se stvarao oko njih“ (Isto, kur-
ziv S. B.). Upravo u svetlu delovanja studentskog pokreta od 
samog njegovog početka 1930/1931. godine tj. studentkinja u 
tom pokretu, ali ne samo onih u Beogradu, treba posmatrati i 
rad na osnivanju omladinskih sekcija. Tada postaje jasno zašto 
su se takve ideje javljale i mnogo pre Kominterninog usvajanja 
strategije Narodnog fronta. Kako Jovanka Kecman napominje, 
„ideja za osnivanje Omladinske sekcije Ženskog pokreta u Za-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

98

grebu postojala je još 1931. godine, ali se to ostvarilo tek kroz 
tri godine“ (Kecman 1978: 319). 

Kada je pak reč o potvrdi teze o autonomnom delovanju komu-
nistkinja u Beogradu – autonomnom u okvirima Partije i u odnosu 
na svoje drugove na njenom vrhu – za istoričarku Isidoru Grubački 
ključna je upravo jezička formulacija u članku-sećanju Mitre Mi-
trović koja otkriva da su ona i njene drugarice same imale ideju da 
se pridruže Ženskom pokretu a zatim je to odobrila i KPJ (“that she 
and her friends themselves had the idea to join the ŽP, and then the 
KPJ approved it“, Grubački 2024: 174). Mitra Mitrović se seća: 

„Pregovarale smo sa upravom Ženskog pokreta. [...] Pregovarale 
smo u prvi mah Dobrila Karapandžić i ja. Mi smo to ozbiljno 
zvale pregovorima, političkim, i davale veliki značaj našem uspe-
hu i našoj taktici. Prethodno je, razume se, ideja bila odobrena 
od Partije, i mi smo sa velikim zadovoljstvom mogle obavestiti 
pari[j]sko rukovodstvo da smo uspele u tome da Ženski pokret 
zasnuje Omladinsku sekciju, čije će rukovođenje poveriti nama“ 
(Митровић 1959: 414). 

Ideja za saradnju kao i stupanje u akciju za njenu realizaciju 
moralo je, dakle, kao i svaki potez, biti odobreno od strane vrha 
Partije, ali su pre toga sama ideja i taktički plan njenog sprovođenja 
bili oblikovani u izvornom i autonomnom dogovoru samih žena. 

U prvo vreme beogradske saradnje omladinki i građanki, dok 
nisu sasvim ozvaničile svoju poziciju u okviru Ženskog pokreta, 
„nalazili smo tu, u Beogradu“, svedoči Mitra Mitrović, „načina 
da u raznim oblicima okupljanja, sastanaka po kućama, (razume 
se u sindikatima i po fabrikama), tumačimo položaj žena, osobito 
opasnost koja preti od fašiziranja naše zemlje [...]. Međutim, ovi 
oblici su bili tesni i skopčani sa suviše mnogo opasnosti od poli-
cije i kompromitovali bi mnoge žene među njima...“ (Митровић 
1959: 413). Zato se našao način da se ilegalna aktivnost sprovodi 
ne samo u okviru legalne organizacije, već – ni manje ni više – u 
samom centru prestonice: „Našle smo i nove načine, šire i legalne, 
da okupimo skoro svake večeri mlade devojke i žene, studentkinje, 
a najviše službenice i radnice, u feminističkom ženskom pokretu, 
prvo u Knez-Mihajlovoj ulici, potom u zaklonitijoj ulici Cara 
Lazara broj 11“ (Isto, kurziv S. B.). Jedna od tadašnjih službenica 
Agrarne banke u Beogradu, Danica Vojvodić Perić (1916–200?), 



3. PROCESI POLITIČKE SUBJEKTIVIZACIJE, ČASOPIS ŽENA DANAS...

99

koja je još kao petnaestogodišnja devojka u Bijelom Polju uve-
dena u levičarsku književnost,2 svedočiće mnogo godina kasnije, 
u zapisu naslovljenom Autobiografija, o plodotvornosti i uspehu 
ovakve strategije levo-feminističkog delovanja:

„Ali, najvažnije je što u Banci ima mnogo obrazovanih mladih 
ljudi koji takođe utiču na moj razvoj. Diskusije u sindikatu Botič, 
a zatim u Omladinskoj sekciji Ženskog pokreta, usmeravaju moju 
pažnju na društvene odnose, pa i na politiku. Dobijam na čitanje 	
ozbiljnu literaturu, a knjige se stalno razmenjuju, i o njima se 
raspravlja. Pošto se u Ženskom pokretu svake nedelje održavaju 
večeri, na kojima se govori o položaju žena kod nas i u svetu, reših 
da napišem i pročitam nešto o Muslimankama u Bijelom Polju.  
[...]. Pročitah na sastanku taj svoj ’referat’, a čim završih, Mitra 
Mitrović, tadašnji glavni urednik Žene danas zatraži da to objavi u 
listu. [...] Bilo je to 1938. godine i saradnju u listu nastavila sam 	
do 	njegove zabrane pred rat“ (Perić 1993: 72–74, kurziv S. B.).

Na samom početku pak, prve članice Omladinske sekcije 
Ženskog pokreta u Beogradu, osnovane 1935. godine, a čija je 
predsednica Mitra Mitrović (Kecman 1978: 326), podudaraju se 
u potpunosti sa članicama (prve) redakcije časopisa Žena danas 
(Митровић 1959: 417), pri čemu se i članice partijske ćelije 
odgovorne za rad Sekcije podudaraju sa članicama same sekcije 
(v. Žene Srbije u NOB 1975: 58). Svakako, Omladinskoj sekciji 
vremenom prilaze sve više i one mlade žene koje su simpatizerke 
komunističkog pokreta, a koje u tom trenutku nemaju potrebu 
za učlanjenjem u samu Partiju ili SKOJ, o čemu svedoči upravo 
citirani odlomak iz Autobiografije Danice Perić Vojvodić. Sve ove 
činjenice postaju vidljive tek posle Drugog svetskog rata tj. kada je 
postalo moguće o njima otvoreno govoriti, u novoj državi, u kojoj 
su od partijskih ilegalki ili saputnica revolucije saradnice Žene 
danas postale ne samo „legalni“, već, u pojedinim slučajevima, i 
privilegovani društveni i politički subjekti. 

2	 „Toga leta sam se malo bolje upoznala sa Milovanom [Đilasom], 
ali družili se nismo. Sa njim se sretam samo na mostu, kuda svi moramo da 
prelazimo Lim, a most je tako uzak da smemo neprimećeno i da se rukujemo. 
Pitao me šta čitam, a ja rekoh da nemam knjiga. [...]. Jednog dana donese 
mi dve nove knjige i reče da ih od svakog sklanjam. Brzo ih sakrih u nedra. 
Jedna je nosila naslov ‘Sanjin‘“ (Perić-Vojvodić 2003: 36–37).



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

100

U citiranim odlomcima iz sećanja Mitre Mitrović i Danice 
Perić Vojvodić kurzivom je obeležen podatak o učestalosti pre-
davanja Omladinske sekcije u prostorijama Ženskog pokreta: dok 
Mitra Mitrović piše da su aktivnosti održavane skoro svaki dan, 
Danica Perić Vojvodić navodi da su večernja predavanja održavana 
svake nedelje, što bi značilo jednom nedeljno. Tačno je i jedno i 
drugo. Naime, „svake srede održavani su sastanci na koje je isprva 
dolazilo nekoliko desetina, a kasnije 200 do 300 žena. [...] Iako su 
skupovi održavani jednom nedeljno, omladinke su svakog dana 
dolazile u prostorije sekcije u kojima je radila neka podsekcija, ili 
su se pripremala predavanja i diskusije, što je stvaralo specifičnu 
radnu atmosferu“ (Kecman 1979: 327).

Iako se može reći da je saradnja mladih komunistkinja sa 
Ženskim pokretom, tj. preciznije Alijansom ženskih pokreta, bila 
uslovljena spoljašnjim okolnostima, posmatranje časopisa Žena 
danas u kontekstu sa časopisom prve organizacije Ženskim pokre-
tom na jednostavan način svedoči o svojevrsnom „unutrašnjem“ 
kontinuitetu ženskih pokreta i njihovih feminističkih zahteva, i 
onome što im je zajedničko nezavisno od ideološkog predznaka, 
liberalnog i građanskog ili revolucionarnog i komunističkog. Taj 
ih predznak ne razdvaja onoliko koliko se čini kada se u obzir pri-
marno uzmu česti sukobi pa i konačni raskidi saradnje (već 1937. 
u Zagrebu, odnosno 1939/1940. godine u Beogradu, v. Kecman 
1978: 324, 326; Grubački 2024: 165). 

Kao što su feministkinje prethodne generacije, mahom iz 
viših građanskih slojeva, svoj aktivizam i ideologiju gradile i na 
ličnim iskustvima, tako su i nove generacije mladih žena do poli-
tičkog i organizacionog kristalisanja svojih pozicija dolazile kroz 
svoje lično iskustvo. Motivisanost ličnim iskustvom za ulazak u 
javnu i političku arenu predstavlja, dakle, onu ključnu tačku koja 
povezuje feministkinje starije i mlađe generacije, uz sve neminov-
ne klasne razlike među njima, pa i razlike u tome ličnom iskustvu. 
Te različitosti samo pokazuju da je na javnu scenu jedna za drugom 
stupala ona generacija i ona grupacija žena koja je u određenom 
periodu za to dobila priliku i osetila potrebu, a da je smenjivanje 
generacija, organizovanih grupa pa i njihovih primarnih zahteva 
zapravo omogućilo kontinuitet procesa emancipacije žena u odre-
đenom društvu. Upravo pripadnice nove generacije i zastupnice 
nove ideologije u Jugoslaviji kroz svoja će autobiografska dela i 



3. PROCESI POLITIČKE SUBJEKTIVIZACIJE, ČASOPIS ŽENA DANAS...

101

druge naknadne zapise, a posebno Mitra Mitrović kao pokretačica 
Žene danas, i kroz sećanja potvrditi kako se političko formiranje 
omladinki odvijalo postupno i podsticano iz više izvora kao što 
su porodična situacija, lično osećanje nepravednih odnosa među 
polovima, klasna pripadnost, iskustvo studiranja u glavnom gradu, 
državna diktatura, odgovor na diktaturu u vidu studentskih protesta 
i, konačno, globalna fašistička pretnja svetskom miru (Mitrović 
1953; Mitrović 2023). 

Pomenuta postupnost i (po)kretanje masa, koji se u autobio-
grafskim zapisima Mitre Mitrović Otpisana (2023), zahvaljujući 
njihovom književnom kvalitetu i plastičnom prikazivanju, mogu 
čitalački snažno i precizno doživeti, odgovara istraživačkim 
rezultatima Korine Pernet o čileanskim feministkinjama i među-
narodnom ženskom pokretu u periodu od 1915. do 1950. godine 
(Pernet 2000). Korin Pernet, usredsređujući se i na individualni 
feministički rad Marte Vergare, iznosi na površinu upravo trenutak 
u kojem se iz opštijeg antidiktatorskog pokretanja masa počev od 
1927. postupno izdvajaju i žene kao posebna grupa, koncentrisanije 
se udružujući 1934. godine, da bi sve kulminiralo time što su te 
godine žene izvojevale glasačko pravo na opštinskim izborima u 
Čileu, a 1935. osnovale levo orijentisanu organizaciju nazvanu 
Pokret za oslobođenje čileanskih žena. Organizacija je u novem-
bru iste godine osnovala svoj mesečni časopis La Mujer Nueva. 

Precizan a sažet prikaz sprovođenja politike Narodnog fronta 
među mladim ženama ali i od strane mladih žena Francuskoj – po-
red u tu svrhu pokrenutog časopisa Žene u globalnoj akciji (1934), 
kao organa osnovne ženske narodnofrontovske (Kominternine) 
organizacije Svetskog komiteta žena protiv rata i fašizma, o kojem 
će kasnije biti reči – pružila je Suzan Vitni u studiji iz 1996. godine 
(“Embracing the Status Quo: French Communist, Young Women, 
and the Popular Front”). Njen sažeti pregled preduzetih akcija i 
njihove hronologije važan je ovde zbog činjenice da se dosledno i 
doslovno podudara sa ženskom narodnofrontovskom aktivnošću u 
srpskom i jugoslovenskom kontekstu, a tako pokazuje i internaci-
onalnu prirodu svakog od lokalno sprovođenih levofeminističkih 
pokreta. Suzan Vitni navodi da je Komunistička partija Francuske 
u ovim godinama odustala od ranijih, „uvek ambivalentnih“, na-
pora da „mlade žene mobiliše u okviru komunističke omladinske 
organizacije“ i da je zato osnovala „posebnu organizaciju za mlade 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

102

žene u 1936. godini“. Naime, „iskusni veterani Komunističke 
omladine stavljeni su na čelo nove [organizacije]“ (“L Union des 
Jeunes Filles de Frances”), koja je osnovana kako bi se svojim 
„aktivnostima i publikacijama obratila masama mladih radnica. U 
tom cilju, one su osmislile aktivnosti kao što su modne revije i kur-
sevi kuvanja i šivenja, za koje se mislilo da su posebno privlačne 
mladim ženama, i izdavale su časopis Mlade devojke Francuske 
[Jeunes filles de Frances]“ (Whitney 1996: 29).  Kako Suzan Vitni 
to formuliše, „ohrabrena partijskim vođama“, ova organizacija i 
njen časopis je „znatnu pažnju posvetio ljubavi, modi i filmu“. 
Dakle, a što je važno za uočavanje autonomije u delovanju ženskih 
narodnofrontovskih organizacija i časopisa u odnosu na krovne 
organizacije, na čijem vrhu su bili dominantno muškarci, Suzan 
Vitni ističe ohrabrivanje i podršku koju su žene imale, ali i njihovu 
samostalnost u delovanju. Tako ona tvrdi da je Danijel Kazanova, 
kao njena rukovoditeljka, „postavila ton  nove organizacije kada 
je objavila da će ova vezati svoj program za ‘život pa čak i snove 
mladih žena’“ (Isto, prevod i kurziv S. B.).

U daljem objašnjenju toga programa, ova istoričarka je 
precizno definisala ono što će postati differentia specifica narod-
nofrontovskog feminizma u odnosu na druge ženske i feminističke 
pokrete, i to u drugim zemljama kao i internacionalno. Ako je, 
naime, navedena organizacija predstavljala „politički i strateški 
napor da mobiliše mlade žene u Francuskoj kroz njihova pretpo-
stavljena interesovanja i želje, takođe je predstavljala i pokušaj da 
oblikuje nove modele komunističke ženstvenosti i ženskog politič-
kog aktivizma“ (Isto). Tako su unutar ove organizacije komunisti 
„zamenili ideal mlade komunistkinje kao druga u borbi radničke 
klase, koji je dominirao tokom 20-ih i ranih 30-ih godina 20. 
veka, idealom one koja je istovremeno šarmantna, moderna žena i 
buduća supruga i majka“ (Isto, kurziv S. W.). Na taj način je nova 
mlada komunistkinja bila „manje okarakterisana posvećenošću 
rodno neutralnom revolucionarnom delovanju“, a više „odanošću 
braku i majčinstvu, i rodno određenom javnom aktivizmu“ (Isto).

Sva prethodna istraživanja jugoslovenskog konteksta (Kec-
man 1978, Božinović 1996, Grubački 2020, Grubački 2024) kao 
i sećanja Mitre Mitrović, pokazuju koliko je specifični evolucioni 
pa potom i ideološki momenat levog feminizma širom sveta bio 
sličan ili čak istovetan. Iz studentskih i opštih građanskih pro-



3. PROCESI POLITIČKE SUBJEKTIVIZACIJE, ČASOPIS ŽENA DANAS...

103

testa u Kraljevini Jugoslaviji, koji su počeli kao protesti protiv 
kraljeve diktature 1931. godine, studentkinje su se izdvojile 
kao grupa koja prepoznaje svoju pripadnost drugim grupama 
(opštoj studentskoj, opštoj ženskoj, feminističkoj, levičarskoj, 
komunističkoj), ali i koja ima određenu autonomiju unutar svih 
njih i u ukrštaju nekih od njih. Tako je vremenom i kao što je već 
naznačeno, a iste godine kao i pomenuti čileanski pokret, 1935. 
osnovana Omladinska sekcija Ženskog pokreta u Beogradu (da 
se fokusiramo sada samo na Beograd), a sledeće, 1936. godine, 
kada i nova ženska narodnofrontovska organizacija u Francuskoj, 
i časopis ove jugoslovenske grupe žena i omladinki – Žena danas. 
On, međutim, nije mogao biti zvanično zavedeni časopis i tzv. 
organ ove sekcije, pa ni eventualno drugačije imenovane grupe, 
jer bi jasnim prepoznavanjem njegovih osnivačica i saradnica kao 
komunistkinja, časopis u istom trenutku bio zabranjen po Zakonu 
o zaštiti države kojim je svaka komunistička delatnost u državi 
još 1921. godine stavljena van zakona. Zato je časopis Žena da-
nas imao formu privatnog izdanja, gde su kao vlasnica i glavna 
urednica potpisivane građanke koje nisu pripadale ni Ženskom 
pokretu, ni Omladinskoj sekciji, niti su bile u policiji zavedene kao 
pripadnice ilegalne Komunističke partije Jugoslavije (Митровић 
1953: 160;  Žene Srbije u NOB 1975: 70).

Zato, dok je čileanski časopis nosio podnaslov boletin del 
movimiento pro emancipacion de las mujeres de Chile, i tako 
izlazio sve do 1941. godine, Žena danas nije mogla da istakne svoj 
podnaslov – očigledno se uredništvo nije slagalo ni sa idejom da 
on bude uopšten ili mimikrijski. Kad je to učinjeno, posle diskon-
tinuiteta koji je učinila cenzura Kraljevine Jugoslavije zaplenom 
30. broja 1940. godine, Mitra Mitrović je u trenucima obnove 
kontinuiteta časopisa, u toku rata (1943), kada su mnoge članice 
predratne redakcije već bile ubijene od strane fašističkih okupatora 
i domaćih kolaboranata (Olga Alkalaj, Dušica Stefanović, Nataša 
Jeremić, Milica Šuvaković, Fani Politeo Vučković, Mila Dimić), 
ili četničkih vojnika (Olga Jojić), podnaslovom mogla da iskaže i 
predratnu orijentaciju časopisa: organ Antifašističkog fronta žena 
Jugoslavije. 

U drugim državama kontinuitet ženskog i feminističkog 
delovanja, koji će se tokom tridesetih ukrstiti s antifašizmom, 
poprimao je slične oblike, ali treba naglasiti da su upravo akterke 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

104

ovog „presudnog“, narodnofrontovskog trenutka, bile svesne 
koliko je važno opšte i internacionalne ciljeve u samom diskursu 
uskladiti s lokalnim prilikama. To, na primer, važi za odgovarajuću 
grupu žena u Španiji. Reč je o grupaciji koja će se kao dovoljno 
autonomna i prepoznatljiva izdvojiti unutar anarhosindikalističkog 
pokreta tj. organizacije Conferedearación Nacional del Trabajo 
osnovane još 1910. godine, a aktivne i danas. Žene unutar ove 
organizacije uočile su da je važno da imaju sopstveni diskurzivni 
prostor, i 1936. godine osnovale su svoju podorganizaciju unutar 
navedene sindikalne, kao i časopis, oboje  istog imena, Mujeres 
Libres (1936–1939). To se izdvajanje žena zasnivalo na onda 
prisutnoj ideji, kako je sažima Marta Akelsberg u članku o ovom 
pokretu, da revolucionarni pokreti mogu zaista da se razvijaju 
samo ako se obraćaju specifičnim realnostima ljudskih života (Ac-
klersberg 1985: 63). Neki od muških članova krovne sindikalne 
organizacije su se ovom poduhvatu i stavu protivili, ali je stav 
španskih anarhistkinja u datom trenutku obezbedio organizacio-
nu autonomiju odnosno osnivanje praktično zasebne proleterske 
feminističke organizacije. One su smatrale da žene treba da imaju 
posebne prostore kako bi skrenule pažnju na realnosti sopstvene 
podređenosti, koja je drugačija od klasne podređenosti muškaraca. 
U pitanju je, dakle, trostruka porobljenost i podređenost žena: u 
odnosu na muškarce, zatim u odnosu na neznanje kao posledicu 
nedostupnosti obrazovanja, i u odnosu na kapital. (Isto 65). Zato 
je potrebno i trostruko oslobođenje tj. trostruka emancipacija žena. 
Oslanjajući se, između ostalog, i na ovu argumentaciju, delova-
nje žena kao grupe, uredničko kao i političko, koleginica Zorana 
Simić i ja obrazložile smo već u koautorskom radu „Žena danas 
(1936–40; 1943–44; 1945–53) and Mitra Mitrović: The Policies 
of (Ghost) Editorship, Feminism, and Antifascism“ (Barać and 
Simić 2024), koji se može čitati kao nadopuna ovoga poglavlja.

Kao eksplicitna organizaciona i časopisna tj. urednička 
politika, ideja o nužnosti vođenja računa o realnom odnosno 
posebnom iskustvu žena, i obraćanja čitateljkama kroz obelodanji-
vanje njihovog konkretnog iskustva, kao osnove omasovljivanja 
antifašističkog pokreta, pojaviće se unutar organizacije Svetskog 
komiteta žena protiv rata i fašizma (1934) i u člancima časopisa 
koji je bio njegov organ: Žene u globalnoj akciji (Les Femmes 
dans l’action mondiale: revue mensuelle éditée par le Comité 



3. PROCESI POLITIČKE SUBJEKTIVIZACIJE, ČASOPIS ŽENA DANAS...

105

mondial des femmes contre la guerre et la facisme, 1934–1939). 
To je bio časopis na koji se uredništvo Žene danas, kako je kroz 
svoja istraživanja prva pokazala Isidora Grubački, neposredno 
ugledalo (Grubački 2020: 59), a na šta ukazuje i najjednostavniji 
uporedni pogled na brojeve ovih časopisa. Reč je, dakle, o ideji 
koja polako sazreva unutar levih i ženskih pokreta, a koja će svoj 
najuticajniji oblik dobiti u sklopu strategije Narodnog fronta kao 
političke strategije Treće internacionale. 

Kada u svojim govorima o Narodnom frontu na kongresima 
Treće internacionale, održavanim tokom nekoliko meseci 1935. 
godine, Georgi Dimitrov, napuštajući dotadašnju, tzv. sektašku 
politiku Kominterne, bude formulisao ideju saveza komunističke 
partije s bliskim partijama, tj. ideju saveza radničke klase s bli-
skim klasama, a zapravo onima koji su spremni da se bore protiv 
fašizma, on će reći i da mase (koje ne pripadaju u najužem smislu 
radničkoj klasi) treba da budu prihvaćene onakvima kakve jesu, 
a ne kakvima bismo mi želeli da budu (Dimitrov 1935: e-izvor). 
To jeste bila strategija Kominterne za pridobijanje (i) tih masa za 
antifašističku borbu a preko nje i za revoluciju, a značila je zapravo 
ono što se u praksi i odozdo već neminovno odvijalo: iskustvo i 
kultura različitih grupa nalazile su svog izraza u komunističkim 
kružocima, časopisima, izdanjima i mimikrijskim organizacijama, 
i to zato što su se masovno od početka 30-ih godina pripadnici 
ovih grupa priklanjali komunizmu i uključivali u postojeće ko-
munističke partije, a da istovremeno nisu zanemarivali sopstveno 
lično iskustvo – koje do tada nije moralo da bude prepoznato u 
formulacijama partijskih programa. 

Studentkinje Beogradskog univerziteta tako nisu ni najmanje 
zanemarivale svoje specifično žensko iskustvo. Upravo zato su 
umele da kroz intimni doživljaj prepoznaju fašizam kao ne samo 
novu klasnu i imperijalnu pretnju, već i kao rehabilitaciju patri-
jarhata i pojačanu formu patrijarhata. Zato su reagovale antifaši-
stički autonomno, kao što su i prigrlile antifašizam formulisan na 
mestima izvan njihovog konkretnog delovanja. U takvom spoju 
feminizma i antifašizma oblikovan je levi feminizam, tj. feminizam 
na levici, feminizam Narodnog fronta ili „novi feminizam“ kako 
je nazvan na prvim stranicama Žene danas. Podjednako termino-
loški opravdano on se može zvati komunističkim feminizmom i 
antifašističkim feminizmom. 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

106

Ne treba pri ovim elaboracijama nikako umanjivati značaj 
i ulogu srednjoškolske ženske omladine u ukupnom delovanju 
ženskog dela omladinskog studentskog i opštekomunističkog 
pokreta. Upravo ženske (auto)biografije ostavljaju jasna svedo-
čanstva o tome, uz ostale već poznate i naučno dobro obrađene 
izvore. Pored već navođenih delova iz autobiografskih zapisa 
i memoara Mitre Mitrović (1953, 2023), za ovu priliku važno 
je izdvojiti deo iz autobiografske odnosno memoarske knjige 
Vere Crvenčanin Kulenović (rođene 1920. godine), koji otkriva 
i priključivanje sledeće generacije odnosno ponekad i dvostruko 
mlađe generacije komunističkom pokretu (generacije shvaćene u 
školskom smislu, ako školovanje, prema trajanju perioda prove-
denog u višim razredima gimnazija i na fakultetu, sagledavamo u 
etapama od po četiri ili pet kalendarskih i školskih godina). To bi 
bila upravo ona generacija učenica, koju će Desanka Maksimović 
kao profesorka književnosti u Prvoj ženskoj gimnaziji u Beogradu 
imati priliku da brani od školskih i državnih vlasti (o čemu će biti 
reči u Jedanaestom poglavlju monografije), tj. generacija za koju, 
kao i za onu stariju, 1935. godina jeste prelomna u političkom for-
miranju. U knjizi Ima tako ljudi (2012) Vera Crvenčanin ostavlja 
dragoceno svedočanstvo o tome trenutku. Prikazujući čitav svoj 
politički formativni period kroz odnos s ocem, oficirom Kraljevske 
vojske, načelnikom u komandi Vazduhoplovstva, i kroz obraćanje 
njemu, Vera Crvenčanin se seća kako je prvi put čula oca – koji 
se od svake politike inače dosledno klonio i odricao po dužnosti 
pripadnika vojske – da komentariše napad Italije na Abisiniju 1935. 
godine. Otac je taj napad i rat, naime, pravdao. Reč je o „pred-
stavi da rat nosi progres“ – kako ju je mlada devojka na osnovu 
očevih izlaganja zamislila – toj maloj zemlji (Crvenčanin 2012: 
37). Njegove stavove, nemajući još uvek izgrađene svoje, prenela 
je ona, po svome sećanju, na sastanku literarne sekcije u svojoj 
gimnaziji. Tek kroz raspravu sa ostalim učenicima, ona će početi 
da gradi i izgradi svoj stav suprotan očevom. Vera Crvenčanin piše:

„Ja – u petom razredu gimnazije. Na jednom sastanku literarne 
sekcije u diskusiji je odjednom iskrsla tema rata u Abisiniji. Sasvim 
sigurno ne slučajno, shvatila sam to kasnije, kad sam i sama koristila 
literarnu [sekciju] za razvijanje političke teme. Sve što se govorilo 
bilo je suprotno onome što si ti govorio. U apsolutnoj veri da si ti u 
pravu, ja uzmem reč i kao papagaj počnem da izlažem tvoje teze. Mili 



3. PROCESI POLITIČKE SUBJEKTIVIZACIJE, ČASOPIS ŽENA DANAS...

107

bože, kako su se na mene obrušila tri mladića iz starijih razreda! U 
početku sam bila besna, odgovarala, svađala se, ali kako je diskusija 
tekla, shvatala sam da su oni u pravu, a ne ja. Odnosno da moj pu-
kovnik Jovče nema pojma o politici. Nazvali su me reakcionarom! 
Valjda sam prvi put i čula tu reč. Užasno me je bilo stid.... Eto, tada u 
Zemunu počela sam da se odvajam od tebe sopstvenim saznanjima. A 
to odvajanje ti si uzrokovao i ne sluteći“ (Crvenčanin 2012: 37–38). 

Vratimo li se ovom središnjem časopisu antifašističkog 
narodnofrontovskog feminizma, zbog navedenih zakonskih ra-
zloga i cenzure, Žena danas nije u svoj naslov mogla da stavi i 
povezanost sa Svetskim komitetom žena protiv rata i fašizma, 
iako je povezanost upadljivo istaknuta na drugi način, izborom 
uvodnog članka časopisa (Barać 2012: 222). Opet, grupa omla-
dinki i starijih žena okupljena oko Žene danas nije – bar za to do 
sada nema pronađenih arhivskih podataka – bila u najdoslovnijem 
smislu organizovana kao ogranak ili sekcija Svetskog komiteta 
žena protiv rata i fašizma. Takvi ogranci postojali su u drugim 
državama, i odgovarajući časopisi su u tim slučajevima (najčešće) 
nosili i odgovarajuće podnaslove:3 La voce delle donne: organo 
Comitato italiano femminile di lotta contro il fascismo e contro 
la guerra (1934 [?] – [?]);4 Vrouwen: orgaan van het Wereld 
Voruwen-Comité tegen Oorlog en Fascisme (AFD. Nederland) 
(1935–193[7]/[9]); Woman To-day: Organ of British Section of the 
Women’s World Committee against War and Fascism (1937–1939, 
Velika Britanija)5; Kvinner og Klær (1940, Norway). Tome krugu 

3	 U mojim dosadašnjim istraživanjima, kao i u istraživanjima kolegini-
ca istoričarki širom sveta, odnosno i pretragom u bibliotečkim bazama poda-
taka (bilo samo naslova bilo i digitalizovanih časopisa), do sada se uglavnom 
mogu naći nepotpuni a ponekad i nepouzdani podaci o ukupnom izlaženju ovih 
časopisa, ali se mnogi od njih – i samo takvi će biti navedeni – mogu pronaći, 
nekad s dovoljno pouzdanim podacima ili makar s jednim digitalizovanim 
brojem, a u određenim slučajevima su već bili i predmet proučavanja. Videti: 
Calver 2019, Grubački 2020; Grubacki 2024; Simić and Barać 2024.

4	 Može se pronaći i sa nešto drugačijim podnaslovom: La voce delle 
donne: rivista mensile in lingua italiana del Comitato mondiale delle donne 
contro la guerra e il fascismo (1936).

5	 Džasmin Kalver je kroz analizu sadržaja i diskursa ovog časopisa 
rekonstruisala politiku i praksu Svetskog komiteta žena protiv rata i fašizma, 
odnosno njene specifične lokalne varijacije koje su se prilagođavale lokalnim 
tj. nacionalnim kontekstima (v. Calver 2022).



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

108

pripadaju, čak i kada podnaslovom ne iskazuju da su sekcija datog 
Komiteta, ili to zvanično i nisu, i časopisi: Jeunes filles de France 
(1936–1938, Francuska), Mujeres Libres (1936–1938, Španija), La 
Mujer Nueva (1935–1941, Čile) Die Frau (1936, nemački časopis 
objavljivan u Parizu), Woman Today (1936–1937, SAD), odnosno 
i sama beogradska Žena danas tokom svoje prve serije izlaženja, 
kao i zagrebački Ženski svijet (1939–1940).

Drugim rečima, u okviru svih navedenih konteksta odvijala 
se politička subjektivizacija (mladih) žena koje će stvarati i čitati 
angažovanu žensku prozu, odnosno, upravo ocrtani kontekst 
okvir je bez koga se ne mogu razumeti i protumačiti sva značenja 
angažovane ženske proze.

Većina angažovanih autorki, i u obnovljenom književnom i 
drugom radu posle završetka Drugog svetskog rata (novinarskom, 
uredničkom, scenarističkom, političkom), nastaviće da piše svoju 
prozu u skladu s poetikom koju su utvrdile kroz predratno pisanje, 
ali će se, kod mnogih od njih, u tom  pisanju sada jasnije prepozna-
vati nalozi produžene jugoslovenske posleratne forme Narodnog 
fronta, u službi obnove i izgradnje zemlje. O toj politici u smislu 
periodičnih izdanja danas najbolje svedoče bilteni, autorizovani i 
neautorizovani, bilo oni vezani za održavanje određenih (parla-
mentarnih) izbora ili ne, po spoljašnjoj formi najbliži časopisnom 
separatu, a u kojima su prenošeni govori s narodnofrontovskih 
konferencija te razglašavani ciljevi i zahtevi narodnofrontovskog 
lokalnog rada, ali i šira, globalna i spoljnopolitička opredeljenja 
novonastajuće države (v. npr. Predizborni proglas Narodnog fronta 
Jugoslavije, 1945; Dušan Timotijević: Palestina, britanski vojni 
logor na Bliskom istoku, 1947;  Drugi kongres Narodnog fronta 
Srbije, 1948; Treći kongres Narodnog fronta Srbije, 1950; Rad 
Narodnog fronta i njegovi zadaci, 1951). Odnosno, o delovanju 
posleratnog Narodnog fronta Jugoslavije i uže, Srbije, prvorazredno 
svedočanstvo predstavlja list 20. oktobar. Njegov prvi broj objavljen 
je 24. oktobra 1944. List je prestao da izlazi 1952. godine, pri čemu 
je menjao svoj podnaslov, od „lista u slavu oslobođenja Beograda“ 
do „nedeljnog lista Narodnog fronta Beograda“. Izdavač lista bio 
je Glas jedinstvenog narodnooslobodilačkog fronta Srbije, koji je 
izdavao i u istoj štampariji štampao drugi srodan list – Glas. 

U tom sistemu periodike posleratnog Narodnog fronta (Glas 
– 20. oktobar – propratni bilteni) učestvovaće u ulozi urednica i 



3. PROCESI POLITIČKE SUBJEKTIVIZACIJE, ČASOPIS ŽENA DANAS...

109

novinarki-reporterki upravo mnoge od autorki angažovane žen-
ske proze, i to ne samo one koje su u ovoj monografiji posebno 
izdvojene i imenovane. Jedna od tih, naizgled, sporednih akterki 
kontinuiranog levog feminizma, bila je i predratna saradnica Žene 
denas, Danica Vojvodić, koja će nakon rata, kao Danica Perić 
Vojvodić, nastaviti svoj rad upravo u listu 20. oktobar, a u jed-
nom trenutku biti premeštena u redakciju posleratne Žene danas. 
Upravo njen slučaj, ali i njena kasna memoarska proza, otkriće 
odnosno potvrditi do sada uočene načine funkcionisanja samog 
levog feminizma, zatim jugoslovenske narodnofrontovske štampe, 
kao i autonomnog delovanja žena u tim okvirima. 

U knjizi Kratki susreti u dugom životu (2003), Danica 
Perić Vojvodić (rođena 1916. godine u Andrijevici kod Bijelog 
Polja), kroz niz proznih crtica koje je žanrovski moguće odrediti 
kao memoarske priče i memoarske reportaže, otkriva koliko je 
za predratnu generaciju omladinki značio ulazak u saradnju sa 
Ženom danas kasnih tridesetih godina, i koliko su tokom života 
mnoge od njih ostajale verne novinarskom pozivu, reportažnom 
žanru i projektu emancipacije jugoslovenskih žena. Upravo u 
ovoj memoarskoj knjizi nalazi se još jedna karakteristika koja 
kvalifikuje pisanje ove autorke za uvrštavanje u angažovanu 
žensku prozu: reč je o tematizaciji društveno najtabuiziranijih 
ženskih iskustava, koja zapravo i nisu uvek primarno ženska 
iskustva. Naime, pored svega ostalog, u crtici „Popadija, ja i 
Rusi“, Danica Vojvodić svedoči o ličnom iskustvu seksualnog 
nasilja (u ovom slučaju zaustavljenog i ostalog na pokušaju), 
nasilja koje su brojne žene u tek oslobođenom Beogradu doživele 
od strane sovjetskih vojnika. 

Ova memoarska crtica je važna i zbog toga što svedoči  kako 
se upravo ovaj tabu održavao u složenim uslovima i dalje pode-
ljenog društva i teško izvojevanog oslobođenja, a ujedno ilustruje 
koliko je život angažovanih akterki i autorki bio neodvojiv od 
redakcijskog i časopisnog. Jutro posle pokušaja silovanja od strane 
ruskih vojnika, Danica Vojvodić odlazi u zajedničku redakciju dva 
oslobodilačka lista: „Nikoga ne grdimo, a nikome se ni ne žalimo. 
Jer, može neko reći: ’Eto vam vaših Rusa’. Neispavana i izmučena 
stižem u Redakciju. Potištena sam, a najviše zbog toga što ne smem 
nikom da se požalim. U ’Glasu’ zatičem Bogdana Pešića. Rešim 
da njemu sve ispričam. Bojim se da mi može reći kako smem da 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

110

se žalim na Ruse. Ali, kad on na kraju reče da ponovim ono što je 
Rus rekao popadiji, ja se opustih. Nisu znači svi komunisti izgubili 
pamet. A i ja sam je sada malo više imala...“ (2003: 65).

Ovakva svedočenja ipak nisu pretakana u reportaže lista 20. 
oktobar u kojem je Danica Vojvodić, uskoro Perić, imala tako ak-
tivnu ulogu. Svaka narodnofrontovska etapa imala je svoju (auto)
cenzorsku granicu kada je reč o raportiranju o ženskim iskustvima, 
pa su se neka od njih našla tek u vrlo poznim autobiografskim i 
memoarskim knjigama akterki ove ere.

	
	



111

4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA  
IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

„She was a citizen of the world“ 

(Walker 2019 [1987]: xii).

4. 1. Proleterska književnost i  
ženske revolucionarne autobiografije 

Žan Pjer Morel u Predgovoru svoje temeljne studije Nepodno-
šljivi roman: književna internacionala i Francuska 1920–1932, na 
sažet i jednostavan način predstavlja globalnu književno-političku 
situaciju leve odnosno proleterske književnosti: 

„Između 1920. i 1935. godine na obodu Treće internacionale, ali 
i uz njenu podršku, postojala je Internacionala revolucionarnih 
književnika. Grupa koja se povremeno okupljala, na kraju se razvila 
u malu organizaciju, po uzoru na onu veliku. [...] Ta ’Književna 
internacionala’ (bez 	 presedana u istoriji) je od početka verovala 
da je njen poziv bio da svuda pomogne nastanak ’proleterske’ 
književnosti, ali se nad njenim programom nadvila velika senka 
dvosmislenosti kad je u SSSR-u ’proleterski’ dobilo i značenje 
’aktivistički’“ (2013: 7).

Pozivanje na Morela – koji je razvojne procese i polemike na 
književnoj levici u zadatom periodu i pretežno kroz odnos njena 
dva velika centra, Moskve i Pariza, u nekim aspektima sagleda-
vao i iz, moglo bi se tvrditi, konzervativne perspektive – za ovu 
temu je korisno iz pojmovnih i terminoloških razloga. Upravo na 
primeru središnjih jugoslovenskih romana angažovane ženske 
proze, romana Milke Žicine – Kajin put (1933) i Devojka za sve 
(1940), u njihovom komparativnom sagledavanju s romanom 
Kći zemlje (Daughter of Earth, 1929) Agnes Smedli, može se 
potvrditi postojanje književne internacionale, i to upravo onakve 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

112

kako je Morel određuje, kao pojave bez presedana u istoriji, a 
uz to pokazati i da je unutar nje postojala ženska književna in-
ternacionala, bez obzira na to da li su veze između književnica 
koje su je činile bile organizacione ili samo epohalno-tipološke. 
Odnosno, poetičke srodnosti koje se mogu uočiti između romana 
Agnes Smedli i dva romana Milke Žicine navode na pretpostavku 
o nužnosti daljeg proučavanja leve odnosno proleterske ženske 
književnosti inter- i transnacionalno, koje bi zapravo zaista moglo 
da s potpunom sigurnošću potvrdi postojanje ženske književne 
(proleterske) internacionale. Pretpostavka je da bi vreme njenog 
delovanja bilo vezano za sredinu i kraj 20-ih i ukupne tridesete 
godine 20. veka. 

Pored toga, kao i u slučaju angažovane ženske proze, koja se 
neminovno nadovezuje na žensku književnu tradiciju tj. ukupnu 
prethodnu žensku književnost (ne samo onu specifično leve ori-
jentacije), tako i ženski levičarski internacionalizam ima korene u 
raznovrsnim ženskim „internacionalizmima“, počev od različitih 
ženskih pokreta koji su se po pravilu povezivali i umrežavali u 
međunarodne organizacije, pa do konkretnijih praksi i fenome-
na. Takav je i jedan fenomen koji odgovara upravo životu i delu 
ove dve autorke. Naime, u savremenim istraživanjima periodike 
dobro je uočena figura mlade reporterke koja putuje po svetu (the 
globe-trotting girl reporter), kao uticajan istorijski fenomen ame-
ričke kulture poslednjih decenija 19. i početka 20. veka. Pri tome 
je uočeno da je tada pojava dobila i svoj odgovarajući književni 
lik, kakva je Henrijeta u romanu Portret jedne ledi (1881) Henrija 
Džejmsa (Lutes 2008: 167–181). 

U svakom slučaju, dok je takođe pretpostavka da se ženska 
književna internacionala formirala na obodu „Književne inter-
nacionale“, dotle se može tvrditi da su na sceni jugoslovenske 
književne levice ovi ženski romani mnogo bliži njenom centru 
nego periferiji. Takav se zaključak nameće kada se posmatra kon-
tekst prvog prevoda romana Kći zemlje na srpskohrvatski jezik i 
objavljivanja romana Kajin put. Kontekst njihovog objavljivanja 
pokazuje, između ostalog, da ono i jeste bilo motivisano upravo 
jednim osećanjem levih književno-političkih grupa koje pominje 
Morel, osećanjem da je njihov poziv da svuda pomognu nastanak 
proleterske književnosti. Upravo je jedan od uticajnih članova 
morelovski shvaćene književne internacionale, Oto Bihalji-Me-



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

113

rin, uz svog brata Pavla Bihalija, prepoznao vrednost i značaj 
datih romana za taj projekat, zahvaljujući čemu su se oni i našli u 
ediciji izdavačke kuće Nolit u kojoj su objavljeni. Kao član Ko-
munističke partije Nemačke, Oto Bihalji-Merin je tokom svojih 
redovnih putovanja i boravaka u Nemačkoj dugo bio i u jednom 
od kulturno-političkih središta komunističke internacionale – u 
Berlinu – u kojem se formirala koncepcija proleterske književ-
nosti, a romani iz celog sveta, koji su smatrani proleterskim, bili 
prevođeni na nemački jezik. Iz tog središta i izvora najčešće su 
i dospevali u Nolitovu redakciju. Romani Agnes Smedli i Milke 
Žicine dodatno su se vrednosno izdvajali među njima, jer su to 
bili proleterski romani koje su napisale same proleterke. Romani 
su u punom smislu ispunili na početku naznačenu izdavačku po-
etiku kuće Nolit, imajući u vidu još i to da su za prvi roman koji 
su objavili 1929. godine urednici izabrali roman o položaju žena 
u kapitalizmu: O jednoj Mariji Andrea Bajona (Historie d’une 
Marie, 1921). U citatu iz autobiografskih zapisa Mitre Mitrović, 
koji je uzet za moto Drugog poglavlja ove monografije, sadržano 
je i svedočanstvo da ovaj roman i jeste uticao na mlade žene (bila 
je „osmi razred“ kada je dospeo u njene ruke, piše ona, dakle u 
uzrastu od 18 i više godina), i svedoči kako su Nolitove knjige i 
uređivane i štampane i deljene s dugoročnim planom: „a valjda 
su je i odabrali da mi dadnu takvu, o ženi, mladoj, kako bi više na 
mene delovala“ (Mitrović, 2023: 119). 

Samu izdavačku kuću Nolit Oto Bihalji i Pavle Bihali osnova-
li su godinu dana ranije, 1928. godine, kada su pokrenuli i časopis 
Nova literatura, koji će već krajem 1929. godine biti zabranjen, 
s poslednjim objavljenim brojem 1930. godine. Izdavačka kuća 
istog a skraćenog imena, nastavila je, međutim, da odoleva dr-
žavnoj cenzuri.

Romani Agnes Smedli i Milke Žicine su, dakle, ne samo 
ispunjavali, već su i prevazilazili očekivanja nolitovskih inte-
lektualaca: oni su u odnosu na Bajonov roman bili autentičniji, 
jer su u njima i kroz njih same žene ispisivale sopstveno, žensko 
iskustvo. Ne manje važan u kontekstu date ženske internacionale 
jeste i roman Virineja (Виринея), sovjetske književnice Lidije 
Sejfuline, objavljen izvorno na ruskom 1924. godine, a u prevodu 
Mire Čehove na srpskohrvatski u Nolitovoj (pod)ediciji Romana 
o selu i seljaku štampan 1933. godine. To je zapravo edicija u 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

114

okviru koje je sledeće godine objavljen i prvi roman Milke Žicine. 
Iako ima mnogo razloga da se i roman (ili pak duga pripovetka) 
Virineja, koji govori o borbi za emancipaciju jedne seljanke i o 
građenju novog sveta, analizira uporedo s dva odnosno tri izdvoje-
na romana, on će ovom prilikom biti namerno ostavljen po strani, 
budući da se opredeljujemo za fokusiraniju analizu, odnosno za 
poređenje života i dva romana Žicine s autorkom i romanom s 
kojom je sličnost manje očekivana i podrazumevana. Naime, i u 
naučnoj i u opštoj javnosti, kada je reč o socijalističkom realizmu 
ili proleterskoj književnosti, (naš) pogled se – dobrim delom i 
opravdano – automatski okreće ka Sovjetskom Savezu; važno je 
zato za analizu i principijelno izabrati ono što je manje stereotipno 
i manje proučavano, a što je uz to, kao što će se videti, imalo 
značajnu recepciju u jugoslovenskom kontekstu.

Milka Žicina i Agnes Smedli pripadale su i jednoj proleterskoj 
internacionali koja se formirala paralelno i relativno nezavisno 
u odnosu na književnu internacionalu vođenu intelektualcima, 
koja je književnu proletersku internacionalu nastojala da stvori 
odozgo. Ta je, naime, proleterska i književna internacionala 
nastajala odozdo, svakako i kao projekat podstican odozgo, ali 
ne čekajući i ne sledeći uvek, posebno u književnom stvaranju, 
uputstva zvaničnih partijskih i književnih organizacija o tome 
šta i kako treba pisati, šta tačno prevoditi i šta isključivo čitati. 
Sâmo pomenuto iskustvo ove dve autorke, pored toga što je bilo 
žensko, od najranijeg doba bilo je proletersko, a kao proletersko 
je isto tako od najranijeg doba bilo i internacionalno. Može se 
slobodno reći da je iskustvo Agnes Smedli bilo internacionalno 
čak i pre nego što se otisnula u Evropu i Kinu, dok je boravila 
u okviru granica SAD, jer su radničke i sindikalne organizacije 
kojima se priključivala bile (i) internacionalne, kao i zato što se 
paralelno sa njima uključivala u one emancipatorske pokrete u 
SAD koji su bili nužno internacionalne prirode (za oslobođenje 
i dekolonizaciju Indije, između ostalih). Milka Žicina se pak već 
posle prvog zvaničnog zaposlenja 1919. – sa sedamnaest godina 
u svojstvu daktilografkinje u Beogradu – otisnula u Beč 1920, a 
potom sve dalje, ka Nemačkoj (Frankfurt), Francuskoj (La Kroa, 
Mec, Pariz), Belgiji i Luksemburgu (Žicina 2002: 286–291). Idući 
tim putem ulazila je u krugove radnika koji su se odozdo povezivali 
i uzajamno pomagali: „I svi su mi tada izlazili u susret. Svi su bili 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

115

levo orijentisani i pobunjeni“ (Žicina 2002: 286). U Parizu, 1925, 
Žicina ulazi u pravu internacionalnu proletersku zajednicu: 

„Na tom metrou kod Sen Mišela večito ima Jugoslovena. Jedan od 
njih uputio me je na radnički sindikat. [...] Stanovala sam u početku 
u hotelu „Bernarden“ u Rue de Bernardin. Tu sam se upoznala sa 
Vesom Maslešom. Mislim da je tada bio stigao u Pariz iz Nemačke. 
Bio je mlađi od mene, bili smo dobri drugovi. Kad sam prvi put 
ušla u Vesinu sobu, čitao je neku knjigu. Bio je to Marksov Kapital, 
na nemačkom“ (Žicina 2002: 291). 

Zanimljivo je da je upravo u Parizu Milka Žicina upoznala i De-
sanku Maksimović, i da „prijateljuje[m] s njom od tada“ (Isto 300). 

Povratak Milke Žicine iz pečalbarenja – tokom kojeg je 
upoznala i svog doživotnog partnera Iliju Šakića i udala se za 
njega 1928. godine – i relativno smireniji život koji će u jednom 
trenutku početi da vodi u Beogradu od jeseni 1931. godine, kao 
sobarica u Zadružnom konačištu (Žicina 2002: 302), doveo je 
zapravo i do pisanja njenog prvog romana. Žicina svedoči: „Ja 
sam imala običaj da pišem kad sam sama, i kad je tišina. To sam 
morala činiti. Ali sam redovno to cepala, jer to su bile samo moje 
stvari“ (Isto, kurziv S. B.). Ono što ju je uverilo da bi mogla da 
napiše ozbiljnije delo za zvaničnu književnu javnost bilo je čitanje 
jedne pripovetke tokom istog tog ukradenog vremena na poslu 
u Zadružnom konačištu. U časopisu Stožer pročitala je priču „o 
jednoj majci koja nosi dete u ambulantu, radnica“, i „odjednom 
sam videla da se o životnim stvarima može pisati jednostavno, 
istinito i životno [...] i počnem pisati ’Kajin put’, ono što će docnije 
postati ’Kajin put’“ (Isto 303, kurziv S. B.). 

U svedočenju o genezi romana izdvajaju se ovde, dakle, bar 
tri osobenosti ženskog proleterskog autobiografskog romana: 1) 
prisvajanje i osvajanje ili pak „krađa vremena“ kojeg proleterka 
zapravo za pisanje nema, 2) unutarnji poriv, poziv i nužna potreba 
da se piše i 3) ohrabrenje koje dolazi spolja, iz činjenice da postoje 
urednici koji objavljuju jednostavne životne priče, slične onima 
koje autorka u nastajanju u početku piše samo za sebe. 

Pored toga, podjednako je važan i četvrti specifičan momenat 
ovoga žanra koji se očitava iz naknadnog svedočenja Milke Žicine, 
a to je činjenica da se kroz sam čin pisanja odvija (politička) su-
bjektivizacija one koja piše. Naime, indikativno je to da je Žicina 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

116

najpre počela da piše roman o ocu, dajući mu i radni naslov Pater 
familias, ali da se u samom procesu pisanja ta prvobitno zamišljena 
priča povukla pred snagom unutarnjeg procesa – samoopisivanja i 
samoanalize – koji je pisanje te priče i pokrenuo. „I umesto priče 
kakvu sam zamislila, priče o ocu porodice“, svedoči Žicina, a mi 
joj verujemo, „nova priča se raspredala, i tako je nastao ‘Kajin 
put’“ (Isto 304). Ta nova tj. druga priča koja se, uslovno rečeno, 
spontano raspredala (i Milki Žicinoj se ovaj metonimijski, pene-
lopski pojam ženskog stvaralaštva, tokom razgovora sa Markom 
Nedićem, nameće se, rekla bih, i spontano i svesno), potiskuje 
prvobitno koncipiranu priču zato što autorki oni redovi koje piše o 
junakinji Kaji, autobiografskom liku, donose nešto što joj pisanje o 
ocu ne donosi. Žicina kaže: „Bilo je lepše, sve je bilo toplije sećati 
se sebe u detinjstvu, a ne nekog drugog, iskazivati se i govoriti o 
sebi, i na neki način staviti se, ubrojati se među ljude – jedinka 
među ljudima“ (Isto). 

Drugim rečima, kroz ovakvo pisanje Milka Žicina je po-
tvrđivala sebe kao ličnost i spoznavala vrednost svoje ličnosti 
u zajednici. U širem pak smislu može se tvrditi da autorke koje 
dolaze iz privilegovanih društvenih slojeva, i svoju ličnost zato 
doživljavaju dovoljno vidljivom, potvrđenom i uvaženom, imaju 
i privilegiju da biraju. Ovakve autorke mogu da pišu i o sebi i o 
Drugome, tj. o onome što je izvan njih samih, i da se poigravaju 
temama i žanrovima, kao i odnosom između ličnog i neličnog, dok 
autorke koje dolaze iz društveno nepriznatih i krajnje marginalizo-
vanih slojeva takoreći moraju, makar u prvim delima, da uspostave 
sopstvenu ličnost, a ona se uspostavlja upravo kroz pisanje i javnu 
vidljivost njihovog dotle nepriznatog iskustva.  

U toku 1932. godine Žicina je završila pisanje svog prvog 
romana (Isto: 304) i zahvaljujući svojoj odvažnosti stigla do 
književnog kritičara Velibora Gligorića, kojem je lično predala 
rukopis, da bi ga on nakon čitanja preporučio uredništvu Nolita 
(Isto: 305–306). 

Roman Kći zemlje (Daughter of Earth, 1929) Agnes Smedli 
objavljen je prvi put u Kraljevini Jugoslaviji iste godine kada je 
Žicina svoj roman pisala i završila, 1932. godine, pod naslovom 
Sama, u prevodu Bogomira Hermana, u izdavačkoj kući Nolit. 
Za ovu temu nije bez značaja činjenica da o okolnostima prevoda 
ovog romana, pa tako i o naizgled neobičnom izboru naslova, sa-



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

117

znajemo zahvaljujući (skorašnjem) objavljivanju Sećanja Ljiljane 
Herman. Reč je, naime, o jednoj od onih ženskih autobiografskih 
i memoarskih knjiga i zapisa, koje su se pojavile zakasnelo ili i 
posthumno, a iz kojih u potpunosti možemo da rekonstruišemo 
sve potrebne detalje fenomena angažovane ženske proze. 

Takođe, za ovu temu nije bez značaja ni način i kontekst 
objavljivanja ovih kratkih memoara ili pak, pošto je možemo de-
finisati i tako, ove kratke ženske autobiografije. Memoari su pod 
punim naslovom Bogomir Herman Miškec: sećanja objavljeni 
u sklopu knjige Herman Quo vadimus (2023). Urednici izdanja, 
Dragan Stojković i dr Stefan Gužvica, knjigu su posvetili delu i 
ličnosti komuniste Bogomira Hermana, kao što bi se to reklo i za 
memoarski zapis njegove supruge, barem po naslovu toga zapisa. 
Urednici su, uz ovaj tekst, u knjigu uključili dokumente koji svedo-
če o životu Bogomira Hermana, zatim njegove polemičke članke 
objavljivane u periodici, studiju jednog od urednika, istoričara dr 
Stefana Gužvice („Bogomir Herman: Kritička misao radničkog 
intelektualca“) i književne odnosno pesničke tekstove književnice 
Maje Herman Sekulić, napisane kao in memoriam na njenog oca. 

Na taj način, jedna je ženska autobiografija ostala pomalo 
skrivena unutar glavnog narativa, ali u isto vreme i prvi put u 
javnosti otkrivena za (feministička) čitanja i tumačenja. Kako 
glavni narativ autobiografije govori zapravo o sukobu na knji-
ževnoj levici, s obzirom na to da je Bogomir Herman bio onaj 
čijim je polemičkim člankom „Quo vadis, Krleža?“ (objavljenim 
pod pseudonimom A.B.C.), taj sukob u jugoslovenskom kontek-
stu zvanično započeo, može se reći da zapis Ljiljane Herman i 
u kompoziciji knjige pridobija onu poziciju i konotaciju koju je 
angažovana ženska proza imala unutar jugoslovenske leve odnosno 
socijalne literature – prisutna i živa a samo povremeno dovoljno 
vrednovana. Iz toga zapisa saznajemo mnogo o kontinuitetu 
intelektualnog i (van)partijskog delovanja Bogomira Hermana, 
njegovih bliskih i drugih saboraca, o važnim momentima anti-
fašističke jugoslovenske borbe, ali i o činjenicama od značaja za 
angažovanu žensku prozu.

Saznajemo najpre da je Bogomir Herman počeo da prevodi 
za Nolit u trenutku kada je ostao bez zaposlenja. Ljiljana Herman 
podseća i na deo iz knjige Izdavač Pavle Bihali (Nolit, 1978), u 
kojoj Hugo Klajn procenjuje da je Bogomir Herman uticao na 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

118

Pavla Bihalija više nego Velibor Gligorić i Bogdanović [Milan], 
te da je Bihali posebno cenio Hermanovo poznavanje marksizma 
(Herman 2023: 21). 

Saznajemo i ključne podatke u vezi s prevodom romana 
Agnes Smedli: „Od Nolita je dobio knjigu Agnes Smedli Eine 
Frau Allein (u prevodu: Sama) da je prevede sa nemačkog jezika.1 
Božo mi je dao da pročitam tu knjigu pre nego što je počeo sa 
prevođenjem i da mu kažem svoje mišljenje“ (Isto). Saznajemo, 
dakle, kako je započela recepcija ovog romana u Jugoslaviji, i ko je 
bila njegova prva čitateljka i kritičarka. Zahvaljujući objavljenim 
zapisima Ljiljane Herman, čitamo i prvu, ma kako šturu, kritičku 
ocenu romana (datu po sećanju), a zatim i naknadni, postfestum 
doživljaj, koji je uključio i sav u međuvremenu protekli život prve 
jugoslovenske recipijentkinje ovog romana: 

„Knjiga je bila vanredno interesantna (dvaput je i posle rata 
štampana). Tom knjigom kao da mi je [misli: Bogomir Herman] 
odredio sudbinu. U životu sam često ostajala sama, sada sam opet 
sama i stara. Možda je to dobro, da bih obnovila razna lepa i teška 
sećanja sa Bogomirom Hermanom, koji je sigurno bio najbolji i 
najpozitivniji čovek u mom životu“ (Isto: 22, kurziv S. B.).

Ovo poistovećivanje Ljiljane Herman sa romanom odnosno 
sudbinom glavne junakinje romana Sama koje je, kroz njen zapis, do 
javnosti dospelo posthumno i praktično uzgredno i to tek 2023. godine, 
odnosno u funkciji revalorizacije i rehabilitacije rada njenog supruga, 
možemo tumačiti kao dovoljan osnov za hipotezu da je roman Sama 
imao široku recepciju i intenzivan odjek među njegovim čitateljkama 
tokom tridesetih godina. Uz to, i za hipotezu da se u privatnim tj. 
ličnim arhivama širom Jugoslavije nalaze dnevnici i autobiografski 
zapisi (ne)poznatih žena koji bi dodatno o tome posvedočili. Posebno 
je indikativno što se Ljiljana Herman romanu i samoj Agnes Smedli 
vraća u epilogu zapisa, naslovljenom sa „Umesto epiloga“: 

1	 U daljem toku zapisa, Ljiljana Herman će preciznije posvedočiti 
da je, počev od 1931. godine, kada je ostao bez posla kao solicitator u 
advokatskoj kancelariji, Herman do marta 1933. godine za Nolit paralelno 
prevodio tri dela: pored romana Sama, to su Zapiši to, Kiš Egona Ervina Kiša 
i Praistorija (misli se na delo Praistorija čoveka prema današnjem stanju 
nauke Morica Hernesa, objavljeno 1933) (Isto: 40).



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

119

„Iz današnje perspektive čini mi se da je prva knjiga koju je Božo 
preveo – Sama od Agnes Smedli – u nekim najtežim trenucima 
odlučila moju sudbinu, dok sudbina Bože Hermana, koja gotovo 
da nema prave paralele na našim prostorima, ima nekih čudnih, 
simboličnih sličnosti sa sudbinom autorke ove knjige, poznate 
američke književnice i levičarke. Jednako su doživeli: Herman, 
dok je bio mladić, Oktobarsku revoluciju, a Agnes Smedli, 1934. 
Kinesku revoluciju – kao san o pravednom svetu. Kao i Herman, 
Smedlijeva će pokazati suviše nezavistan, otvoren duh da bi dugo 
izdržala dogmu Komunističke partije i politiku Kominterne kasnih 
dvadesetih i tridesetih godina“ (Isto: 83, kurziv S. B.). 

Ljiljana Herman zatim ukratko prikazuje ceo život Agnes 
Smedli, počev od distanciranja od Staljinove politike, preko odlaska 
u Kinu u svojstvu dopisnice Frankfurter cajtunga (Frankfurter Zei-
tung), proglašenja za trockistu ali i maoistu od strane Komunističke 
partije SAD, zatim makartističkih progona, pa sve do proglašenja za 
špijuna u službi SSSR-a. Odnosno, Ljiljana Herman i šire uspostav-
lja paralele između dve revolucionarne a individualističke biografije 
(Isto: 84). Ono što je puna istina, međutim, jeste da život i sudbina 
Agnes Smedli (v. Ruth Pierce, The Lives of Agnes Smedley, 2005) 
podjednako korespondira sa životom i sudbinom Milke Žicine (v. 
Razgovor Marka Nedića sa Milkom Žicinom, Žicina 2002), baš kao 
što korespondiraju i njihovi romani. 

Kao što je još ranije u svojim sećanjima istakao Oto Biha-
lji-Merin, „Milka Žicina, kućna pomoćnica i proleterka, bila je 
duhovna sestra američke radničke spisateljke Agnese Smedli, 
čija je hrabra životna knjiga Sama takođe objavljena u Nolitovom 
izdanju“ (Bihalji-Merin 1978: 50. kurziv S. B.). Sagledani, dakle, 
kao fenomeni angažovane ženske proze, u internacionalnom smislu 
i opsegu, dati se romani ne mogu razumeti bez biografija njihovih 
autorki i neodvojivi su od njih. To je osnovna teza ovoga poglavlja. 
Deo tih biografija ispisan je kroz autobiografske diskurse ovih roma-
nopisateljica: ti su autobiografski diskursi, s jedne strane, sadržani 
u samim njihovim romanima, a s druge, predstavljaju ih tekstovi 
koji su, bez primarne namere, postali vrsta autobiografskog zapisa. 

Takav autobiografski tekst je intervju koji je Marko Nedić 
vodio s Milkom Žicinom 1973. godine, a objavljen tek 2002, i 
koji zapravo nije ništa drugo, može se tvrditi, do stenografisana 
autobiografija Milke Žicine. Marko Nedić u zabelešci pred os-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

120

novnim tekstom i piše da taj tekst, s obzirom na to da ga je Milka 
Žicina pročitala i odobrila, odnosno autorizovala, treba smatrati 
autorkinim: „Stoga se ova izlaganja mogu smatrati verno prene-
senim i, koliko je to mogućno u sličnim prilikama, autentičnim 
tekstom same Milke Žicine“ (Žicina 2002: 282). Pored toga, 
ključna objašnjenja o jugoslovenskom izdanju romana Agnes 
Smedli nalazimo u drugoj posthumnoj ženskoj (revolucionarnoj) 
autobiografiji – onoj Ljiljane Herman. 

Druga bitna teza ovoga poglavlja – delimično već objaš-
njena –  jeste da navedeni romani Agnes Smedli i Milke Žicine 
predstavljaju dovoljan „uzorak“ na osnovu kojeg se može uvoditi 
i izdvojiti pojam ženske književne internacionale, uz postojeći 
pojam književne internacionale ili Internacionale revolucionarnih 
književnika. Dovoljnost ovako suženog uzorka nalazi se, kao što 
je napred nagovešteno, u prirodi jednog od kontekstâ u kojem su 
se ova dva romana našla jedan blizu drugog: to je izdavačka kuća 
Nolit, i njena politika objavljivanja proleterskih romana, odnosno 
samog stvaranja žanra proleterskog romana. Osnivači Nove lite-
rature, i istoimenog „časopisa za kulturna pitanja“ (1928–1930) i 
izdavačke kuće (1928), braća Pavle Bihali i Oto Bihalji-Merin, bili 
su dosledni akteri opisane književne internacionale. Ovaj potonji 
čak i doslednije, kao što je takođe naznačeno, u smislu doslovnog 
stalnog boravka u najvažnijim partijskim centrima Komunističke 
internacionale, pre svega u Berlinu i Parizu. Indikativno je to da 
se upravo u pojavi dve autorke i u njihovim romanima, nalazio 
ideal proleterskog pisca i proleterskog romana o kakvom su in-
ternacionalisti poput Ota Bihaljija-Merina i Pavla Bihalija sanjali: 
pisac je i sam proleter, u velikoj meri samouk, i piše proletersku 
književnost čiju autentičnost garantuje sopstvenim životom. 

Poput angažovane ženske proze u jugoslovenskom kontekstu, 
i poput internacionalnog levog feminizma, sledeća je teza ovog po-
glavlja ženska književna internacionala bila je integralni deo opšteg 
pokreta (književne internacionale), ali je isto tako unutar njega, ili 
razvijajući se uz njega, imala i svoju autonomiju. Ta je autonomija 
proizilazila iz neminovne razlike između ženskih iskustava, do tada 
nezapisanih, u odnosu na dominantno prisutna i poznata muška isku-
stva, kako u fikcionalnoj književnosti tako i u onoj dokumentaristič-
koj. Kao što Alis Voker napominje za roman Kći zemlje, a doslovno 
isti opis važi i za romane Žicine, „to je istinita priča (dodamo li ili 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

121

oduzmemo par sitnih promena, brisanja ili ulepšavanja) života jedne 
žene. Meri Rodžers iz Kći zemlje je Agnes Smedli, i kroz njenu priču 
mi naziremo priče bezbrojnih drugih koje nisu mogle da govore i 
kojima, u svakom slučaju, nikada nije bilo namenjeno da ih neko 
čuje“ (Walker xiv, prevod S. B.). Data različitost ženskih iskustava u 
odnosu na iskustva muškaraca nije značila samo uvođenje različitih 
i novih motiva i tema, već i književnih postupaka i formi koje su 
se autorkama nametale u odnosu na one koje su im iz dotadašnje 
književnosti već bile poznate. 

4.2. Agnes Smedli i roman Sama: u Nolitovom izdanju (1932), iz-
danjima na izvornom jeziku i u kontekstu odgovarajućih recepcija

Prvo izdanje prvog i jedinog romana Agnes Smedli – Dau-
ghter of the Earth (1929) – imalo je značajnu neposrednu recepciju 
u SAD (gde je ponovo štampan 1935) i, putem prevoda, interna-
cionalno. Nakon Drugog svetskog rata u SAD je roman praktično 
pao u kratki zaborav dok ga na svetlost dana ponovo nije izvela 
izdavačka kuća Feminist press, objavivši ga 1973. godine, a zatim i 
ponovivši izdanje 1987. i 2019. godine. Svako novo izdanje dono-
silo je nove predgovore ili pogovore (Hoffman 1987: 312). Grubo 
sažimajući, moglo bi se reći da dok je prvobitna recepcija romana 
bila primarno u ključu proleterske književnosti, nakon reizdanja iz 
1973, u novom kontekstu, ona postaje primarno feministička. Time 
su, s jedne strane, bila nadoknađena feministička značenja romana 
koja su nosioci ideje (međunarodne) proleterske književnosti – 
uprkos nameri da ih istaknu – neminovno često previđali. S druge 
strane, na taj način je u novim reizdanjima primarni proleterski i 
komunistički kontekst romana ipak učinjen manje vidljivim. Među 
kritičarkama koje su pak i dalje prilazile romanu s marksističkih 
pozicija i istraživanja proleterske književnosti, dolazilo je do bit-
nog razmimoilaženja, pa je roman shvatan ili kao „uzoran primer 
podžanra proleterske fikcionalne autobiografije“, u interpretaciji 
Barbare Foli (Guttman 2000: 489), ili kao delo koje upravo njegov 
feministički sadržaj „isključuje iz žanra proleterskog romana“, u 
tumačenju Pole Rabinovic (Isto).  

Prvo izdanje romana na srpskohrvatskom jeziku objavljeno 
je, kao što je pomenuto, u prevodu Bogomira Hermana, u okviru 
Biblioteke Nolit 1932. godine, pod naslovom Sama. Biblioteku je 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

122

uređivao odbor koji su u tom trenutku činili Pavle Bihali, Milan 
Bogdanović, Gustav Krklec i Josip Kulundžić, a grafički je knjigu 
opremio Pavle Bihali. Po ustaljenom tehničkom rešenju, uvodne, 
„nulte“ stranice svih primeraka knjiga sadržale su prilepljenu 
fotografiju autora, u ovom slučaju Agnes Smedli, kao i podatak 
o „prvobitnom naslovu“: A Daughter of the Earth. Knjiga nosi 
upadljiv pečat likovnog talenta i izdavačke brige Pavla Bihalija: 
same „meke“ korice knjige su prijatne za držanje u rukama, prelom 
teksta proizvodi poseban estetski ugođaj, a fotografija i potpis 
spisateljice simbolički garantuju, kao i kod ostalih dela, i u skladu 
sa edicijskom politikom, njegovu autentičnost.2 

Isti prevod preštampan je 1954. godine u izdanju Novin-
sko-izdavačko-štamparskog preduzeća „Minerva“ iz Subotice (Be-
ograda), i prema tom izdanju delovi romana će dalje biti citirani. 
Grafičku opremu tj. nacrt za omot reizdanja načinio je Vladimir 
Gorbunov. Upadljiva razlika između kvaliteta opreme dva izdanja, 
i nehotice, na upečatljiv način prikazuje, slobodno se može reći, 
dramatičnost onoga što se dogodilo u međuvremenu: na prvom 
mestu, činjenicu da je onaj koji je umeo da proizvede lepu knjigu, 
Pavle Bihali, odsutan, tj. da je tokom okupacije streljan u grupi 
prvih uhapšenih i „kažnjenih“ antifašista i Jevreja, i to upravo i 
zbog delatnosti u sklopu Nolitovog izdavaštva, pa tako i rada na 
ovome romanu.

Kako je srpskohrvatski prevod Bogomira Hermana nastao 
na osnovu nemačkog izdanja romana, to se izdanje može smatrati 
sadržanim u njemu, odnosno prisutnim kada vršimo komparativnu 
analizu izvornog engleskog i srpskohrvatskog izdanja. Pretpostav-
ka je (što bi dalje potencijalno obimnije istraživanje o tome na 
osnovu kojih verzija i prevoda su „nolitovci“  sačinjavali sopstvene 
prevode) da je nemački prevodilac taj koji je načinio intervencije 
koje će, verovatno bez ikakvog uvida u original, po automatizmu 
učiniti i Bogomir Herman. Te su intervencije vrlo upadljive: po-
četno poglavlje originalne verzije na engleskom premešteno je u 
dva prevoda na kraj romana, a ime glavne junakinje, Meri Rodžers 
(Marie Rodgers), promenjeno je u Agnes(a) Smedli. 

2	 Primerak romana u Univerzitetskoj biblioteci poklon je iz lične 
biblioteke poč. dr Milorada Sretenovića, lekara, kako je u ćiriličnoj posveti 
pisanim slovima na uvodnoj strani napisano. Prvo izdanje nosi redne rimske 
brojeve uz poglavlja, od jedan do osam, a drugo posleratno izdanje ih nema.



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

123

Među prvim prikazima prevedenog romana, 1932. godine, a 
pripadajući orbiti književne internacionale, izdvaja se prikaz romana 
„Sama“ Rista Ratkovića [potpisan sa Ratk., pseudonim je razrešio 
bibliograf Staniša Vojinović] u Srpskom književnom glasniku (1932b: 
387–388), objavljen u rubrici Prikazi i beleške, koja se u strukturi 
ovog časopisa nalazila na kraju broja, a čiji su članci štampani sitnijim 
i zgusnutijim fontom. Ratković nije tek slučajni autor ovog prikaza, 
već je jedan od onih koji su sistematski prikazivali dela proleterske 
književnosti sa tematikom „prećutno sankcionisanog zloupotre-
bljavanja ženske radne snage“ (Ратковић 1932a: 153). Samo par 
brojeva pre toga Ratković je u istom časopisu, takođe pod šifrovanim 
potpisom, prikazao roman Devojka za pisaćom mašinom Rudolfa 
Brauna, u izdanju Nolita. Ovde pak prikaz romana Sama zaslužuje 
ekstenzivan citat, jer Ratković ističe, između ostalog, upravo to da 
je Agnes Smedli prva žena autorka u svim Nolitovim edicijama:

„Autor ovog dela, američka spisateljka Agnes Smedlej, prva je žena 
u Nolitovim edicijama. Ali ona već može, sa ovim romanom, stati 
uz najbolje pisce koje je dosada ovo preduzeće izdalo. Ovo što je 
ona napisala ’nije delo lepote’, kako ona sama na kraju knjige kaže, 
’stvoreno da bi neko proveo nekoliko slobodnih časova; nije sim-
fonija koja uzdiže duh i oslobađa ga životnog jada.’ ’To je istorija 
jednog života ispričana u očajanju i nesreći’. Ali, u isto vreme, ta 
je istorija data u sklopu objektivnih i konkretnih činjenica, koje 
utiču na taj život, tako da ona nije više u znaku jedne individu-
alističke koncepcije, već živ izraz jednog golog života i njegove 
okoline, njihovog međusobno naizmeničnog delovanja. Stav sa 
kojeg Agnes Smedlej rasvetljuje svoj razvoj i njegove uslove, nije 
napamet naučen: on je uslovljen celokupnošću njenog života. I zato 
njene refleksije, i njeni zaključci, nameću se kao stvarno iskustvo, 
krvavo otkupljeno. Taj samotni put, od bedne radničke devojčice 
do samostalne žene koja ispravno rešava razne društvene probleme, 
– to je ta istorija koju je o sebi napisala Agnes Smedlej. Hrabra i 
energična, ona je uporno išla svome najdražem cilju: da se istrgne 
iz bede i neznanja, i da postane samostalna. Zato su dugo vremena 
nju interesovale samo osnovne životne pojave; ona je poznavala 
samo ’rad i 	jelo’’, i znala samo da ’postoje ljudi koji rade samo za 
svoj hleb, i drugi koji to ne čine’“  (1932b  387–388, kurziv S. B.) 

Indikativno je da poslednje naglašene reči iz odabranog citata 
precizno odgovaraju „formuli“ koju su za oslobođenje žena po-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

124

stavile španske anarho-sindikalistkinje, ujedinjene u organizaciju 
Slobodne žene (Mujeres Libres), osnovanu 1936, o kojima je bilo 
reči u prethodnom poglavlju (v. Acklersberg 1985: 65), budući da 
podrazumevaju podređenost žena u društvu trima uzrocima koje 
španske anarhistkinje izdvajaju koju godinu kasnije: podređenost 
žena kapitalu (odatle beda), neznanju (doslovno tako ovaj uzrok 
u romanu prepoznaje Ratković) i muškarcima (postati samostal-
na, znači postati ekonomski samostalna u odnosu na oca, muža, 
brata i sina).

Za Ratkovića je od posebne vrednosti bilo to što su junakinjina 
tj. autorkina (on ih izjednačava) „intelektualna iskustva“ zapravo 
„životna“, što su „njena saznanja zasnovana  na posmatranju realnih 
odnosa“. Zbog toga Ratković usvaja kao važna i legitimna autor-
kina zapažanja o levo orijentisanim intelektualcima sa kojima se u 
životu/romanu sretala, a koji sami nisu bili u dodiru sa siromaštvom 
i neznanjem, zapažanja da „većina tih kabinetskih soci[j]alista i 
revolucionara“ pripada „onoj grupi interesantnih i privlačnih inte-
lektualca koji radnika iz daleka idealizuju, i imaju romantičnu veru 
da će narod u pogodnom momentu, sa magičnom snagom koja u 
njemu počiva, ustati i izmeniti lice zemlje“ (Ратковић 1932: 388).

Ovde treba načiniti jednu digresiju i reći da vreme u kojem 
Ratković dati prikaz piše i jeste bilo vreme kada socijalisti i ko-
munisti koji nemaju radničko iskustvo, svesno biraju da doslovno 
odu po njega, da ga steknu, pa tako Sinkler Luis (Sinclair Lewis, 
1885–1951) – čiji je roman Babit takođe preveden i objavljen u 
istoj Nolitovoj ediciji 1930. godine – odlazi da radi na izgrad-
nji Panamskog kanala, a u vreme kada se kristališe potreba za 
Narodnim frontom, komunistkinja Simona Vej (Simone Weil, 
1909–1943)3, kao univerzitetska profesorka daje otkaz kako bi 
1934. godine počela da radi u fabrici. Njen zaključak, dat u knjizi 
Fabrički dnevnik,4 nakon ovog iskustva biće da uslovi života i 

3	 Interesovanje za njeno delo je obnovljeno u novije vreme kod nas. 
Videti npr. prevode njenih knjiga Težina i blagorodnost (2007, Novi Sad: 
Adresa, prev. Nina Živančević) i O ukidanju političkih partija (2018, Beo-
grad: Službeni glasnik, prev. Nebojša Zdravković). 

4	 Ovaj spis objavljen je na engleskom jeziku kao poglavlje knjige: 
Simone Weil, Formative Writings, 1929–1941, edited and translated by 
Dorothy Tuck McFarland and Wilhelmina Van Ness, Routledge (Routledge 
Revivals – first published in 1987), 2009.



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

125

rada fabričkih radnika „ne vode do revolucije već do očaja“, i da 
„ugnjetavnje ne izaziva revolt nego potčinjavanje“ (videti tekst 
koji prenosi Peščanik sa portala Jacobine: https://pescanik.net/
simon-vej-svetica-socijalistickog-pokreta/).

Risto Ratković uočio je i izdvojio i mnoge druge vredno-
sti romana i stila Agnes Smedlej (kako se tada transkribovalo 
njeno prezime), kao što je „iskrenost koja prevazilazi i samu 
iskrenost“, te „piščeva bezobzirnost kada je u pitanju istina“. 
Važno je, međutim, da Ratković kao komunista ne ističe samo 
i isključivo ideološku i gnoseološku vrednost romana, već da 
upravo pronalazi razliku između postupka Smedlijeve i knji-
ževnika-ideologa koji se nisu uspešno izborili sa dvostrukošću 
zahteva koju su sebi postavili, i koje im je postavljala revolu-
cionarna agenda:

„Pri svemu ovome, pak, ne treba misliti da je ovo delo Agnes 
Smedlej kakva rasprava, lišena umetničkog oživljavanja. Napro-
tiv, sve do poslednjih stranica, ono je pre svega jedan jedinstveni 
kompleks dešavanja, snažno izražen, sa puno vanrednih zapažanja 
i adekvatnih prenošenja. Ima u ovom romanu opisa koji zaplju-
skuju uzbudljivošću, i koji su neodoljivi po svojoj tačnosti. Bio on 
tiho dirljiv, kao nevina suza, ili fotografski veran, ili u razmerama 
široke patetike, njen izraz je skoro uvek na svome mestu. Agnes 
Smedlej, zatim, ima smisla i za jedva uhvatljive, na oko sićušne 
a značajne psihološke činjenice: ona primećuje, na pr., da hartiju 
sa 	koje je, gladna, pokupila mrve, baca oklevajući. I ako reali-
stički raspoložena, njeno stvaranje nije ona beskonačna, statička 
i najzad besciljna analiza kakvom se odlikuju i neki moderni, 	
’napredni’ romansi[j]eri. (Isto: 388). 

Nekoliko godina kasnije, ovom romanu se – u okviru „žen-
skog broja“ časopisa Život i rad, i inače programski orijentisanom 
ka ženskom autorstvu (kao temi i kao praksi) i ka levičarskoj 
ideologiji – vraća Paulina Lebl Albala (potpisana ovom prilikom 
bez prvog prezimena Lebl) člankom  „Savremena žena kao knji-
ževni stvaralac  –  Povodom romana Sama od Agnese Smedlej“ 
(Живот и рад, 10, 11/1938:  33–35). Paulina Albala smatra da 
je priroda romana Sama takva da njegovo tumačenje neminovno 
iziskuje pristup zasnovan na „determinističkoj teoriji, koja svako 
delo tumači kao proizvod mentaliteta i sredine gde se ono javilo, 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

126

kao i vremena kad je ono postalo“ (Албала 1938: 33). Kada tumači 
roman Agnes Smedli, Paulina Lebl Albala zapravo uspešno razre-
šava problem preupadljivog i sveprožimajućeg autobiografskog 
diskursa unutar ženskih proleterskih romana uopšte, pa se njene 
reči mogu primeniti i na dva romana Milke Žicine: „Roman Sama, 
ma kako da nosi otisak jedne plahe i ustreptale ženske duše, ma 
kako da izgleda čisto autobiografski, ima u stvari mnogo veći 
značaj: on je mnogo pre jedna optužnica, jedan uzbudljiv i rečit 
j’accuse protiv današnjeg društvenog uređenja, protiv okrutnosti 
klasnih razlika“ (Isto 34). 

U zaključnom delu članka Paulina Albala je praktično definisala 
i poseban književni tok, u tom trenutku njegovog formiranja, jer kako 
kaže, „roman Sama tipičan je za vrstu književnosti koja nastaje“ (Isto 
35, kurziv S. B.). Ona, naime, precizno detektuje da roman pripada 
korpusu koji se može nazvati književnost o novoj ženi (Pykett 1992: 
5; Barać 2015: 280–308; 318–320), ali i da ima pojedina distinktivna 
obeležja – koja će unutar toga toka izdvojiti prozu koja je borbenija i 
kolektivističkija. Paulina Albala daje čak jednu vrlo široku sliku žen-
ske književnosti, odlazeći daleko u prošlost, kako bi još upečatljivije 
definisala i trend kojem pripada roman Sama: 

„Prošla su u nepovrat vremena kada je monahinja Jefimija, daleko 
od sveta, u tišini i povučenosti manastirskoj, vezla zlatom i svilom 
bole otmene joj duše. Prošla su u nepovrat vremena kada je opet 
jedna žena, g-đa Lafajet, u svom gospodskom zamku, s brižlji-
vošću i delikatnošću kojom se kleše najskupoceniji dragi kamen, 
ispredala u svom uzor-delu Princeza de Klev najutančanije niti 
psihologije žene. Sada, u neodoljivom naletu nadiru iz zabačenih 
izba, iz suterena i mansarda, nedogledne povorke novih žena, pre-
kaljenih u trpljenju i oskudici, bacajući u svet krikove izgladnelog 
i namučenog tela, kao i izranjavljenog ženskog srca, željnog lepote 
i sunca, ljubavi i nežnosti“ (Isto 35, kurziv S. B.).

U pojedinim sintagmama Pauline Albale jasno odjekuje 
retorika i stil spisa Nova žena (1922) Aleksandre Kolontaj, ali sa 
jednim dodatnim značenjem koje aktuelni kontekst sugeriše  čita-
teljkama članka 1938. godine: a to je poziv na narodnofrontovsku 
borbu žena. Uočljivo je – za autorku kao i za mnoge od aktuelnih 
čitateljki Života i rada – da je od vremena kada je Aleksandra 
Kolontaj pisala svoj esej (izvorno 1913. odnosno 1919. godine), i 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

127

u odnosu na književna dela u kojima je ona pronalazila specifični 
tip/lik nove žene (a značajan deo tih dela govorio je još uvek o 
tzv. prelaznom tipu žene između „stare“ i „nove“, i značajan broj 
njih pisali su muškarci; v. Barać 2015; Pantelić i Barać 2023), u 
međuvremenu stasala nova generacija književnica koje su eman-
cipacijske diskurse i zahteve mogle da podignu na novi i viši nivo. 
To uočava Paulina Albala kada kaže da su te nove generacije 
književnica „bez imalo snebivanja, čak sa izvesnom drastičnošću 
i brutalnošću“ pripovedale „svoja iskustva, svoje poglede na svet 
i svoje nade u budućnost“ (Албала 1938: 35, kurziv S. B.). 

Oslanjajući se na navedene zaključke i, reklo bi se, istraži-
vačka uputstva Pauline Albale, u daljoj analizi izdvojićemo neke 
od ključnih momenata u romanu Sama, koji se, dakle, kao takvi 
i ukazuju iz sintetičke perspektive Pauline Albale, i samim tim 
korespondiraju s određenim aspektima dva romana Milke Žicine 
u fokusu ovog poglavlja. 

***
Već pri samom početku romana Sama, junakinja-pripoveda-

čica opisuje jednu uobičajenu vrstu traumatskog iskustva dece, 
posebno one iz siromašnih porodica, u kojima su svi članovi 
stanovali u jednoj i istoj sobi. U poglavlju koje prevodilac nas-
lovljava Moj otac bi hteo navisoko (u originalu poglavlja ne nose 
pisane naslove) opisan je rani doživljaj koji ostavlja, ponekad, i 
dugoročnu traumu odnosno uticaj na formiranje ličnosti: 

„Jedne noći probudio me neki šum, okrenula sam se nemirno. 
Šum se ponavljao dolazio je iz kreveta roditelja i činilo se da je 
tamo neka žestoka borba. Ležala sam, napeta od straha koji mi je 
onemogućavao da pisnem i da otvorim oči; drhtala sam od groze 
i strave. Smirila sam se tek kad sam čula roditelje gde opet tiho 
govore“ (Smedli 1954: 12).

Najraniji utisci, koji će kasnije postati (zabeležena) sećanja, 
formirali su u konačnom, čak i kada naizgled nisu imali neposredne 
veze s budućim iskustvima, politički svesnu i aktivnu ličnost i revo-
lucionarku, kakva je bila odrasla junakinja Meri Rodžers / Agnesa 
Smedli odnosno sama Agnes Smedli. Ona/„ona“ će jasno zapamtiti 
život i običaje u seoskoj sredini gde je isprva živela, koje će pišući 
roman isto tako jasno odrediti kao patrijarhat, i njegovu hegemoniju 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

128

u gramšijevskom smislu: „Na farmama, same sa svojim muževima, 
bile su žene pokorne i tihe, a i muškarci su tad malo govorili. To su 
bili ćutljivi ljudi za koje je bilo samo po sebi razumljivo da žena se 
u svemu pokorava mužu“ (Isto 19). I upravo, kao u svakom tlačitelj-
skom sistemu, postoje ograničeni „ventili“, kratkotrajni karnevalski 
odušci, koji omogućavaju da se održava status quo. Zato autorka 
opisuje Dane žetelačkih igara i svečanih gozbi, kako je nazvano 
jedno poglavlje, za koje, između ostalog, iz privremene pripovedačke 
perspektive deteta, kaže: „Ali ovde, pred svima drugima, kako li su 
žene komandovale svojim muževima! I kako su ovi bili poslušni, iako 
nisu zaboravljali da onima koji su stojali unaokolo obraćaju pažnju 
na svoje mučeništvo“ (19). Taj, dakle, vrlo ograničeni hronotop kar-
nevala, neće promeniti ništa u stvarnom životu žena, i zato se zaista 
dobrom intervencijom (nemačkog i srpskohrvatskog prevodioca) 
može smatrati to što je već sledeće poglavlje romana naslovljeno 
rečenicom Mati uništava svoj mladi život glačajući. 

Međutim, nije samo mlada majka ta koja uništava svoj život 
radeći potplaćene fizičke poslove, poput pranja i peglanja veša za 
mizernu nadnicu, već se isti proletersko-ženski transgeneracijski 
obrazac odmah prenosi na njenu ćerku: kada je i iako je, naime, 
pošla u školu, junakinja Agnesa morala je i da počne da radi, i to 
u vremenu posle završetka školskih časova, kao „devojčica u ku-
hinji“ kod jedne porodice. Verovatno je samo proživljeno iskustvo 
moglo da proizvede rečenice poput ove: „Bilo mi je vrlo teško da 
shvatim da nisam dete nego samo služavka“ (56). To iskustvo nije 
ništa drugo do traumatsko iskustvo koje i proizvodi odgovarajuće 
posttraumatske stresne reakcije, koje su danas jednostavno izražene 
u odgovarajućim sintagmama naučnog diskursa, pa i naslovima 
popularnog oblikovanog naučnog diskursa (kao, na primer, „kada 
telo kaže ne“). U romanu je dati fenomen opisan na sledeći način: 
„Mnogo sam plakala: kad bih isprala sudove i starala se o bebi koja 
se derala. Najzad sam počela da izgledam bolesna. Gospođa me je 
upitala šta mi je... nisam znala. Jednom sam slomila ruku, ispričah 
joj, i sada me opet boli. Gospođa se potužila mojoj materi, i bila 
sam otpuštena. Tada nestade i moje bolesti“ (Isto 57, kurziv S. B.).

Činjenicu da simptomi „bolesti“ prestaju kada nestane i po-
tiskivano nezadovoljstvo, Agnes Smedli naučila je kroz sopstveni 
psihoterapijski tretman kojem se, u ukupnom periodu 1924. i 1925. 
godine, u Berlinu, podvrgla, i to kod psihoanalitičarke dr Elizabet 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

129

Naef, istaknute članice Berlinskog psihonalitičkog društva (https://
arsfemina.de/agnes-smedley/psychoanalysis-1924-1925). Ovo 
je jedno od prvih mesta u romanu na kojem se, više implicitno, 
ispoljavaju psihoanalitička znanja Smedlijeve, odnosno gde bivaju 
integrisana u postupak karakterizacije lika i ukupna značenja ro-
mana. Kako Nensi Hofman primećuje, „obučena u feminizmu kao 
i u evropskoj marksističkoj i psihoanalitičkoj praksi, i uočavajući 
kontradikcije između ovih perspektiva, Smedli je svaku od teorija 
koristila zbog njihove eksplanatorne i terapeutske moći, ali nijednu 
nije prigrlila kao kredo“ (Hoffman 2019: 312). 

Zaista, analiza koja bi pošla linijom uključivanja postojećih 
studija i samih pisama Agnes Smedli (pisanih pre svega prijate-
ljicama Karin Mihaelis i Florens Lenon), koja svedoče o samos-
poznajama tokom psihoterapeutskog procesa, otkrila bi mnoge 
značenjske aspekte romana, ali ne bi bila dovoljna za razumeva-
nje celine. Ipak, upravo ova činjenica je važna za komparativno 
čitanje romana Sama s romanom Kajin put Milke Žicine, budući 
da će pokazati da veza između psihoanalize i žena na levici nije 
samo kontaktna i uslovljena isključivo pripadanjem epohi ili 
određenim intelektualnim krugovima (Olga Timotijević, Stana 
Đurić Klajn), već i da je zasnovana na ženskom iskustvu koje je, 
okrenuto, između ostalog, i detinjstvu i deci, vodilo ka pisanju koje 
je osvešćivalo i u saznajnom smislu povlašćivalo dečju traumu i 
psihološke mehanizme potiskivanja.

Što se samog (post)traumatskog stresa i njegovih posledica 
tiče, on je za decu odnosno devojčice obično značio, kako to i ovaj 
roman potvrđuje, samo privremeno spasavanje od dečjeg rada, 
takoreći kratko „bolovanje“, a uslovi u porodici zahtevali su da se 
sa istom praksom eksploatacije (sopstvene) dece nastavi: „Posle 
škole, naročito subotom i praznikom, ispomagala sam kod raznih 
porodica u susedstvu, gde sam prala sudove ili rublje, donosila 
iz dućana poručene stvari, vukla drva za ogrev ili ugalj. Za takve 
poslove su plaćali mojoj materi. Prekonoć sam smela da budem 
kod kuće“ (Smedli 1954: 58).

***
Jedna od ključnih tema romana Sama, kao i dva romana Milke 

Žicine, odnosno svakog ženskog Bildungsromana, jeste brak. U 
osnovnom žanrovskom modelu i izvedbi, takav roman se završava 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

130

nagoveštajem udaje glavne junakinje odnosno stupanjem u brak 
ili pak, u feminističkim izvedbama žanra, odbijanjem udaje, tj. 
u najmanju ruku impliciranjem da brak nije i srećno ispunjenje 
životnog sazrevanja i ulaska junakinje u „svet“, sve do eksplicit-
nog narativnog uključivanja bračnog hronotopa (Бараћ 2015a: 
111) i opisa (post)bračne neispunjenosti junakinje (up. Sirković 
2011; Бараћ 2012, Милинковић 2013, Милинковић 2015, Бараћ 
2015a, Свирчев 2015). 

U sižeu romana Sama verovatno najvažniji momenat u tom 
smislu, jeste onaj vezan za udaju sporedne junakinje, susetke Gle-
dis. Dok joj neki ženski likovi zavide, lik Agnesine sestre Helen 
javno objavljuje da se neće udati na takav način, a što znači da se 
podrazumeva da posle udaje žena više ne „sme“ da radi i samostal-
no zarađuje, već da mora da bude isključivo domaćica. Helen će 
zapravo radije odabrati (uobičajeno definisanu) prostituciju nego 
brak kao institucionalizovanu prostituciju (o čemu će više reči biti 
u analizi romana Kajin put). Roman prikazuje i scene u kojima 
čitav komšiluk povremeno sluša Gledis kako se svađa s mužem, 
što se intenzivnije događa od trenutka kada je junakinja Gledis već 
u drugom stanju, pa samim tim i nemoćnija da se odupre nasilju. 
Jednog dana između supružnika će biti razmenjene reči koje se 
glavnoj junakinji zauvek urezuju u dušu i pamćenje: 

„– Vrati mi haljine koje sam ti kupio! – zakevtao je jednog dana 
na nju.
–	 Ta ja te tako volim, dragi, – počela je ona da moli plačući – jer 
sad više nije mogla ići da radi, i da je htela. 

[...] U tim rečima bilo je nečeg što mi je tako paralo srce, da ih čak 
ni kod kuće nisam mogla da ponovim. Samo jednom u životu, posle 
dugo vremena, kada sam istraživala izvor svoje mržnje prema braku 
i svoga preziranja prema udatim ženama, bila sam u stanju da ih 
ponovo izgovorim. U toj rečenici svodi se za mene stvaran odnos 
muža i žene u braku“ (Smedli 1954: 59, kurziv S.B.).

Smedli je, dakle, uspela da prikaže široki okvir patrijarhalnih 
i eksploatatorskih odnosa u pogledu (proleterskog) braka i svesne 
odluke da se u njega ne uđe. U tom smislu je ilustrativna i scena 
svađe između lika junakinjinog oca i lika tetke Helen. Naime, u datoj 
porodičnoj konstelaciji, otac odnosno muž jeste onaj koji je po ženidbi 
došao u ženinu kuću i živi sa svojom ženom i njenim sestrama. U  



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

131

porodičnoj svađi, otac-muž sugeriše da se junakinjina tetka, Helena, 
prodaje za poklone i novac, a svoju ženu optužuje za izdaju („Ti si 
dakle na strani jedne kurve protiv svoga sopstvenoga muža!“, 65). 
Dok žena/majka/sestra Sara ćuti (jer ćutanje jeste iznuđena posledica 
života u braku), Helenin odgovor, međutim, razotkriva prave motive, 
mehanizme i uzroke ovakvih „izbora“ bavljenja prostitucijom: „Lice 
Helenino bilo je belo od mržnje i ogorčenja. – Ti se Čarli Smedli 
usuđuješ da tako sa mnom govoriš! Sa svojom ženom postupaš kao 
sa životinjom i trošiš sav svoj novac u krčmi“ (65). Određeni aspekti 
ovog mehanizma biće prikazani i u romanu Kajin put.

U romanu Sama, likovi su postavljeni tako da i jedni drugima 
sasipaju u lice ogoljenu istinu. Lik Helen koji, dakle, jeste zapravo 
integrisan u izgradnju ličnosti glavne junakinje i utiče na njena 
buduća opredeljenja, potom izgovara: 

„Kad bih i bila kurva, Čarli Smedli, želela bih da znam, ko je kriv 
da sam postala takva. Ti, Čarli Smedli, ti. Sara nije nikad imala 
dosta novaca za jelo i odelo, za sebe i za mališe. Ja sam joj svake 
nedelje davala svoj novac za jelo i odelo, za sebe i za mališe. Da, i 
ti to znaš sasvim tačno. Inače bi[smo] pomrli od gladi. Ti si uvek u 
krčmi... Subotom u noći, kad zapiješ i poslednji cent, dolaziš kući, s 
lažima i pretnjama. Od čega da živi ona, a? Da pere... Ti prostačko 
prljavo pseto. I ti bi još da mene psuješ, ti? Šta si mislio, otkud ja 
dobijam novac za svoje haljine? Ja ne idem u ritama [...] Ja neću 
da se udam ni da dopustim da mi neko zapoveda i da me tuče, a 
neću ni da krepam od gladi! Ja radim šta hoću. Ako sam kurva... ti 
si učinio da sam takva, ti, Čarli Smedli... ti... ti!“ (66). 

Delovi ovog monologa postaju jedan od lajtmotiva romana. U 
tom pogledu ilustrativan je odlomak, takođe monolog, iz poglavlja 
naslovljenog Idem samo svojim putem. U njemu se vidi i kako je 
glavna junakinja svoju ličnost i svoja uverenja, u užem smislu 
ona o braku, a zapravo o položaju žene i ženskom oslobođenju u 
najširem smislu, izgradila delimično po ženskom modelu koji je 
sama odabrala: modelu koji je predstavljala njena tetka, pri tome 
odbacujući model koji predstavlja njena majka tj. model žrtve. Uz 
sve to, ključna je i razlika koju junakinja, opet samostalno, svesno 
i autonomno, čini i bira u odnosu na tetkin model: Meri Rodžers/
Agnesa Smedli ne želi ni takvu nezavisnost i emancipovanost. 
Junakinja to ovako formuliše:



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

132

„Bila sam ponosna njome. Njeno zanimanje bilo je za mene isto 
tako časno, kao i zanimanje kakve udate žene, – ona je zarađivala 
hleb na sličan način, samo što je njoj bilo bolje i što je ona imala 
više prava na svoje telo i svoju dušu. Nijedan muškarac ne bi se 
usudio da je zlostavlja, samo Toni ju je jednom istukao kao da mu 
je žena. Da je kakvom muškarcu palo na um da je pozove, neka 
mu vrati ’haljine koje joj je kupio’, ona bi mogla da ga izbaci 
napolje – što nije smela sebi dopustiti nijedna udata žena. Da je 
koji muškarac hteo da je tuče, mogla je pozvati, – što je udanoj 
ženi takođe bilo nemoguće. Nije bila dužna da sluša nijednog 
muškarca. Ta nezavisnost prema muškarcu bila je za mene merilo 
pristojnosti i samouvažavanja; život kao njen bio je hiljadu puta 
bolji od udaje. Ali, što se mene lično tiče, – nisam želela ni takav 
život, ni udaju“ (118).

Pored braka, koji je, kao što se vidi, u ovom slučaju po-
sebno vezan za ekonomsku (ne)zavisnost žene, sledeći važan 
topos ženskog proleterskog (Bildungs)romana je, kao što je već 
nagovešteno, potplaćeni rad junakinje, koja je u ovakvim delima 
često „zaposlena“ kao služavka. Iz ovog dela romanesknog sižea 
i aspekta junakinjinog lika, važno je – iz  razloga metodološkog 
okvira ove monografije, zasnovanog i na privilegovanju ženskih 
revolucionarnih (auto)biografija – izdvojiti odlomak u kojem se 
opisuje rad junakinje Agnese kao služavke u jednom pansionu. 
Vlasnica pansiona, gospođa Hempton, optužila je junakinju da 
otpija od mleka ujutru, i optužba se ispostavlja kao tačna, jer je 
Agnesa sve vreme mrtva gladna.5 Ovakve i slične situacije, naime, 
u svim mogućim varijacijama, predstavljale su opšta mesta života 
služavke u globalnom smislu, pa tako i opšta mesta njihovih (auto)
biografija i poluautobiografskih romana.6 Milka Žicina je 1973. 

5	 Agnes Smedli odnosno pripovedačica uprkos tome ima jedno šire 
razumevanje za svoju gazdaricu:  „Gospođa Hempton, koja je pri ručku uvek 
predsedavala, bila je doduše dobrodušna žena, i nije dala da previše osećam 
da sam za nju samo služavka. No, ona nije pazila da li na stolu ostaje dovoljno 
jela za mene. Za ženski pol nije uopšte pokazivala mnogo interesovanja.“ 
(Smedli 1954: 61).

6	 Ovo je jedan od mogućih preciznih određenja datog tipa romana, to 
jest termin nastao na tragu toga kako je Paola Mendoza označila junakinju 
romana Kći zemlje: „semiautobiographical character of Marie Rodgers’’ 
(Mendoza: vii, kurziv S. B.). 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

133

godine, povodom svog prvog posla služavke u Beču, (o svojim 
gazdama) svedočila: 

„Oni su me po običaju i ispitivali, ili su bili zaista dobri; ostav-
ljali su po nekoliko puta novac i hranu na sto, a ja sam stalno to 
sklanjala. Jednom je gospođa pitala što već jednom ne pojedem  
tu kobasicu što mi je ona namerno ostavlja, jer zna da sam gladna. 
Ja sam odgovorila: ’Niste mi 	rekli! Niste mi rekli!’ – Iako sam 
zaista strašno bila gladna“ (2002: 284). 

Sledeći važan topos u romanesknom, ali i (auto)biografskom 
opisu razvoja junakinje proleterke, jeste njena politička subjek-
tivizacija – proces u kojem ona od neobrazovane mlade žene 
postaje osoba svesna uzroka svoje društvene marginalizacije i 
eksploatacije, koje u početku samo oseća kroz poniženja, sramotu 
i činove raznovrsnog nasilja. U dva proleterska romana Milke 
Žicine dati proces političke subjektivizacije nije predstavljen 
eksplicitno i bukvalno autobiografski, kao što je to učinjeno u 
romanu Agnes Smedli: Smedlijeva i doslovno narativizuje kako 
je njena junakinja od čitateljke (domaćičkog) magazina prešla 
put do saradnice časopisa odnosno do statusa same autorke, te 
kako je od služavke prepuštene sudbini postala obrazovana žena, 
sindikalno organizovana radnica i politički organizovana aktivist-
kinja. Ove dve razvojne putanje, autorska i klasno-politička, deo 
su istog procesa političke subjektivizacije, jer se ona upravo tako, 
ukršteno, i odvijala za revolucionarnu generaciju o kojoj je sve 
vreme u ovoj monografiji reč. Isto tako, kao što je već delimično 
prikazano kroz topos braka, politička subjektivizacija uključivala 
je i razvijanje svesti o autonomiji sopstvene ličnosti, često kao, 
prvenstveno, telesnoj autonomiji. 

Zbog toga je u iskazivanju ovih procesa jedno od ključnih 
toposa i topos seksualnog nasilja nad ženama tj. jednostavno 
silovanja žena, koji bukvalno tako treba i nazvati; odnosno, u 
proleterskoj ženskoj književnosti to je topos koji potiče iz ne-
posrednog iskustva, i to ne nužno iz iskustava različitih žena iz 
okruženja proleterskih spisateljica, već najčešće i ličnog iskustva 
same autorke. Kako upravo za roman Kći zemlje primećuje Sondra 
Gatman, „silovanje i pokušaji silovanja dominiraju ovim tekstom“ 
(Guttman 2000: 489, prevod S. B.), odnosno, „Meri [Rodžers] 
svedoči seksualnom nasilju ili je njegova žrtva u svim prostorima 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

134

u kojima prebiva. Porodica, brak, radno mesto, škola, i čak (ili 
posebno) levičarske političke grupe kojima se pridružuje, otkrivaju 
se kao mesta gde se žena tretira kao tek malo više od raspoloživog 
tela“ (Isto 491, prevod S. B.).

U romanu Sama, vratimo li se temi i aspektu autorstva, juna-
kinja, ne slučajno, prelazi put od čitanja jednog magazina name-
njenog domaćicama, „u kome su u nastavcima izlazile ljubavne 
priče, uzorci za krojenje, recepti za kuvanje, uputstva za negovanje 
lepote i hiljade drugih sitnica“ (Smedli 105). To iskustvo Agnes 
Smedli, isto tako promišljeno, povezuje se s razvojnim putem 
junakinjine emancipacije u pogledu muško-ženskih odnosa (na-
zovimo je praktičnom, u odnosu na „teorijsku“ koju je, usvajajući 
tetkin model, već izgradila u svojoj svesti). Junakinja je, naime, 
iz tog časopisa izabrala ime jednog čoveka i počela s njim da se 
dopisuje. Od trenutka uspostavljanja svojevrsne veze između njih, 
na kraju se neminovno događa razočarenje, jer, kao i u analiziranoj 
priči „Jelenino Badnje veče“ Nadežde Ilić-Tutunović, a bez obzira 
na vrstu partnerske veze, dati se odnos pretvara u manipulaciju i 
ekonomsku eksploataciju žene „[...] i tako on predloži da taj novac 
dam njemu, da bi mogao isplatiti račun. Predala sam mu ga preko 
volje. Otišao je od kuće i vratio se tek drugog dana. Noć je pro-
veo u krčmi i opio se na mrtvo. A od novca nije ostalo više ništa“ 
(116). Ono što junakinju Agnes Smedli razlikuje od nekih drugih 
ženskih likova poznate nam ženske proze jeste, dakle, to što ona iz 
ovakvih manipulatorskih odnosa odmah i po svaku cenu – izlazi. 

Agnes Smedli je zatim tako postavila tok romana da se do 
njegovog kraja, kako se junakinja sve više osamostaljuje, i ide 
sama kroz život, nižu pomenute situacije pokušaja silovanja ili 
silovanja samog, bilo junakinje ili nekog iz njene blizine. One su 
vezane upravo i za novinarski tj. autorski rad junakinje. Kada, na 
primer, fikcionalna autobiografska Agnesa Smedli bude otišla kod 
tetke Helene u Denver i tamo počela da radi kao daktilografkinja 
kod izdavača tj. urednika jednog časopisa, on će je jednog dana 
pozvati da ostane duže, zbog dobro urađenog posla, a zbog čega 
se osećala polaskano („zato što je odabrao mene a ne jednu dru-
gu, iskusniju stenotipistkinju“, 121). Ovaj urednik, stariji čovek, 
pokušao je da je siluje, a Agnesa se instiktivno odbranila, ispostav-
ljajući se da je i fizički snažnija od njega. Za tadašnje čitateljke 
uzorno je bilo upravo ovakvo ponašanje junakinje: koja pruža 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

135

otpor seksualnom nasilju i bez ikakve zadrške i dileme daje otkaz 
poslodavcu posle takvih situacija. Agnes Smedli je izabrala da 
siže razvija tako da  junakinja zatim počne da radi kod drugog 
urednika ili redaktora, kako prevodilac to prevodi posredno s 
nemačkog (u originalu je: „brown editor“, v. Smedley 2019: 113) 
i tako pokaže da postoji mogućnost i drugačijih odnosa: „Moje 
prijateljstvo sa smeđim redaktorom izmenilo je sve to. On me 
je podsticao da pišem kraće stvari za njegov časopis, onda bi ih 
on, izmenjujući ih tako potpuno da ne bi ostao nijedan redak od 
onoga što sam ja prvobitno bila napisala, objavljivao pod mojim 
imenom“ (123, kurziv S. B.). 

Na ovom mestu treba istaći da je ovakav odnos prema autor-
stvu bio uobičajen za levičarsku štampu prve polovine 20. veka. 
Urednici listova i časopisa, kao i iskusniji saradnici, prenosili su 
nesebično svoja znanja na mlađe saradnike i saradnice, uključu-
jući u rad časopisa sve radnike, bez obzira na njihovo formalno 
obrazovanje, i tako gradili medijski sistem koji je u krajnjem cilju 
trebalo da doprinese onom primarnom krajnjem i neizvesnom cilju, 
svetskoj socijalističkoj revoluciji. Milka Žicina u autobiografskom 
sećanju, na primer, opisuje rad na prevodu pripovetke Veljka 
Petrovića s urednikom časopisa koji se navodi kao „Transition“ 
i „Tranzišen“ (Žicina 2002: 301). Književni časopis Transition 
(1927–1938) inače je bio orijentisan ka modernističkoj poetici, 
posebno i ka nadrealizmu, ekspresionizmu i dadaizmu, a imao 
je i jasnu političku pozadinu. Po prisećanju Milke Žicine, jedan 
od urednika ovog „časopisa naprednih američkih književnika u 
Parizu“ (Žicina 2000: 294), Pol Eliot (reč je o Eliotu Polu), u vre-
me dok je ona u tom gradu radila i kao kožarska radnica i pravila 
sandale, ponudio joj je saradnju u časopisu:

„Pol je ubrzo zavoleo Srbe i Jugoslovene naveliko. Imali smo po-
godbu da ja njega učim srpski a on mene engleski. [...] Predložio mi 
je da za časopis ’Transition’ prevedem nešto sa srpskog na engleski. 
’Kako ću ja prevoditi kad ne znam ni reči engleski’, pitala sam 
ga u čudu. ’Ništa za to’, odgovorio je i odao mi tajnu. – Ja ću sa 
srpskog prevoditi na francuski, i to, što se kaže, bukvalno, a on će 
onda to prevoditi na engleski. Ja sam mu i ranije ispričala sadržinu 
priče Veljka Petrovića ’Sarina Lenka’ i njemu se to dopalo, mislio 
je na tu priču kad mi je predložio prevođenje za ’Transition’. [...] 
Prevod je objavljen u dva broja časopisa za 1927. godinu... Ispod 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

136

priče je stajalo: Preveli sa srpskog Milka Žicina i Pol Eliot. Ja sam 
se bunila zbog toga, ali mi je on rekao da se ne može potpisati on 
sam jer ne zna srpski“ (Žicina 2002: 294).

Da je prevod zaista objavljen, i to, precizno, za navedenu 
1927. godinu, u brojevima 2 (str. 23–24) i 3 (str. 75–85) ovog 
časopisa, potvrdila nam je dr Biljana Andonovska, koja je do ovog 
otkrića došla istražujući određene aspekte del(ovanj)a Džejmsa 
Džojsa i Marka Ristića.7 Zahvaljujući njenim ispisima iz časopisa, 
saznajemo i kako je precizno zabeleženo prevodilačko koautorstvo 
u njemu; naime, ispod prvog dela prevoda kao i drugog završnog, 
stajalo je: Translated from the Serbian and adapted by Milka Git-
zina nad Elliot Paul (Transition, 2/1927: 40, 3/1927: 85).

Vratimo li se romanu Sama i odgovarajućem toposu u 
njegovom sižeu, susrešćemo se sa „činjenicom“ da je čak i lik 
dobronamernog urednika, koji je junakinju počeo da formira kao 
(časopisnu) autorku, ipak posle svega pokušao da spava sa njom; 
samo, za razliku od drugih likova romana, bez upotrebe fizičkog 
nasilja. Junakinja ga je odbila, ali njeno ukupno razočarenje zbog 
svega nije bilo manje, jer je shvatila da on zapravo od početka u 
njoj nije video ravnopravnog saradnika i autorku: 

„Bez reči smo sišli niz stepenice, ali moje lice je bilo vrelo kao 
vatra; nisam se usudila da dignem glavu. Nisam ga mrzela, niti sam 
ga manje volela zbog toga. Pa ipak, zašto je sad njegov glas zvučao 
tako ravnodušno? Zar sam odista za njega bila samo žena? Kako 
sam mrzela to... mrzela svom ozlojeđenošću svoga srca. Mrzela samu 
sebe ... jer došla sam ovamo, iako sam u dubini duše znala da će 
se nešto slično desiti... To su mi govorili zvezde i njegov pogled na 
onom brdskom putu. Pa ipak sam došla“ (Smedli 125, kurziv S. B.).

Kao što je istaknuto,  u romanu se zatim, u različitim vari-
jacijama, ali nezavisno od novinarskog i spisateljskog rada juna-
kinje, ponavljaju slične situacije (pokušaja) silovanja. Posebno 
je važno što je Agnes Smedli ogolila, kako je napred pomenuto, 
ovu pojavu unutar naprednih pokreta. Ono što pak, po tumačenju 
Sondre Gatman, ni sama autorka nije dovoljno osvestila pri samom 
građenju likova, to su rasni aspekti muško-ženskih odnosa (v. 

7	 Ovom prilikom zahvaljujem se drugarici dr Biljani Andonovskoj što je 
sa mnom podelila deo svojih još neobjavljenih istraživačkih rezultata i saznanja. 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

137

Guttman 2000), iako se Agnes Smedli u tom periodu svog života 
bavi upravo i rasizmom u SAD, i bori se protiv njega. 

Sam pak novinarski i književni tj. autorski topos, nazovimo 
ga tako, sastavljen je od velikog broja manjih motiva odnosno bit-
nih razvojnih tačaka u procesu psihološkog sazrevanja i političke 
subjektivizacije junakinje. Zbog toga je čitav taj proces u romanu 
moguće pratiti i izdvajanjem samo ovog aspekta toga procesa, 
ostavljajući po strani opise odnosno narativne linije junakinjinog 
upoznavanja sa socijalistima iz celog sveta i njenog uključivanja 
u različite zajednice kao i zvaničnog učlanjivanja u političke or-
ganizacije. U tom smislu izdvaja se sledeći monolog: 

„Vratih se u salu, gde je sedelo nekoliko desetina stenotipistkinja 
koje nisu imale svoga mišljenja, nisu postavljale pitanja, niti su 
želele da se mešaju u pravac časopisa. Dugo sam sedela pred svo-
jom mašinom, ne dotičući se dirki. Mrzela sam svoj posao koji me 
je primoravao da svoje vreme i svoju snagu traćim pisanjem misli 
drugih ljudi, dok sam tako silno želela da imam sopstvene misli i da ih 
izražavam. Posmatrala sam devojke koje su tamo radile u kloparanju 
svojih mašina – vredne, očigledno zadovoljne devojke koje kao i ja, 
zarađuju svojih dvadeset do dvadeset i pet dolara nedeljno, i iz godine 
u godinu beleže ljudske misli, zatim ih stavljaju na listove hartije. 
Zašto ja ne mogu da budem srećna i zadovoljna takvim životom? – 
Zašto odbijam ove devojke koje takav život primaju kao razumljiv 
sam po sebi – zašto samo želim da se redaktor literarnog dela sruši 
odjednom mrtav u svom birou?“ (201, kurziv S. B.).

Upravo obrada motiva daktilografisanja odnosno lika dak-
tilografkinje jedan je od momenata koji povezuje poetiku Agnes 
Smedli s poetikom i ukupnom prozom Milke Žicine. Indikativan 
je upravo navedeni višak znanja i sposobnosti žena zaposlenih kao 
daktilografkinje (kakav je prikazan u priči „Šef“ Milke Žicine, 
analiziranoj u Drugom poglavlju ove monografije, i nagovešten 
u njenoj priči „Volim da radim“, o kojoj će biti reči u Osmom po-
glavlju), koji ostaje ili neiskorišćen tj. neostvaren kao autorstvo, 
ili pak iskorišćen za drugog, pretvoren u višak vrednosti njegovog 
proizvodnog sistema (i to bilo kapitalističkog, bilo socijalističkog). 

U romanu Sama siže se, bar u tom smeru, oblikuje u priču sa 
srećnim krajem, koja se posebno razvija od trenutka kada je junakinji 
u listu Grafic ponuđeno da piše, rekli bismo, kratke reportažne priče 
(„G. Ru me je podstakao da pišem o životu žena koje sam upoznala 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

138

u zatvoru. I neke od tih kratkih priča plasirala sam u raznim ča-
sopisima. Povodom jedne od tih pripovetki posetila me je jednog 
dana upraviteljica pokreta za zaštitu matera“, Smedli 1954: 274). 
Nakon toga, zahvaljujući jednoj preporuci, junakinja se zaposlila 
kao reporterka jednog socijalističkog dnevnika u Njujorku (Isto 
275). Dalje se iskazivala i dokazala ne samo samim pisanjem, već 
i zahvaljujući sopstvenoj hrabrosti da zalazi tamo gde niko drugi 
nije smeo i samostalnim odlukama u odnosu na uredničke zahteve. 
Međutim, na vešt pripovedački način predstavljen je kao vrhunac 
junakinjinog a time i autorkinog autorstva sam roman koji su čitaoci 
upravo pročitali. Dok je u izvornom engleskom izdanju, ta fikcional-
na i biografska činjenica razotkrivena u uvodnim pasusima romana, 
u vidu eksplicitnih autopoetičkih iskaza, u prevodnim verzijama ona 
je, kao što je već pomenuto, smeštena na sam njegov kraj. Čitanje 
romana pritom dobro funkcioniše i u jednom i u drugom slučaju. 
Može se zato reći da je, i u ovoj analizi posebno izdvojeni topos po-
litičke subjektivizacije – a sagledan kroz razvoj autorstva – zapravo 
ona nit koja, inače povremeno i naizgled suviše fragmentarizovano, 
drži romanesknu priču čvrstom. 

Agnes Smedli takav je svoj poetički odabir i objasnila (za 
čitaoce na srpskohrvatskom tek na kraju romana):

„Moja mati je, u ono doba kad sam bila mlada, od krpa i starih 
uzoraka često znala da sastavi ćilim, šaren i obojen. Pravila ga 
je od ostataka lepih i veselih tkanina. Često sam stajala pred tim 
šarenim, obojenim ćilimima, čije su šare izgledale kao zamisao 
kakvog besmislenog slučaja. Za mene su oni bili doživljaj.
Na ovim stranicama sam pokušala da saberem odlomke mog života 
i da iz njih napravim jedan takav ćilim ili mozaik“ (283).8 

Dati poetički odabir najneposrednije je povezan odnosno uslovljen 
političkom svrhom romana. Kao što je već obrazlagano u ranijim 

8	 Prevod ovog segmenta nije doslovan, svakako i zato što nije nastao 
na osnovu originala. U originalu on glasi: “I recall a crazy-quilt my mother 
once had. She made it from the remnants of gay and beautiful cotton materials. 
She also made a quilt of a solid blue. I would stand gazing at the blue quilt 
for a little time, but the crazy quilt held me for ours. It was an adventure. I 
shall gather up these fragments of my life and make a crazy quilt of them. Or 
a mosaic of interesting pattern-unity in diversity. This will be an adventure” 
(Smedley 2019: 4). 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

139

poglavljima monografije, svojim su pisanjem autorke angažovane 
ženske proze samim tim postupkom gradile sebe kao revolucio-
narke podjednako kao što je ta proza uticala na političku subjek-
tivizaciju njihovih čitateljki. Roman Agnes Smedli funkcionisao 
je na isti način, i u tom smislu potvrđuje internacionalnu prirodu 
ovog fenomena. Zato, i za romane Milke Žicine, kao i za mnoga 
dela levofeminističke književnosti, važi ono što je Sondra Gatman 
iznela kao samo jedan od sporednih zaključaka vezan za roman Kći 
zemlje, a to je da upravo forma proleterske fikcionalne autobiogra-
fije, kao način na koji je Smedlijeva „ujedinila fragmente jednog 
života u narativ koji će ’proizvesti akciju’ – može da se tumači ne 
samo kao način da se iskaže neophodnost klasne solidarnosti, već 
i kao sredstvo koje vodi ka oblikovanju revolucionarnog sopstva 
književnice iz radničke klase“ (Guttman 2000: 494, prevod S. B.).

4.3. Kajin put (1934) i Devojka za sve (1940)9  
Milke Žicine kao proleterski romani, levofeministička književnost 

i narodnofrontovska avangarda

Romani Milke Žicine prikazuju i obrađuju sve topose proleter-
ske fikcionalne biografije izdvojene povodom romana Agnes Smedli 
(dečja trauma, brak i prostitucija, potplaćeni i neplaćeni ženski rad, 
politička subjektivizacija, i to posebno proces političke subjektivi-
zacije kroz pisanje, ali ih i nijansiraju dodatnim aspektima. Može 
se reći da im Žicina pridodaje topos (proleterskog) vremena, kao i 
da još upečatljivije potcrtava – kod Smedlijeve takođe upečatljivo 
prisutnu – crtu junakinjine moći imaginacije i žudnje za pisanjem. 

***
U svom vremenu, prvi a zatim i drugi roman Žicine, u prvim 

recepcijama, pokretali su prvenstveno neka druga pitanja, ona 
koja su bila aktuelna u kontekstu tadašnjih rasprava o proleter-
skoj književnosti i u kontekstu sukoba na književnoj levici. Pavle 
Bihali, kao glavni urednik romana Kajin put, i uz to onaj koji 
ga je tehnički opremio i podario mu naslovnu koricu, preuzeo 
je, s pravom, i ulogu njegovog privilegovanog tumača, te svoj 

9	 Ovaj roman će biti citiran prema njegovom kasnijem izdanju: Milka 
Žicina, Devojka za sve, Pogovor Jovan Deretić, Nolit, Beograd, 1982.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

140

nenaslovljeni i nepaginirani predgovor postavio kao svojevrsni 
integralni deo romana. Pavle Bihali je iskoristio pojavu izvornog 
proleterskog romana da ocrta nedostatke ukupne leve književne 
scene i njene mlađe generacije. Rukopisi dela koja su do NOLIT-a 
do tada pristizali, i ostajali neobjavljeni, bili su u najvećoj meri 
„ili formalno i sadržajno nezrela, ili nedosledna, ili najčešće i 
jedno i drugo“ (Bihaly u Žicina 1934: nepaginirano). Iako će se 
iz daljeg teksta ispostaviti da ni roman Kajin put Bihali ne smatra 
savršenim („usko zahvaćen problem“, „ponešto u njoj još nepot-
puno“, „zamah nije dovoljan da bi odmotao čitav film“, Isto), isto 
tako postaće jasno da je Milka Žicina ostvarila kvalitete koji su 
u poetici ideologa (internacionalnog) proleterskog romana u tom 
periodu bili presudniji: „dajte nam ono što stvarno poznajete, što 
stvarno umete“, „prava borba mora biti prožeta optimizmom“, 
„iz dubokog doživljaja nikla je i ova knjiga“. Posebno možda 
treba izdvojiti dve ocene: „Lakim, sigurnim potezima oblikovani 
su ovde događaji, sa psihološkom ubedljivošću koja zapanjuje“ i 
„Unutrašnji i spoljni svet stapaju se u stvarnost“ (Isto). Date dve 
rečenice govore dovoljno o realističkom postupku Milke Žicine, 
koji, po ovom sudu, jeste i vid klasične realističke poetike, ali i 
postupak kojim se ona izneverava: stvarnost je ovde legura dva 
sveta, od kojih je samo jedan onaj objektivni. 

Međutim, kada je reč o junakinji romana, Bihali ne zalazi u 
analizu, već nas ostavlja sa poslednjom rečenicom u kojoj kaže 
da je knjiga pre nama „ispunjena detinjstvom jedne nepodmitljive 
ličnosti“ (Isto, kurziv S. B.). A među daljim brojnim prikazima koji 
su dolazili od književnih kritičara, čini se da je jedan od ključeva te 
ličnosti kao i samog lika Kaje pronašao I. Bosanac, autor prikaza 
u časopisu Savremeni pogledi – objavljivanom u Slavonskom 
Brodu i posebno zainteresovanom za Žicinu kao zavičajnu autor-
ku i zavičajne aspekte njene prve velike prozne knjige – tvrdeći 
da se ova junakinja izdvaja po tome što se „u njenoj duši neće 
sasvim ukoreniti rezignacija“, već da je junakinja „vođena živom 
željom da nešto sazna i nauči“ (Bosanac 1935: 26, kurziv S. B.). 
Pripovedačko obelodanjivanje postojanja i dinamike želje odnosno 
želja, kao psihološkog i psihoanalitičkog motiva, koje junakinju 
čine ličnošću, zapravo je jedan od zajedničkih toposa romana i 
Agnes Smedli i Milke Žicine. Do samooblikovanja i, kasnije, ose-
ćaja ostvarenosti ličnosti jedne u početku potpuno podjarmljene 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

141

junakinje (koja će se u prozi Žicine u potpunosti realizovati u 
likovima-naslednicama junakinje Kaje, u autorkinoj posleratnoj 
prozi) i doći će – prema (pro)življenom iskustvu i odgovarajućoj 
fikciji dve romansijerke – upravo zahvaljujući želji za učenjem i 
samoiskazivanjem kroz pisanje/znanje.

***
Ono što odgovara ranim traumama opisanim u romanu Sama 

(1932), jesu rane traume junakinje Kaje opisane u prvom delu ro-
mana Kajin put (1934). One se kao traume prepoznaju, svakako, 
iz naknadne interpretativne perspektive, a u romanu su na samom 
početku izražene kroz opis igre između glavne junakinje kao predš-
kolske devojčice, u kom uzrastu radnja romana počinje, i njenog 
još mlađeg brata. Oni se, na njenu inicijativu, igraju muža i žene, 
odnosno ničeg drugog do rodnih odnosa moći u braku, preslikanih 
iz odnosa (likova) njihovog oca i majke. Opisujući postupno odi-
gravanje svih uloga koje njena majka, seljanka, domaćica i supruga 
vrši od samog jutra pa do mraka, Žicina čitaoce efektno dovodi do 
„finala“. U toj završnici Žicina oblikuje reakciju junakinje na to da 
njen brat ne odigrava dobro svoju ulogu. Junakinja mu, kao savesna 
rediteljka pozorišnog komada, govori: „Ne valja! Ne valja! To nije 
tako! Kakav si ti čovek? Ti moraš doći pijan, basrljati, i psovati... 
boga, sunce... pa odmah navaliti da me biješ... A posle ćemo zajedno 
spavati...“ (Žicina 1934: 12). Ovo prvo, vizuelno, dramski i spoznaj-
no efektno prikazivanje motiva braka i bračnog nasilja, nasilja koje 
se, kao što u svega nekoliko redova Žicina vešto prikazuje, prenosi 
kroz generacije kao praksa koja se danas naziva transgeneracijskim 
obrascem, u daljem će toku romana biti dopunjen još dubljim spo-
znajama o odnosu institucije braka, nasilja i odnosa moći.

U daljem toku romana čitaocima se jasno predočava kako se 
pomenuti obrasci uspostavljaju, i u kakvim se ulogama formira 
dečji/devojčini osećaj stida, koji kasnije postaje trajni izvor tra-
umatskog osećanja. Pripovedanje, naime, „prati“ devojčicu Kaju 
koju je majka poslala da iz kafane dovede pijanog oca. Nepri-
merena odgovornost koja se svaljuje jednom detetu tj. devojčici, 
čini da se ona spontano prilagođava situaciji očevog pijanstva i 
nasilnog ponašanja, i u tome spontano i samouko uči kako da iz 
date situacije izađe što bezbolnije. Tako junakinja izmišlja da ju je 
majka u stvari poslala da skuplja granje pa joj je potrebna očeva 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

142

pomoć. Otac i polazi da joj to učini, a Kaja je „išla iza njega, gle-
dajući kako korača i ocenjujući da li je jako pijan“ (17). Procena 
stepena očevog pijanstva, ispostaviće se, suštinski je važna jer je 
on na nasilje najspremniji u jednoj preciznoj fazi alkoholisanosti 
(„A otac je bio ’najgori’, kako je mati često govorila, ni pijan ni 
trezan“, 18) pa zato Kaja po povratku kući preuzima odgovor-
nost na sebe i da njegovo stanje sa sigurnošću proceni i da spreči 
moguće dalje posledice („Kad on nastavi da psuje, mala ponovo 
utvrdi da je ’najgori’, i da bi jedna jedina reč njezine majke bila 
dovoljna da on nasrne“, 19; u funkciji toga sprečavanja, junakinja 
čak i sakriva majku u susedno dvorište, Isto). U međuvremenu, na 
putu do kuće, junakinja se suočava sa i osećajem stida i sramote 
što se nalazi u nedostojnoj situaciji, pa i tu, zapravo očevu, ne-
dostojnost, pokušava da sama pred seoskom „javnošću“ nekako 
ublaži i razreši („U prolazu pored ljudi govorila je dobar dan, da 
odobrovolji sav svet na ulici da ne zagleda u njih“, 18). Svi ovi mo-
menti odrastanja krajnje siromašne devojčice na (jugoslovenskom) 
selu, koji su zapravo bili deo iskustva većine njih, tu većinu će, u 
izvanfikcionalnom svetu, i oblikovati prema majčinskom obrascu 
tj. modelu izbegavanja i nekonfrontiranja. Međutim, junakinju 
Kaju Milka Žicina predstavlja kao onu koja se protiv ovakvog 
modela, razvijajući se dalje, pobunila i sasvim ga odbacila.

Povodom teme institucije braka, kao što je najavljeno u 
poglavlju o feminističkom oplemenjivanju (pokreta) socijalne 
literature, a da bi se pokazalo koliko su zaista revolucionarni bili 
uvidi koje je angažovana a posebno užeproleterska književnost 
posredovala, ovde će biti izdvojena dva odlomka iz romana Kajin 
put. Oni objašnjavaju shvatanje građanskog braka, odnosno, odnos 
braka tj. još konkretnije, prostitucije i silovanja i kapitalizma, i 
pružaju potpuno novu definiciju silovanja koju zapravo narativnim 
sredstvima oblikuje Milka Žicina – onakvu kakva se može izvesti 
iz ovog dela romana Kajin put. 

Prisiljenost na prostituciju radi preživljavanja, i sopstvenog 
i muževljevog, sama žrtva takve društvene konstelacije, poka-
zuje roman, doživljava kao greh koji treba ispovediti. Sve je 
pervertovano u patrijarhalnom moralu, i zato se u feminističkoj 
kontrajavnosti od početka dvadesetih godina 20. veka raspravlja 
o licemerju toga morala. Žicina, po svemu sudeći, odlazi korak 
dalje od uobičajenih osuda patrijarhata (u slučajevima vanbračne 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

143

trudnoće, nemogućnosti legalnog abortusa, nestručnog i nelegal-
nog abortusa i njegovih smrtnih posledica, položaja samohranih 
majki), i kroz vešto pripovedno „uzgredno“ skiciranje uvodi motiv 
koji je daleko veća tabu tema od vanbračne trudnoće i abortusa.

Idući još dalje od toga, Žicina, kao što je rečeno, razotkriva 
uzajamni odnos patrijarhata, kapitala i prinuđenosti na seksualne 
odnose. Tako u jednom dijalogu između više likova, razgovoru 
koji se vodi u trenutku odmora od rada, kada se na okupu nađu 
seoske gazde i njihovi radnici i posluga, od služavke Ane, najniže 
u hijerarhiji seoskog domaćinstva, saznajemo: 

„– Svi su muškarci jednaki, da, gazdarice, svi. I pop! Pred Uskrs, 
odem ja na ispoved. Kapelan mlad, pa ispituje: 

– 	 Jeste li muža prevarili? 
– 	 Jesam, kažem ja, ne krijem. 
– 	 A zašto? 
– 	 Za drva! 
– 	 A da li se to dešava često? – pita kapelan. 
– 	 Često, velim ja, kadgod su mi drva i odelo potrebni! Gadna je 

zima, prečasni. 
– 	 Pa zar vama toliko drva treba? 
– 	 Dosta su meni dvoja kolica preko zime – velim ja i ispovedam 

se kao Bogu.
 – 	Pa vi to onda dva puta godišnje prevarite muža? 
– 	 E, velim ja, desi se toga i više, teško je natrapati na poštena 

čoveka, koji neće slagati. 
– 	 Za novac? 
– 	 Pa za novac se kupuju drva, odgovaram ja. Ne tražim ja baš 

drva. 
– 	 A koliko te plate? 
– 	 To, prečasni, ne spada u ispoved, velim ja. I neću više na ispo-

ved. Neka on odrapi očenaša koliko hoće, a cena se prečasnog 
ne tiče (Žicina 1934: 129). 

Ono što je na prvi pogled rasprava o prostituciji, zapravo se u 
daljem dijalogu pokazuje kao rasprava o silovanju, koju sluša i 
junakinja/devojčica Kaja:

– 	 A veruješ li ti, Ana – ti si, eto, snažna žena – veruješ li ti da ženu 
neko može silovati? 

– 	 Kako da ne može! Može!
 – 	Daj, ženo, još jednu kafu... a kako ti to misliš? Mora li to biti 

snažan čovek? 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

144

– 	 Ne mora. 
– 	 Pa? 
– 	 Obeća joj kolica pruća! 
– 	 A-a-a-ha-ha! Ama nisu sve žene bez drva! 
– 	 Ne mari: gospođi obeća lakovane cipele, majstorici svilenu 

maramu, Ani – drva! 
– 	 Vidiš, ženo. Baš si ti, Ana, otvoreno čeljade!“ (Isto: 130).

Iz perspektive nastavljenog dijaloga, jasno je da je „individu-
alni“ čin prostituisanja zapravo oblik silovanja, odnosno čin koji 
proizilazi iz društvene prisile. Žicina nedvosmisleno poručuje da 
značenje silovanja ne može biti pripisano samo nasilnom fizičkom 
aktu muškarca, već se ono može pripisati i prividno dobrovoljnom 
činu žene, deprivilegovane na bilo kom nivou. Dakle, Žicina je 
prostituciju, slobodno se može reći, definisala kao oblik silovanja, 
a prostitucijom je smatrala, kao što je samo jednom rečenicom 
sugestivno iskazala, različite oblike „dogovornih“ odnosa između 
muškaraca i žena. Prostitucija jesu brojni odnosi u koje su žene 
prinuđene da stupe usled potčinjenog položaja koje im društvo 
namenjuje, kojoj god klasi pripadale, i koji god oblik prostitucija 
uzimala – od one u javnim kućama, preko slučajeva kakvi su ovi u 
romanu Milke Žicine, do samog građanskog braka, i to i srednjih 
i viših društvenih slojeva, a svakako i nižih, kao što je prikazano 
u romanu Agnes Smedli. 

Na ovom su mestu, kao što je to slučaj i na mnogim mestima u 
prozi jugoslovenskih angažovanih autorki, u interpretaciju prizvani 
stavovi koji će krajem 20. veka postati opšte mesto feminističke 
teorije, a koje je Elenor Marks formulisala u polemičkom članku 
„Žensko pitanje“ (pisanom sa partnerom Edvardom Avelingom) 
još 1886. godine, odgovarajući na jedan Bebelov tekst. Elenor 
Marks je opisala nejednakost odnosa između muškaraca i žena u 
kapitalističkom društvu, a brak je u tom kontekstu prepoznala kao 
oblik prostitucije, čak tvrdeći i da je on „gori nego prostitucija“. 
Što je još pogubnije, prema ovoj argumentaciji, kapitalističko 
društvo prostituciju, kroz brak kao „svetu instituciju“, legalizuje.10

Za razliku od Agnes Smedli, koja je u samo jednom roma-
nu izvela kompletni ženski Bildungsroman odnosno kompletni 
razvojni put junakinje od detinjstva, preko rane mladosti, do 

10		   https://www.marxists.org/archive/eleanor-marx/works/womanq.htm.



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

145

završnog i završenog procesa političkog (samo)osvešćivanja i 
(samo)obrazovanja, Milka Žicina je taj (sižejni romaneskni) put 
razdvojila u dva posebna romana. Političko osvešćivanje junakinje 
Kaje tj. Katarine Matić biće predstavljeno tek u drugom romanu, 
što je u skladu i sa godinama junakinje, međutim, ni tu ono neće 
biti predstavljeno na način kako je to učinila Agnes Smedli. Dok 
je Smedlijeva, naime, odabrala da taj deo junakinjinog puta pri-
kaže što „činjeničnije“, što više se držeći činjenica iz sopstvenog 
života, dosledno, dakle, gradeći autobiografski lik u romanu, 
dotle Žicina daje sebi mnogo više slobode u građenju romaneskne 
fikcije. Najpre, Milka Žicina bira da svoju junakinju „zadrži“ u 
granicama Kraljevine Jugoslavije, ne prenoseći u njen lik u pot-
punosti sopstveno bogato internacionalno iskustvo. Žicina prenosi 
određena radnička iskustva, ali iskustvo sindikalnog organizovanja 
u gradovima i državama u kojima je boravila, i samo proučavanje 
marksističke literature, kao i sopstveno rano pisanje i ranu saradnju 
u časopisima (pre objavljivanja romana Kajin put), ona neće uneti 
doslovno u roman Devojka za sve. Bez obzira na to da li je i sama 
od početka imala takvu ideju, ili je ovaj postupak proizišao iz nje-
nog učešća u krugu levih beogradskih „nolitovskih“ intelektualaca 
i njihovih eventualnih sugestija, takva odluka – da lik služavke 
Katarine Matić ostane gotovo netaknut neformalnim političkim 
(samo)obrazovanjem – čini da sve misli junakinje o mehanizmima 
društvene nepravde i eksploatacije u kapitalizmu zaista zvuče kao 
autentične spoznaje i da jesu uspešno, „organski“, integrisane u dati 
fikcionalni svet. Drugim rečima, političko osvešćivanje junakinje 
je u oba romana, ali i posebno u romanu Devojka za sve, izvedeno 
umetnički uspelije i fikcionalno ubedljivije i uzbudljivije nego u 
romanu Agnes Smedli.

Pored toga, dok je silovanje stalni lajtmotiv koji se upadljivo 
proteže duž čitavog romana Sama, dotle je Milka Žicina motiv 
pokušaja silovanja uvela samo na nekoliko mesta. Iz autobiograf-
skog intervjua, tj. onoga što je ispričala Marku Nediću, saznajemo 
o pokušaju seksualne iznude jednog gazde, tj. da su odgovarajući 
delovi romana Devojka za sve autobiografski motivisani: 

„U mom životu bilo je i takvih scena i događaja kojima sam prisustvo-
vala, da ja ne želim da ih se sećam... To je bilo selo La Croix. Tu sam 
radila kod jednog bakalina... Jednom, dok sam u dvorištu prala veš, 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

146

priđe mi bakalin i kaže: ’Noćas ću ja doći u vašu sobu’. Klot! Sluškinja 
je tu, gazda je tu. Dodao je: ’I vama će biti dobro’. ’A vaša žena?’, 
upitala sam ga, s visine sigurno. ’Ona mora da ćuti’ – odgovorio je. 
’Ali ja ne moram da ćutim’, rekla sam. ’Ovoga časa dajem vam otkaz 
na 	službu’. I tako sam učinila“ (Žicina 2002: 289).

Drugi put, mnogo ozbiljniji pokušaj silovanja dogodio joj se 
u hotelu, u Mecu, u kom je radila u kuhinji: „Jednom, kad sam išla 
u podrum po puževe ili po ribu, za mnom je pošao i poslovođa. 
Bio je lepo obučen, a ja sva uprljana mokra od vode. Napao me 
je, ali ja sam se junački borila. (Isto 290).

Dati autobiografski momenti dobili su svoj izraz u romanu 
Devojka za sve, i to na način koji danas, zahvaljujući istraživanjima, 
čitamo i prepoznajemo kao zajedničke strategije svih seksualnih 
predatora (prostorno izolovanje žrtve i izdavanje posebnih zadataka), 
koji su, po pravilu, na poziciji moći u odnosu na odabranu ženu-žr-
tvu, bilo da su seoske gazde, šefovi kuhinja ili profesori univerziteta. 
Naime, šef hotela u kojem je radila, naredio je tako Kaji da u ode u 
podrum kako bi probrala posebne krompire za salatu: 

„Ona je uzela korpu i sišla u mračan podrum, upalila svetlo i čučeći 
birala sitnije krompire. Nije ni primetila kada je šef ušao i stao 
nada nju. Sagnuo se, oslanjajući se jednom rukom na njeno rame, 
a drugu spustio na hrpu krompira.
–	 Evo, vidiš, ovakve sitnije... vidiš...
Kaja ugnu rame da šefova punačka ruka sklizne, no iznenada 
oseti njegovu šaku na svojim 	 nedrima. Zasipajući je svojim da-
hom, on je govorio:
–	 Sitnije... da... Ti mi se najviše dopadaš. Kupiću ti bluzu, novu, 
svilenu...
Kaja skoči, poduhvati njegovu ruku, i zbaci je sa sebe. Obe njene 
šake pale su na njegova prsa. Zatim se skupi, napnu, i istodobno ga 
udari i šakama i kolenom. Šef se okliznu na krompir i sede na hrpu. 
– Skote! – viknu Kaja“ (290, kurziv S. B.) 

Ono što Kaju razlikuje od drugih ženskih likova (scena u kojoj 
se devojka Mara ispoveda Kaji),11 odnosno od mladih žena koje 

11	 „ – Moj prvi gazda – pričala je ona krpeći muževljevo rublje – bio je 
kazandžija u Petrinji. Krupan, brkat čovek. Trpao mi u usta kolačiće i bombone, 
a jedanput došao u kućerak gde sam spavala, pa počeo gadno da me gladi... 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

147

bi se, kako se to danas precizno definiše, zaledile,12 ili pružile tek 
pasivan otpor, jeste da ona po pravilu reaguje i direktnim fizičkim 
kontranapadom, odnosno, da u datoj situaciji agresije i nasilja koja 
proizvodi psihološki mehanizam borba ili bekstvo (fight or flight), 
instiktivno i doslovno reaguje prvom opcijom. Pored toga, Kaja je 
predstavljena i kao junakinja koja nasilje prijavljuje nadređenom 
svog nadređenog (291). U tome se detalju ogleda i neposredni peda-
goški aspekt ovog romana, i to bez obzira na to što Žicina prikazuje 
da će u datoj situaciji potencijalni zaštitnik stati na stranu napasnika.

Upadljivo je da oba pokušaja silovanja koja je Milka Žicina 
doživela ranih dvadesetih godina tj. najkasnije do svoje udaje 1928. 
godine, a pretočena u romaneskne situacije, odgovaraju i dvema 
scenama iz romana koji je Agnes Smedli objavila 1929. godine. 
Dati primeri govore o učestalosti svojevrsnoj univerzalnosti žen-
skih proleterskih iskustava iz tog perioda, ali specifičnih – pa u 
tom smislu ne i opšteuniverzalnih – za pobunjene mlade žene, koje 
su istovremeno jasno osećale i snažan unutarnji otpor muškom 
nasilju, ali i sopstvenu fizičku snagu, stečenu od detinjstva, kao 
mogućnost odbrane od pokušaja silovanja. 

Svi dati aspekti muškog nasilja nad ženama dobijaju dalje u 
romanu Devojka za sve, međutim, celovitije značenje kada se u 
čitalačkom doživljaju povežu s drugim odgovarajućim scenama. 
Od njih za ovu priliku vredi izdvojiti razotkrivanje pojave muške 
nemotivisana ljutnje kao oblik muškog nasilja odnosno kontrole 
i disciplinovanja žena, a putem izazivanja osećaja neodređene 
krivice kod žena. Junakinja Kaja ima priliku da posmatra ovakve 
odnose dok boravi kod bedinerke Mare, koja joj je pružila utočište 
u svom podstanarskom stanu: 

„ – Idi k vragu! – izderao bi se Mile i ošinuo je strogim pogledom 
ispod spuštenih obrva. – Kog 	sam vraga onda dolazio?

Ja mislila da i to tako mora biti, jer ja kod njega služim, ali sam se ražalostila 
nad sobom i počela plakati: „Ćuti, čuće te gazdarica!“ A ja sam se jako bojala 
nje, ali se nisam mogla uzdržati. Onda me on udari po licu, pa ode“ (160).

12	 Zato u daljem razvoju situacije, Žicina ukazuje na tu vrstu reakcija 
odnosno nereagovanja, kao što nagoveštava i njegove uzroke u osećaju dečje 
bespomoćnosti: „– Ti si hrabra, šapnula je Sofija. – Druga se možda ne bi 
usudila. U njenom glasu drhturila je preplašena devojčica. Onaj njen detinji 
zvonki glas bio se sledio u šapat“ (293, kurziv S. B.).



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

148

Zgrabio bi šešir i izašao u mračno dvorište. 
–	 Eto, opet se naljutio – rekla bi Mara snuždeno. Ne smem mu 
ništa reći. Uvredljiv je. 
Posle takvog njegovog nabusitog izlaska, Mara bi sela kod stola 
snuždena, čupkajući kraj kecelje. Terajući neprijatne misli, govo-
rila bi tiho:
–	 Nije ni njemu lako...
–	 Zašto? – upita jednom Kaja i bez suzdržavanja iskaza svoju misao 
do kraja: – Šta ti njega žališ? On tebe ne žali“ (158, kurziv S. B.).

Milka Žicina dalje ubedljivo prikazuje kako se početno 
verbalno i neverbalno nasilje, odnosno psihičko nasilje, vrlo brzo 
pretvara u fizičko nasilje, pa njena junakinja Kaja prisustvuje sceni 
u kojoj muž tuče Maru, tačnije, i uključuje se u nju braneći drugu 
ženu sopstvenim telom. U oba slučaja, i istim rečima žrtva oprav-
dava nasilnika („A nije ni njemu lako“, 163.). Na svega nekoliko 
stranica, Milka Žicina je prikazala obrazac nasilničkog ponašanja, 
kao i obrazac ponašanja žene koja postaje žrtva nasilnika i upada 
u začarani krug datih obrazaca, a koji će u potpunosti biti jasno 
definisani u humanističkim naukama tek krajem 20. veka, nakon 
dužeg, internacionalno povezanog, rada ženskih aktivističkih 
organizacija i feminističkih aktivistkinja i teoretičarki.

***
Topos potplaćenog, ali i neplaćenog ženskog rada, u ro-

manima Milke Žicine, prikazan u desetinama svojih varijanti, a 
razvijan tako da odgovara dobu junakinje i njenom postupnom 
osvešćivanju, odnosno kretanjem od najniže i najbespomoćnije 
početne pozicije do pozicija u kojima junakinja stiže do tačke kada 
može i da pregovara o visini cene svog najamnog rada. Ono što će 
je dovesti do boljih pregovaračkih pozicija na tržištu rada služavki  
jeste, kako to Žicina bira da predstavi, junakinjina gotovo urođena 
buntovnost koja je vodi ka rizičnim i hrabrim odlukama. I u tome 
se ogleda pedagoški aspekt oba romana, a posebno Devojke za 
sve, koja je delimično pisana i s takvom namerom.

Primorana da kao siroče – kakva ostaje na kraju prvog ro-
mana, a u poziciji iz koje započinje svoju potragu za poslom u 
cilju golog preživljavanja – izabere prvi „posao“ na koji će biti 
primljena, junakinja Kaja u jednom momentu shvata da na tome 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

149

poslu na siromašnom seoskom gazdinstvu, osim hrane („ona ovde 
radi samo za žgance i taj kupus“, Žicina 1932: 32), neće dobiti i 
očekivane opanke i odelo, te će zimu dočekati bosa, pri čemu se 
o novčanoj nadoknadi ni ne razmišlja. Iako potpuno bespomoćna 
devojčica, kojoj je fizički opstanak potpuno ugrožen zbog po-
tencijalne trajne gladi, Kaja ima smelosti da u jednom trenutku 
samo ustane i krene dalje od svojih „gazda“ („Kuda?“, pitaće je 
oni, na šta će samosvesna mala radnica odgovoriti: „Pa negđe đe 
ću i zarađivati!“, Isto).

Ovde je važna značenjska paralela koja se može uspostaviti sa 
ranije analiziranom pripovetkom „Veći dinar od cipele“ Nadežde 
Ilić-Tutunović. Obe su autorke umetnički vešto i efikasno opisale 
višestruku podmuklu eksploataciju najamnog rada najosetljivijih 
društvenih grupa, siromašnih devojčica, devojaka i dečaka odno-
sno momaka: njihov najamni rad se čak ni ne potplaćuje (nea-
dekvatnom zaradom tj. količinom novca), taj rad se jednostavno 
– ne plaća, već se kompenzuje prividom naturalne razmene: za 
njega se detetu služavci ili mladom beskućniku daje bedan obrok 
i „poklanjaju“ neadekvatni predmeti, oni s kojima ništa ne mogu 
da učine. Važna je i razlika između lika Kaje i ostalih srodnih 
likova angažovane ženske proze: Kaja je ona koja ima hrabrosti 
da pokuša da nađe za sebe nešto bolje i pravednije.

Ovakav stav Kaju će i odvesti do takve situacije, što je za-
pravo čin sugestije kojim Milka Žicina želi da dopre do čitalaca 
koji bi datu sugestiju dalje prenosili do onih koji nemaju uslova i 
prilike da čitaju roman:

„’Pogodila sam se’, pomisli i udahnu punim plućima svež noć-
ni vazduh. To što se ona pogodila za rad, to što nije pristala na 
kupovinu odela koja su njoj dobro poznata i zbog kojih ona ide 
u ritama; to što se svesno oduprla obećanjima koja se daju samo 
nejačkim slugama, deci, pa im ne daju ni ta odela nego doteruju 
tuđe dronje – to je to što ju je ohrabrilo i ispunilo voljom da radi da 
bi zaradila, i naposletku: da bude plaćena radnica, priznata radnica, 
iz čijih mišića teče vrednost. ’Ja radim a ti plati’, ta se misao na 
razne načine preplitala u njenoj glavi“ (36–37).

U svakom slučaju, jedina razmenska vrednost koju junakinja 
ima da ponudi na opštem slobodnom/„slobodnom“ tržištu – jeste 
njen (najamni) rad. U odnosu na ranije situacije, ova – u kojoj je 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

150

u slobodnom pregovaranju za taj rad ponuđena precizna vrednost, 
makar i niža od zaslužene – predstavlja ipak napredak u odnosu 
na sve prethodne „radne ugovore“ koje je Kaja u životu sklapala. 
(kurziv S. B.). 

Kako jedan emancipatorski podvig vodi sledećem, sugeriše 
Milka Žicina u romanu daljim razvojem događaja. I Kaja, nakon 
prve kupovine željenog materijala (porhet) za haljinu od prvog 
zarađenog novca, upravo kroz ovakva mala a lična udovoljavanja 
sebi, razvija svoje želje dalje: „bila je to želja za priznanjem njene 
ličnosti, potiskivane i gurane u red ’prostih i prljavih’; u tom teš-
kom mirisu treperila je prkosna pobeda, bilo je to kao izmicanje 
ramena ispod nečije teške ruke; bila su to odškrinuta vrata na širok, 
ravan drum, kojim se odlazi nekud... nekud gde je šire, ugodnije, 
prijateljskije... (58, kurziv S. B.). Upravo će se preko kategorija i 
pojmova ličnosti i javnog priznanja ličnosti umnogome oblikovati 
semantički okvir pisanja o služavkama kod Milke Žicine, ne samo 
u ovom romanu, već i u posleratnim pisanjima. Kako se još priznaje 
ličnost služavke i kako ona postaje ličnošću, pokazala je Milka Žicina, 
naime, u svojoj kasnijoj prozi koja će nastati posle revolucionarne 
promene (o čemu će biti reči u Osmom poglavlju knjige), a u ovom 
romanu i istorijskom trenutku još uvek samo priželjkivane.

Međutim, ono što roman zapravo prikazuje, u kontekstu sa 
prikazima likova drugih služavki, jeste specifična situacija u kojoj 
junakinja Kaja uspeva da pokaže da jeste ličnost, čak i ako nije 
javno priznata. S obzirom na to da zahtevi kapitalističke reproduk-
cije nalažu da služavka, pored toga što je prisiljena na potplaćeni 
rad ali i ropski položaj, upravo ne sme da iskazuje svoju ličnost, i 
to do tačke da biva doslovno nevidljiva, svako Kajino iskazivanje 
ličnog stava i bunta neminovno vodi isključenju iz datog sistema, 
odnosno ka otkazu. Ipak, nakon svakog ovakvog čina, junakinja 
stupa na novo radno mesto i vraća se u sistem kako bi preživela. 

***
Topos vremena u dva romana Žicine neposredno je vezan za 

topos potplaćenog ženskog rada i konkretno zanimanje služavke. 
On u romanima ima dvostruko značenje. S jedne strane, ovaj topos 
označava vreme kojeg služavka nema dovoljno ni da obavi sve re-
dovne poslove tokom radnog dana, a još ga manje ima za svoj lični 
život. Radi ocrtavanja konteksta ovog aspekta položaja služavki 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

151

koju je Žicina kroz fikciju obznanila 1940. godine, može da posluži 
upravo jedna rezolucija koju su zagrebačke služavke donele te iste 
godine. Kako na osnovu izvora iznosi Jovanka Kecman: 

„U prostorijama Radničke komore u Zagrebu održan je 14. aprila 
1940. sastanak kućnih pomoćnica, koji je organizovala sindikalna 
podružnica kućne posluge. U prisustvu 500 kućnih pomoćnica 
raspravljalo se o položaju ovih radnica, a zatim je donesena Re-
zolucija kojom se traži desetočasovno radno vreme, posebno pla-
ćanje prekovremenog rada, desetodnevni plaćeni godišnji odmor, 
povišenje plata, higijenski uređene stambene prostorije, ispravnije 
ponašanje poslodavaca i ukućana“ (Kecman 1978: 214).

S druge strane, topos vremena u romanu Devojka za sve 
označava kategoriju (proleterskog) vremena u smislu određenja 
Žaka Ransijera: to je upravo ono vreme koje deprivilegovani raznih 
kategorija, pa tako i služavke, u svojoj zajednici i njenim zakonima 
zapravo nemaju, ali ga ipak, naizgled paradoksalno, uzmu za sebe 
da bi objavili sopstveni glas i postali vidljivi, tj. učestvovali u politici 
književnosti i podeli čulnog. Drugim rečima, Ransijerova definicija 
nam naknadno omogućuje da kategorijama njegove neomarksistič-
ke analize književnosti razumemo određene marksističke aspekte 
proleterske proze Milke Žicine: „Upravo zato politika i počinje kod 
preispitivanja tog nemogućeg, kada oni koji nemaju vremena ni za šta 
drugo osim za svoj posao iskoriste to vreme koje nemaju da dokažu 
da su i oni bića koja govore, koja učestvuju u zajedničkom svetu, a 
ne besne ili nesretne životinje“ (Ransijer 2008: 8, kurziv izvoran).

Milka Žicina je „vodila“ politiku književnosti upravo na dati 
način. Kao služavka ili pak sobarica „krala“ je vreme kojeg nema 
kako bi pisala, a ujedno je kroz takvo pisanje tematizovala i datu 
situaciju. Tako je u proznoj poetici Milke Žicine topos vremena, uz 
topos potplaćenog ženskog rada, najneposrednije vezan za topos 
pisanja – koje je pak, kako je već objašnjeno, jedan od ključnih 
oblika političke subjektivizacije autorki u eri Narodnog fronta.

Topos ili motiv vremena se u romanu Devojka za sve isprva javlja 
u svom, prvonavedenom, bazičnom značenju, kao vreme kojeg slu-
žavke nemaju za propisno obavljanje posla i minimalne lične potrebe:

„U ogledalu ispod sata, dok briše širom okvir, Kaja je videla crno-
manjasto lice mlade služavke, krupnih crnih očiju, kose stegnute 
pod maramom; ona je pućila usne na Kaju, hukala u ugao okvira 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

152

i trljala mrlje belom krpom. U njenim očima treptalo je uverenje da 
će ovim pažljivim trljanjem mrlja zaslužiti i platu i pohvalu, da će 
brzim radom ugrabiti od šetaljke nekoliko časaka, koje će doveče 
upotrebiti da opere kosu“ (Жицина 1982: 66–67, kurziv S. B.)

Dati nalog za ekonomisanjem vremenom služavke su, kao u 
ovoj sceni, samo naizgled  zadavale same sebi. Zapravo je reč o 
nepisanom nalogu sistema koji počiva na eksploataciji i po čijoj 
logici se služavke neminovno, nemajući u datom trenutku izbora, 
upravljaju. Nalog eksploatatorskog sistema za „ekonomisanjem“ 
vremenom još drastičnije se iskazuje kroz rečenice njegovih privi-
legovanih korisnica, gazdarica: „ – Još nije gotovo? Radiš sporo. 
Ne treba trošiti vreme u uzaludnim pokretima. Spora si“ (Жицина 
1982: 72, kurziv S. B.). U ova dva odlomka jasno se ogleda ono 
nemoguće datoga naloga: vreme se zapravo ne može „ugrabiti“ niti 
ga se može „potrošiti“ manje: „ekonomisanje“ njime išlo bi ili na 
štetu kvaliteta rada ili na štetu zdravlja služavke, pri čemu je u praksi 
uvek išlo na štetu ovog drugog. U odnosu na gorenavedene zahteve 
organizovanih zagrebačkih služavki, dve slike iz romana Devojka za 
sve plastično ukazuju na bitan aspekt ovog vida eksploatacije: čak 
i kada bi izdejstvovale zakonsko pravo na ograničeno radno vreme 
(deset radnih sati delovalo je tadašnjim kućnim pomoćnicama kao 
veliki uspeh u odnosu na vremenski neograničenu, tačnije, dvadeset-
četvoročasovnu dostupnost gazdarici), ono bi podrazumevalo vrše-
nje pritiska da se u tome vremenu uradi više nego što je to moguće. 

Pored ovog vida, dati se topos javlja, takođe u bazičnom 
obliku, i kao slobodno vreme koje je nenadano zadobijeno, a koje 
služavke osvajaju u retkim trenucima, tačnije međutrenucima, 
od momenta kada daju otkaz na jednom poslu do momenta kada 
sklope „ugovor“ za drugi: 

„Eto, sad je tu, u velikom gradu, sedi za stolom, pije belu kafu i – ne 
radi ništa. Žena u beloj kecelji hoda po crnim namazanim daskama, 
nosi čaše topla mleka, napolju brzaju ljudi kao da su izleteli iz koš-
nice – a Kaja sedi mirno i prvi put u životu oseća da je slobodna. 
Eno, skazaljka na satu se miče, klizi niz brojke, a ona još uvek sedi 
za stolom kao gost, u ugodnom nemaru prema tome satu. Niko je 
neće ni zovnuti, ni narediti štogod“ (101, kurziv S. B.).

Zato junakinja Kaja, dok je služavka, zavidi svima onima koji 
imaju i za nijansu više slobodnog vremena od nje, kao što su 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

153

pojedini šegrti (iako su i oni u poziciji roba druge osobe)13 ili kao 
što su fabričke radnice, kojima se radni dan – za razliku od radnog 
dana služavki – u jednom trenutku ipak završava: „Odjednom, 
kroz vlažnu studen probi se rikanje fabričke sirene. Veče: zavr-
šen je radni dan. Kaja podiže glavu i otvori usta. [...]. Neko sada 
ostavlja posao, ide ulicama, bukte osvetljeni izlozi, promiču ljudi, 
vraćajući se sa posla“ (73, kurziv S. B.). Kada se objedini znanje 
iz svih priča i romana Milke Žicine, jasnije se ocrtava hijerarhija 
obespravljenosti, odozdo na gore: služavka – šegrt – radnica – itd., 
hijerarhija uspostavljena na osnovu odgovora na pitanje imaju li 
ove žene/junakinje i časak vremena za sebe.

Postupno, do kraja romana, u junakinji samoj, kao i za čitateljke 
i čitatelje romana, uobličiće se jasna svest o tome šta položaj služavke 
u kapitalističkom sistemu (re)produkcije predstavlja i šta tim povodom 
da se radi. Jedne noći, razmišljajući u krevetu pred spavanje, i to kao 
da razgovara s likom Koste, druga koga je u međuvremenu stekla, 
junakinja Kaja formuliše: „mi radimo, a nismo radnice. Radnica ode 
iz fabrike ili radionice kući – i slobodna je... Gledaću ja da bedinujem. 
Ješću jedanput na dan, ali kad odem s posla niko mi neće zvocati. Ja 
sam njeno – zvonce. Pritisni – evo me. Molim“ (219). Metonimijska 
predstava služavke kao gazdaričinog zvonca nije samo pa ni na prvom 
mestu potreba Žicine da ukaže na objektifikaciju služavke u datom 
kapitalističkom modelu, već na činjenicu da je ona nečiji objekat, da 
u potpunosti zavisi od volje tuđe ličnosti, kako se to u oba romana na 
mnogo mesta ponavlja, bilo samo prikazivanjem odgovarajućih situaci-
ja ili eksplicitnim formulacijama,14 te da zato sama ne može biti ličnost. 

Već sutradan, u svetu romana, od Koste, koji predstavlja lik 
osvešćenog i marksistički obrazovanog radnika, Kaja će dobiti i 
učeniju potvrdu svojih iskustvenih, nazovimo ih slobodno tako, 
teoretizacija: „Pa dabome! Vi ste još u odnosu domaćeg roblja. 
Nekada su svi oni koji su radili bili robovi, njih je gospodar tukao 
i prodavao – kao seljak volove. Život se razvijao i radnici su sebi 
izvojevali slobodnu prodaju snage i određeno radno vreme. A vi 

13	 Mašući paketićem u ruci, devojčica je trčala za nekim, a Kaja, gledajući 
za njom, pomisli: „Ručala je već. Šegrt je“ (Žicina 1982: 141, kurziv S. B.). 

14	 Na primer: „A tu daljinu najteže je podnosila kad se iz sobe vrati 
izgrđena, kad na nju nagrne ono teško osećanje sluškinje, kad jasno oseti da 
je lični sluga jedne ličnosti, i da od te ličnosti zavisi njen opstanak: ćutati ili 
reći štogod i naći se bez posla“ (181, kurziv S. B.).



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

154

u kuhinjama ostale ste na istom, u srednjem veku“ (Isto 220). 
Zbog takve vrste odnosa moguće je da služavke nemaju i taj 
osnovni životni resurs koji je uslov da budu ličnost slobodno 
vreme, ali je – kako  objašnjenje lika Koste sugeriše – moguće 
to promeniti samoorganizovanjem služavki. One, tokom trajanja 
Kraljevine Jugoslavije, nisu uspele da se organizuju na dovoljno 
masovan i sistematski način kako bi došlo do zakonskog prizna-
nja njihovih radničkih prava, a inicijativa koju navodi Jovanka 
Kecman bila je jedan od retkih i sama po sebi nije mogla dati 
praktične rezultate. 

***
Retke služavke ipak uspevaju da ukradu nešto od neposto-

jećeg slobodnog vremena. Ono što je izrazita specifičnost kojom 
junakinja Kaja popunjava ukradeno vreme, za razliku od likova 
drugih služavki predstavljenih u romanu, jeste – pisanje. Već u 
romanu Kajin put, u kojem je junakinja takvog uzrasta i toliko 
višestruko potlačena i tlačena da još uvek nije mogla da se pri-
kaže njena potreba za pisanjem, ona je najpre predstavljena kao, 
nazovimo to za početak tako – imaginatorka. Kako je u našem 
koautorskom radu o odnosu estetske revolucije i političke subjek-
tivizacije to formulisala Tijana Matijević, „Kaju obeležava nešto 
estetsko (pa dakle prema Ransijeru odmah i političko), nešto što 
ne pripada svetu jednodimenzionalne književne tendencije. Ona 
izraženo doživljava čulni svet oko sebe, koji je nedovoljan, nedo-
statan, a uvek u preseku sa realnim društvenim odnosima“ (Barać 
i Matijević 2024: 269). Ono što junakinja i u takvom najpotčinje-
nijem položaju može, i što je moć koja joj se ne može uskratiti niti 
oduzeti, a što zapravo jeste bilo samo iskustvo Milke Žicine, jeste 
moć i mogućnost da po svome doživljava svet i da imaginira. Već 
kroz ceo prvi roman, na dobro odabranim mestima, svet viđenog 
će biti oživljavan i specifično tumačen kroz pogled junakinje. 
Odnosno, kako je Tijana Matijević to formulisala: „Kaja taj svet 
dopisuje, preoblikuje i kroz svoj estetski doživljaj već se u tom 
deprivilegovanom položaju približava onom iskustvu koje Ransijer 
opisuje kao o istovremenosti autonomije i heteronomije“ (Isto). 

Među prvima se u tom smislu izdvajaju opisi kuća pored kojih 
junakinja prolazi u romanu Kajin put (v. Žicina 1934: 15), ali je to 
samo početak nizanja scena u kojima, a dalje i kroz roman Devojka 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

155

za sve, junakinja nešto vidi (što je česta reč koju Žicina u tim „trenu-
cima“ upotrebljava), a što nadilazi realnost viđenog: junakinja Kaja 
ili vidi predmet drugačije od prikazanog, ili određenu scenu tako što 
„vidi“ njenu proširenu verziju,15 ili predistoriju tj. prošlost ili pak 
njenu budućnost. U pogledu pripovednog postupka to znači da u 
realističkom pripovedanju Milke Žicine pulsira i jedna mogućnost 
izvanrealističkog, nečega nad datim realizmom, što svakako nije i 
nadrealizam po onome što je bio u istom tom periodu i po svojim 
teorijskim definicijama, ali što jeste nagoveštaj mogućnosti druga-
čije i radikalnije poetike ove autorke. Posmatrano iz perspektive 
građenja lika, a rečima Tijane Matijević, „datosti se u svoj svojoj 
materijalnosti preobražavaju i postaju deo njenog sveta, u kome je 
ona subjekt gledanja i pridodavanja značenja i forme novostvorenim 
predmetima čulnog sveta“ (Barać i Matijević 2024: 270).

Od oblikovanja junakinje koja postaje subjekt viđenja i 
stvaranja novih objekata, samo je korak do postajanja književnom 
autorkom, ali i subjektom istorije i revolucije. Ko ume da imagini-
ra, drugim rečima, ume i da zamisli (revolucionarnu) promenu, a 
kako svedoči ukupna angažovana ženska proza i biografije njenih 
autorki, ume i da je sprovede.

Milka Žicina prikazuje i koliko je dati proces unutarnje mo-
tivisan i nezaustavljiv. Ako nema privilegiju da javno govori ili 
da piše, deprivilegovana devojčica/žena/junakinja stvaraće svoje 
autorsko delo kako god da je to moguće. Posebno se u tom pogledu 
izdvaja sledeći opis: „Neizgovorene rečenice topile su se na rubu 
njenih usana: bujica reči tekla je nemim potokom.“ (Жицина 1982: 
83, kurziv S. B.). Kada se pak, za jednu služavku ukaže prilika 
da govori bilo kakvoj javnosti, a u romanu Devojka za sve biće 
to u momentu kada dečak i devojčica Bergerovih, kod kojih Kaja 
služi, zamole junakinju da im priča bajku o Snežani, služavka će 
je ispričati na svoj način: 

15	 	 Na primer, dok druga i sporedna junakinja Manda priča Kaji priču 
koju su njoj pričali, Kaja sve to odmah i „vidi“: „Pred Kajinim očima je 
železnička stražarska kućica ukraj pruge, sa bašticom cveća pred prozorom i 
dvorištem ograđenim crveno obojenim letvama sa kapicom plave boje na vrhu. 
Takvu ’vaktarnu’ poznaje ona iz svog sela. U dvorištu zidani bunar i vanjska 
krušna peć. I evo, ona vidi dve tamne pruge koje tonu u sumraku. Čuvareva 
žena zaustavlja namernicu sa žutim rupcem, uvodi je u kuću, daje joj gra’ za 
večeru, prostire joj pored peći...“ (Жицина 1982: 93, kurziv S. B.). 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

156

„Pa eto: jedna devojčica, siroče, bosa je išla po snijegu. A noge joj 
zebu, zebu... Pa plače.
–	 A šta joj je rekla madmoazel? – prekinu dečak.
–	 To je bila sirota djevojčica, znaš, nije imala šta da jede...“ (Isto 70). 

Od početnih, rudimentarnih imaginiranja i priča, u junakinji Kaji 
će se postupno sve više razvijati moć široke fikcionalizacije i od-
govarajuće elaboracije fikcionalizovanog. U jednom od narednih 
delova romana, kroz usmeno pričanje druge junakinje, Kaja pri-
povedano zamišlja, ali paralelno i stvara svoje reči i svoju fikciju, 
pri čemu taj drugi glas sada počinje da smeta:

„Tiho kapanje Mandinih reči opet se izgubi, kao da je zašlo za 
događaje o kojima govori, pa odande, kao iza slike, kuckaju i vode 
Kaju kroz selo, u kuhinju gde bosonoga devojčica poteže prazne 
iscepane vreće i pravi sebi ležaj. Onda opet, odjednom, u te slike 
upadaju reči, tihe i hrapave, i raspršavaju i devojčicu i ležaj od 
vreća. Te reči činile su se Kaji iznenadne, ravnodušne, hladne 
i – daleke. I smetale njenim mislima, kao što smeta nečiji hrapav 
glas kad se uvuče u tihu pesmu. I kao da ta osoba što priča svojim 
glasom remeti nešto što je uz tih žubor teklo i zanosilo“ (Isto 96). 

Kada bi se posebno izdvojili i povezali svi delovi romana 
Devojka za sve, koji opisuju najrazličitije forme imaginiranja, 
govorenja u sebi, usmenog poetskog ili pak buntovničkog iska-
zivanja događaja, osećanja i misli među ženskim likovima, kao 
i pokušaja pisanja, dobio bi se poseban kratki roman o umetniku 
(der Künstlerroman), svakako u ženskoj i proleterskoj varijanti 
ovoga žanra. Taj proleterski roman o umetnici sadržao bi, odnosno 
sadrži niz izuzetno originalnih motiva koje samo žensko proleter-
sko iskustvo može da ponudi za dalju fikcionalnu obradu.  

Jedan od najoriginalnijih motiva jeste motiv koji bismo mogli 
nazvati sećanje kao pisanje koje pišu nepismeni, iz kojeg proizi-
lazi, moglo bi se tvrditi, i motiv samog sećanja kao umetnosti. 
Taj se motiv oblikuje pri kraju romana Devojka za sve, u formi 
prustovskog motiva madlenice. O Marselu Prustu je u vremenu 
pisanja romana Milka Žicina eventualno mogla imati određe-
nog znanja, ukoliko je on, na takav način kako ga je književna 
istoriografija i teorija do danas fiksirala, bio predmet razgovora 
nolitovskog intelektualnog kruga u kom je intenzivno učestvovala, 



4. ŽENSKA KNJIŽEVNA INTERNACIONALA IZ ROMANESKNE PERSPEKTIVE

157

ali je podjednako verovatno da o njemu nije znala ništa. U jednoj 
sceni, naime, kada se opisuje kako junakinja, prezauzeta poslom, 
nije imala vremena ni da napiše pismo ocu, iskazano je kako su, 
nezaustavljivo, „sadržaji tih pisama navirali i u utišanoj kuhinji 
pod tihim udarcima časovnika“, ostajući samo u njenim mislima. 
Kada je pak junakinja morala da makar progovori naglas, ukoliko 
ne može da piše, posebno ako je tu i druga služavka koja može da 
je čuje, događalo se i sledeće: 

„Ponekad je Kaja pričala i sudoperskoj pregradi o tim odbijenim 
udarcima, koji su podsećali na zveket limene zvoncadi koji je 
bledio udaljujući se kroz šumarke. A jednom, kad se proceđivala 
goveđa supa i miris peršuna prodro kroz zadimljenu zagoretinu, 
Kaja je rekla:
–	 Miris peršuna podseća me na crkveno zvono.
–	 Gle? – začudila se Jaga, a Kaja, ne prekidajući posao, dodade 
celu sliku toga mirisa-zvona:
–	 Gazda Mojo sprema se u crkvu, skopčava čistu košulju pod 
vratom, na šporetu vri goveđina...
I da je bilo vremena, Kaja bi dugo pričala o toj nedelji prepodne, 
kad se njenim rodnim selom talasa svečan dan odmora, i posle 
svakog udarca u crkvenom tornju sleta brujanje i zasipa krovove 
i plotove. 
Sve te saopštene reči, koje se nisu ticale kuhinje, pirkale su po ceo 
dan po sudoperskoj pregradi“ (Жицина 1982: 306, kurziv S. B.).

Ništa manje nije originalan ni motiv koji bih, u svrhu neke 
buduće potencijalne definicije proleterskog romana o umetnici, 
nazvala pevanje kao umetnost nepismenih („Pesma može sve da 
kaže, reče jednom Jaga spuštenih očiju. Posle male stanke, ona 
zapevuši neku nepoznatu melodiju, prijatnim i tankim glasom“, 
Isto 307, kurziv S. B.). U svakom slučaju, dati motivi ukazuju 
na potrebu daljeg širokog istraživanja proleterskih fikcionalnih 
autobiografija i ženske proleterske internacionale, koje bi tek even-
tualnim uočavanjem njihove učestalosti i određenih žanrovskih 
pravilnosti omogućili i pravo razumevanje odnosa toposa (prole-
terskog) vremena i toposa ženskog osvajanja autorstva kao oblika 
političke subjektivizacije, onako kako su ocrtani u ovoj analizi.

Svi ovi momenti, sa kojima sе susrela najranija čitalačka 
publika oba romana Milke Žicine, a posebno, u ovom aspektu, 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

158

romana Devojka za sve, dobili su dodatno rasvetljenje u autobio-
grafskim iskazima Milke Žicine datim u intervjuu Marku Nediću. 
Među njima se izdvaja jedno, a koje odgovara nekolikim scenama 
iz romana, a posebno jednoj u kojoj gazdarica traži od Kaje da 
ugasi svetlo i ode na spavanje. U toj sceni, uvređena junakinja i 
odlazi na spavanje, uvređena, ispostaviće se, jer nema prava ni da 
napiše pismo, „a tamo, na onoj hartiji, lepo je počelo da se sliva 
nešto iz nje, olakšavajuće, utešno...“ (219). Ispostaviće se da je 
zapravo to bilo jedno od inicijalnih služinačkih iskustava Milke 
Žicine, neodvojivo od ostalih iskustava (ovde nazvanih toposima), 
a ujedno i, zahvaljujući radu Marka Nedića, zabeleženo iskustvo 
o potrebi za pisanjem, kojа se kod Milke Žicine javila od najra-
nije mladosti. Ona svedoči o tome šta se dogodilo već kod prve 
„gospođe“ u Beču kod koje je radila: „Ali sa tom gospođom sam 
se posvađala. Imala sam običaj da posle večere ostajem u kuhinji 
i da nešto čitam, novine, ili da pišem, da beležim ono što mi se 
desilo toga dana. Jednom, u pola noći, uhvatila me na delu. Na 
kesi od soli opisivala sam svoj dan, osećala sam neverovatnu 
potrebu da pišem“ (Žicina 2002: 284, kurziv S. B.). Ukoliko, 
činjenicu da je Milka Žicina na samom početku niza svojih zva-
ničnih zaposlenja, pre odlaska u Beč, radila kao daktilografkinja, s 
analiziranim motivom iz romana Agnes Smedli u kojem junakinja 
kao daktilografkinja razvija i oseća potrebu da zapisuje sopstvene 
misli umesto tuđih i da preuzme ulogu urednika časopisa u kom 
radi, možemo s punim pravom zamisliti i kakve je velike želje i 
ambicije – s isto tako punim pravom – za sebe mogla imati Milka 
Žicina već sa svojih sedamnaest godina. 

Drugim rečima, samo na osnovu upravo izdvojenog svedo-
čanstva Žicine i ovoga njegovog aspekta, dovoljno je i moguće 
sagledati čitav kompleks teme služavke, ali i radnice, u ženskom 
proleterskom romanu koji je nastajao u eri Narodnog fronta. Od-
nosno, iz te je perspektive osujećenosti i ućutkanosti glasa brojnih 
junakinja angažovane ženske proze moguće razumeti kako je, 
uprkos svemu, dolazilo do gotovo neverovatnih prodora klasnih 
i rodnih granica, izazvanih, kako je uočio napred citirani kritičar 
romana Kajin put, živom željom da ona nešto sama sazna i nauči, 
a čiji su upečatljivi izraz životi i dela Milke Žicine i Agnes Smedli.  



159

5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ:  
ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ TRIDESETIH  

GODINA 20. VEKA

„Posle kratkog vremena uvidela je da je primila na sebe težak teret, 
a naročito je jedilo što Bata nije hteo da prizna da se ona žrtvuje za njega: 

– Ti si žensko i starija, tvoje je da šiješ, da kuvaš, da čuvaš kuću 
– govorio je on drsko, dečački jogunasto. – 

– A ja sam vam jedina muška glava i vi morate da čuvate mene, i ti, i stara, 
da bih ja posle čuvao vas...“

(Филиповић 1937: 95).

5. 1. Kroz dve zbirke priča Nadežde (Ilić) Tutunović
 Neke od autorki angažovane ženske proze ostavljale su autobio-

grafske zapise i memoarska dela koja se u ovom pristupu tretiraju kao 
samotumačeći dokumenti ili pak fikcije koje čitam(o) s poverenjem, 
odnosno namerno nekritički. Na taj način se kroz ukupno samora-
zumevanje života i dela autorke, uvažavajući upravo subjektivnost 
njene pozicije, sagledavaju i njihovi književni tekstovi kao deo istih 
procesa političke subjektivizacije. Nadežda Ilić-Tutunović spada u 
one koja tekstove memoarskog tipa nije za života ostavila. Postoji 
mogućnost da će se do takvog memoarskog odnosno autobiografskog 
zapisa u budućim istraživanjima doći, a dotle je, pored u Prvom po-
glavlju navedenih činjenica, i pored biografske rekonstrukcije koju je 
učinila Jelena Milinković (Milinković 2024), korisno izdvojiti pasus 
iz Beleške o piscu na kraju zbirke Prepuna čaša (1953), na koji se, 
pored ostalih izvora, oslanja i J. Milinković, a za koji se čini – po stilu 
i sposobnosti sažimanja „priče“ – kao da je nastao na osnovu zapisa 
same Nadežde Ilić-Tutunović, uz prebacivanje iskaza u neutralno 
treće lice i možda minimalne izmene. On glasi:

„Nadežda Ilić-Tutunović rodila se 1910. godine u Beogradu u porodi-
ci maloga činovnika sa mnogo dece. Tu je i odrasla, učila gimnaziju 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

160

i završila Filozofski fakultet na grupi za srpski jezik i književnost. 
Posle je bila suplent u jednoj sarajevskoj gimnaziji, da zatim pređe u 
rudarsko mesto Homolje, gde joj je muž radio. Okupaciju je provela 
u Beogradu, a godinu dana po oslobođenju prešla je sa porodicom 
u Šabac, gde je živo učestvovala u frontovskom i kulturnom životu 
ovoga grada. 1950. godine, teško bolesna, penzionisana je i vraćena 
u Beograd gde se leči i bavi književnim radom “ (Илић-Тутуновић 
1953: 283). 

Iako pripada istoj generacijskoj formaciji kao i Frida (Grajf) Fi-
lipović – te se zato međuratna proza ove dve autorke analizira u istom 
poglavlju, a pre svega stoga što između njihovih pripovedaka postoji 
najveća stilska i tematsko-motivska sličnost – Nadežda Ilić-Tutunović 
starija je upravo toliko da je mogla, kao „suplent u jednoj sarajevskoj 
gimnaziji“, biti i profesorka od koje je Frida Grajf poslednje godine 
svog srednjoškolskog obrazovanja učila o književnosti. Uz to, treba 
imati u vidu da je Desanka Maksimović mogla biti gimnazijska profe-
sorka književnosti ili profesorka istorije Nadeždi Ilić-Tutunović. Ova 
napomena služi da bi se ukazalo na dalje biografske i arhivske pravce 
istraživanja angažovane ženske proze, ali, ne ulazeći u samom ovom 
istraživanju u to polje, zadržavajući se na tumačenju značenja proze 
datih autorki, služi i da bi se načelno ukazalo na jednu nevidljivu nit 
književnog formiranja, onu koja potiče od činjenice da su mnoge 
književnice i književnici, isključivo tako prisutni u javnom sećanju, 
bili i (gimnazijski) profesori ili profesorke koji su uticali na druge, 
nešto mlađe buduće književnike, na šta je kroz svoja istraživanja već 
ukazao Bojan Đorđević (Ђорђевић 2018).

Nadežda Ilić-Tutunović je svoje pripovetke izvorno objav-
ljivala u časopisu Misao i u listu Politika (Milinković 2024). U 
potonjem slučaju, činila je to uz svesrdnu podršku Živka Milićevića 
kao urednika rubrike kratke priče/feljtona dnevnog lista Politika, 
i istovremeno urednika edicije Naša knjiga u sklopu Izdavačkog i 
knjižarskog preduzeća Gece Kona A. D., kao što je već pomenuto u 
Prvom poglavlju ove monografije. Takvu podršku su imale i njene 
koleginice Frida Filipović i Milka Žicina. Žicina je kasnije svedočila: 
„Pošteno je s moje strane da kažem da je prvu moju priču u ’Politici’ 
prihvatio Živko Milićević. I posle nije nijednu drugu odbio, sve što 
sam donela, štampao je“ (Žicina 2002: 311). I priče iz Misli, i one iz 
Politike, Nadežda Ilić-Tutunović sabrala je u dve zbirke u pomenutoj 
ediciji koju je Milićević uređivao, naslovivši ih Beogradske priče 



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

161

(1934) i Kroz ulice i duše (1937). Sa svega dvadeset i četiri godine, 
dakle, kada je objavila prvu zbirku, Nadežda Tutunović imala je već 
izgrađen pripovedni stil i proznu poetiku, koji su se mogli predstaviti 
javnosti u vidu jednog celovitog dela. 

U Beogradskim pričama dominiraju socijalne, ljubavne i teme 
iz urbane (periferijske) svakodnevice, a tema klasnih nejednakosti, 
dubokog ili pak „podnošljivijeg“ siromaštva, i traumâ koje iz njih 
proizilaze, prisutna je u većini njih, i to je ono što ove priče čini 
delom korpusa angažovane ženske proze. Dodatni objedinjujući 
princip priča je – ukoliko bi se morao tražiti jedan takav – ženska 
(pripovedna) perspektiva. Ovo potonje je po izlasku zbirke, kako 
pokazuje istraživanje Jelene Milinković, Nadeždi Tutunović i zame-
rano kao „preterana ženska subjektivnost i nemogućnost izlaska ‘iz 
okvira opisivanja ženskog sveta’“ (Milinković 2022: 237).1 Upravo 
te su poetičke karakteristike, ali kao kvalitete, negovali urednici koji 
su bili izrazito i dosledno skloni ženskom autorstvu i feminističkim 
pristupima, odnosno feminofilni urednici časopisa Misao, Sima 
Pandurović i Velimir Živojinović (v. Vujnović 2007; i v. Milinković 
2016), a podjednako i pominjani Živko Milićević kao urednik kratke 
priče u Politici. Oni su „okvir opisivanja ženskog sveta“ videli kao, 
slobodno se može tvrditi, proširivanje okvira dominirajuće muške 
perspektive u (svetskoj) književnosti.

Vrednost Beogradskih priča, kao i svih međuratnih pripove-
daka autorke, čini i to što im se može pristupiti sa više žanrovskih 
i poetičkih polazišta, a da se ne dođe do interpretacijskog reduk-
cionizma. Ove su pripovetke, naime, na svoje čitateljke delovale 
sredstvima iz više stilskih i žanrovskih registara istovremeno. 

U kontekstu proučavanja ženske književnosti, a zatim i kon-
kretnije, ženske pripovetke u časopisu Misao, Jelena Milinković 
je pričama Nadežde Ilić-Tutunović pristupila kao popularnim, što 
jeste jedan od njihovih registara (Milinković 2016, 2022, 2024). 
Kada bude analizirala priče ljubavne tematike odnosno s ljubav-
nim sižeima (pod podnaslovom „Ljubavni govor u Misli“), Jelena 
Milinković će zaključiti da su „ljubavni sižei važni i za popularnu 
priču Nadežde Tutunović, koja [...] preko ljubavnih zapleta pri-
kazuje žensko sazrevanje, ali i palanački mentalitet“ (2022: 226). 

1	 Autorka posebno ima u vidu prikaz Živomira Mladenovića u Le-
topisu Matice srpske te godine.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

162

Fokusirajući se na dve priče objavljene u Misli („Malo drugačije“, 
1932; i „Periferi[j]ska priča“, 1933), ali imajući u vidu celokupan 
opus Nadežde Ilić-Tutunović kao i gotovo ukupnu srpsku međurat-
nu žensku prozu, Jelena Milinković je mogla da zaključi da je ova 
autorka „donela nove ljubavne zaplete i opisala nove ženske uloge, 
a posebno je važna novina koja se tiče otvorene tematizacije seksa 
i ženskog tela“ (235). U tom smislu, Nadežda Ilić-Tutunović se u 
okviru ženske književne međuratne (pripovedačke) scene dodatno 
izdvaja po tome što je narativno „uhvatila“ i eksplicitno prikazala 
sam trenutak psihološkog i telesnog preobražaja iz devojčice u 
ženu (Isto: 241). Zapravo je taj trenutak „uhvatila“ i pripovedno 
„fiksirala“ i Frida Filipović. Odnosno, u pogledu poetike kratke 
priče, čitav postupak se odvija onako kako su to ove autorke i kao 
vrlo mlade krajnje poetički samosvesno birale, a jedna od njih, 
Frida Filipović, izrazila je u kasnijem dobu to i na teorijski način. 
Tvrdeći, naime, da se kratka priča „obično“ piše „u jednom dahu“, 
ova teoretičarka sopstvene prakse dalje razlaže da je za ovaj žanr 
„piscu potrebna intenzivna koncentracija, gotovo kao pesniku za 
pesmu. Kao i pesnik u pesmi, i pripovedač u kratkoj priči nastoji da 
uhvati (u letu), da fiksira (rečima) jedan delić života, jednu životnu 
istinu, da ih izdvoji iz širokog, nepreglednog i nezaustavljivog 
toka stvarnosti“ (Filipović 2002: 161). Taj izdvojeni delić života 
koji je ujedno i životna istina zapravo je isto ono što i situacija u 
shvatanju prozne angažovanosti kod Sartra, a verovatno još i više 
kod Simon de Bovoar, kako je to naznačeno u Prvom poglavlju.

Nadežda Tutunović se izdvaja po još jednoj karakteristici, 
koja se takođe u istom vidu nalazi kod Fride Filipović, a koju 
Jelena Milinković naziva urbanofilijom:

„Nadežda Tutunović je dala živopisnu sliku međuratnog Beograda. 
Pored siromašnih periferijskih delova grada u pričama socijalne 
tematike, ona pokazuje i iznajmljene sobe u kojima žive devojke 
koje podsećaju na sobe pansionatkinja iz rane proze Milice Janko-
vić, prikazuje društveni život Beograda, bioskope, vašare, žureve, 
piše o Kalemegdanu, Topčideru i savskoj obali, o gradskim ulicama 
i gradskom prevozu kao mestima sastajanja. U tom smislu jedan 
od glavnih junaka pripovedaka Nadežde Tutunović je međuratni 
Beograd i to ne isključivo iz ugla siromašnih, već iz ugla mladih. 
Time pripovetke Nadežde Tutunović potvrđuju i učvršćuju svoje-
vrsnu urbanofiliju ženske pripovetke“ (243, kurziv S. B.).



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

163

Pored isticanja uspelog korišćenja ljubavnih zapleta, zatim 
popularnog kao kvaliteta odnosno žanrovske pripadnosti popu-
larnoj književnosti, Jelena Milinković u poslednjem istraživanju 
akcenat stavlja i na (po)ratnu tematiku kao i na klasnu angažo-
vanost priča ove autorke tj. prikazivanje siromaštva u njenom 
pripovedanju, odnosno sačinjava sintezu pristupa iz kojih se 
prozi Nadežde Ilić-Tutunović može prići i iz kojih se prilazilo, 
uključujući i pristup Žarke Svirčev iz perspektive modernistič-
ke ženske književnosti (Milinković 2024). Važno je i zapažanje 
Jelene Milinković o kompoziciji autorkine prve dve zbirke: da 
su, sastojeći se od sličnog broja priča osamnaest i dvadeset, obe 
komponovane tako da „nakon prve ili prve dve koje su duže i ra-
zrađenije, date su priče sa socijalnom tematikom, a zatim one koje 
se tiču ljubavnih tema, sa minimalnim odstupanjima od ovakvog 
rasporeda“ (Isto 199–200). Opisani pažljivi odabir i samo posto-
janje „koncepta u rasporedu priča“ (Isto 199) – koji će od početka 
biti karakterističan i za autorstvo Fride Filipović, Jelene Bilbije i 
Mile Dimić – govori o visokoj samosvesti odnosno sposobnosti 
jednog metapristupa sopstvenim pripovetkama kod svih autorki 
angažovane ženske proze. 

Uz sve navedeno, tj. svi navedeni pristupi pričama stvaranim 
krajem 20-ih i tokom 30-ih godina 20. veka mogu se dodatno (pre)
osmisliti korišćenjem badjuovske ideje i terminologije fascinacije 
realnim, uvedene u uvodnom poglavlju ove monografije. Dovoljno 
je u tom ključu pročitati samo priču „Na ulici“, uvrštenu u prvu 
autorkinu zbirku, pa izdvojiti – iz naknadne perspektive – neke 
karakteristične tj. upadljive lekseme i sintagme ili pak mikroto-
ponime (debele piljarice, kočijaši, nosači, jorgandžika, pelcana 
kragna, Sarajevska ulica, Balkanska ulica), i tako ukazati na 
fascinaciju realnim ne samo kod ove akterke 20. veka, već i kod 
drugih autorki anagažovane ženske proze. 

Prema autorskoj belešci uz kasniju zbirku iz 1953. godine, mo-
gao bi se steći utisak kao da se Nadežda Ilić-Tutunović pravda zbog 
prevelikog upliva novinarskog stila u njenim prvim – u novinama  
objavljivanim i novin(ar)skim okvirima uslovljenim – pričama, pa 
samim tim i da se pravda zbog leksike i jezika svakodnevice: „Kako 
je oskudica prostora u dnevnom listu uvek tražila sažimanje i krupne 
skokove u izlaganju, a motivi su često bili iz najsavremenijeg, teku-
ćeg momenta, to često nisam uspevala da se odbranim od prizvuka 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

164

novinarskog stila“ (Илић-Тутуновић 1953: 283–284). Međutim, 
ove su odlike stila, ma kako uslovljene „spolja“, zapravo i simptom 
„unutrašnjih“, svesnih odabira da se pripoveda o svakodnevici i 
realnom, jer autorki najsavremeniji, tekući momenat, i to realistički 
i reportažno postavljen, kao temu niko nije nametao. Date odlike 
su, dakle, deo imanentne autorske poetike. Jer, pored odabira da se 
pripoveda o najsavremenijem i tekućem, postojao je u to vreme, 
među najmlađim autorkama, i odabir da se piše o istorijski ili geo-
grafski udaljenim i poluizmaštanim prostorima, odnosno o knjiškim, 
šablonskim i stereotipnim, iz sentimentalnih romanesknih i filmskih 
avanturističkih predložaka preuzetim, ljudskim i ljubavnim kao i 
klasnim odnosima likova, kakvima je birala da se okrene Ljubica 
P. Radoičić (v. Перић 2021; Бараћ 2024).

Uzimajući u obzir sve navedeno, važno je napomenuti da goto-
vo nijedna priča Nadežde Ilić-Tutunović, bilo da je njen žanr/tema/
zaplet primarno ljubavni, bilo da je reč o crticama iz gradskog života 
mladih, zapravo ne „zaboravlja“ na klasni aspekt teme i zapleta, ili 
da makar u najsitnijem motivu ne „zaboravlja“ da ostavi trag svesti 
o tome aspektu. Među tematski i po zapletu (samo dominantno) 
ljubavnim pripovetkama u tom smislu se izdvaja upravo priča koju 
Nadežda Tutunović bira da postavi kao prvu u zbirci Beogradske 
priče: „Jedna ljubav u mome gradu“. Pripovetka zapravo sve vreme 
paralelno prikazuje i zaljubljivanje (mladih) i ekonomsku pozadinu 
ljubavi. Motivi vezani za zaljubljenost, buđenje i ostvarivanje ženske 
seksualnosti – iznoseći ova u međuratnoj epohi i dalje tabuizirana 
iskustva, posebno iskazana iz ženske perspektive, i obuzimajući 
čitalačku pažnju upravo zbog iskrenog ženskog iskaza i kršenja 
tabua – i čine da se pripovetka najpre čita kao ljubavna. Međutim, 
za one koje su u onom vremenu poznavali i druge priče ove autorke, 
odnosno posle čitanja cele zbirke, odnosno pri potencijalnom dru-
gom čitanju, ili jednostavno, za klasno osetljive čitaoce – ekonomski 
i klasni aspekti priče izviru kao primarni. U tom smislu, u početnom 
pasusu u kojem se uvodi lik glavne junakinje Mile, mlade devojke 
koja se izdržava pisanjem (pre svega prevođenjem, kako se bar na 
početku sugeriše), odmah se uvodi motiv siromaštva: 

„Mutilo joj se u glavi kad zatvori očne kapke. Ona lepo potraži u 
mislima uzrok te malaksalosti. Onda, kao dosetiv se, bezizrazno se 
zagleda u ostavu za jelo. Da, stvarno bi trebalo... Ali ona bi nešto 



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

165

slatko, prijatno, nešto bar malo svežije no što je to svakodnevno 	
parčence mesa, što joj ostane od ručka“ (Тутуновић 1934: 5).

Na početnim stranicama priče tematizovano je, moglo bi 
se tako definisati, „srednjoklasno“ siromaštvo, i to siromaštvo 
onih viskoobrazovanih koji rade visokokvalifikovane poslove, a 
zapravo nikad ne dospevaju do kvaliteta života koje po definiciji 
karakteriše srednju klasu, bilo da je reč o tridesetim godinama 
dvadesetog ili dvadesetim godinama 21. veka. Kao mlade i eko-
nomski samostalne osobe, predstavnici ove klase, dati i u liku 
Mile, prinuđeni su da kalkulišu i oko dnevnih obroka, tj. da se 
odriču i važnih ličnih potreba ukoliko žele da zadovolje neke druge 
osnovne potrebe: „Mogla bi (ali njoj je to uvek bilo odvratno), da 
sa prijateljicom nekom podeli stan; tako bi se za jelo više zašte-
delo... Ah, koješta!“ (6).

Iako će u ovoj zbirci pripovedati o mnogo drastičnijim, tačnije, 
i najdrastičnijim vidovima siromaštva (npr., „Na vetru“), i posledi-
cama ili traumama koje ono zauvek ostavlja odnosno ograničenjima 
koje u društvenom smislu postavlja kao nepremostiva, čak i ovaj, na-
izgled „bezazleni“ vid siromaštva u „Jednoj ljubavi u mome gradu“ 
odrediće zapravo i rasplet ljubavne priče. Drugim rečima, tumačeći 
priču unazad, od kraja ka početku , postaje jasno da ljubavna priča 
nikad (u kapitalizmu) nije samo ljubavna, već da početna klasna 
pozicija – ili jednostavnije: siromaštvo – unapred određuje njen 
dugoročniji tok, ma koliko zaljubljeni par to nije u stanju da prizna 
ili (pred)vidi. U središtu razvoja ljubavne pa donekle i erotske pričе, 
Nadežda Tutunović smestiće jedan polu-pasus „upozorenja“, koji 
će i junaci svesno potisnuti, kao što ćemo to učiniti i mi kao čitaoci: 

„Onda bi, dok je još dan, govorili razne stvari: o njegovom na-
meštenju za koje ima sve manje izgleda otkako on uporno (zbog 
Mile) traži Beograd; o njenom tavorenju i nemanju novca da 
izvadi diplomu svoju sa univerziteta; o raznim sitnim poslovima 
koje obavljaju oboje i koji donose još sitnije honorare. Ali oni nisu 
voleli te razgovore“ (19).

Nagovešteno značenje iz gornjeg segmenta priče, da su eko-
nomski okviri takvi da će dvoje likova koji čine ljubavni par Milić 
i Mila u jednom trenutku morati da odluče da li da žrtvuju svoje 
partnerstvo i potencijalni brak, s jedne strane, ili svoju individual-
nost (poslovnu samostalnost, i/ili emancipovanost svoje planirane 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

166

nuklearne porodice), s druge, ispostavlja se do kraja kao tačno. Zato 
odlaskom u drugo mesto i zaposlenjem Milića započinje i završna 
faza ove na početku obećavajuće ljubavne priče. Što je najupadlji-
vije, u svakom od potencijalnih izbora, ujedinjeni ili rastavljeni par 
neće izaći iz okvira ekonomske „skučenosti“ odnosno iz manjeg ili 
većeg siromaštva. Iz ženske perspektive – iz koje mlada Nadežda 
Tutunović i želi da usmeri naš pogled na problem ljubavi i braka u 
kapitalističkom patrijarhatu – objašnjenje je sledeće:

„ – Neću da te lažem, Miliću – drhtavo se ispovedi Mila, grozničavo 
mu stežući ruku – često sam želela to [misli se: da se presele u provin-
ciju kod njegovih roditelja i tamo osnuju porodicu i traže zaposlenje]. 
Naročito kad bi ti otišao, i kad bih, u prvoj, najtežoj usamljenosti, za-
mišljala da te više neću videti. A posle: pomisao da me tvoji ne mogu 
primiti lepo, a ja ne budem umela da krijem svoje neraspoloženje zbog 
toga, da tu mogu nastati porodične netrpeljivosti, pa čak i svađe, to 
me je užasno plašilo. Živeli bismo strašno skučeno, a o još jednom 
malom članu (i o njemu u poslednje vreme uopšte nisu govorili) ne bi 
smelo biti ni pomisli. Ne, meni se ipak tada uvek najviše sviđao naš 
prvi plan: da mi kao jedan ozbiljan par, koji se svojim trudom hrani 
i ni od koga materijalne potpore ne traži, izađemo pred tvoje, i samo 
roditeljski blagoslov zatražimo“ (Тутуновић 1934: 41).

Drugim rečima, jednom osvojeni i postignuti nivo emancipacije, 
devojke i mlade žene teško će žrtvovati zarad braka, ukoliko su druš-
tveno-ekonomski uslovi takvi, a jesu, da od njih zahtevaju da one budu 
te koje se tim uslovima prilagođavaju i odriču osvojenih sloboda, dok 
se ista odricanja ne zahtevaju i od njihovih partnera, muškaraca. Svaki 
od brojnih partnerskih planova u ovoj priči ostao je zato osujećen, i u 
tom je smislu izveden i (tragičan) rasplet ljubavne priče. 

Kao svojevrsni pozadinski i nadopunjujući narativ ove priče 
može se čitati i tumačiti pripovetka „Usedelica“ Fride Filipović, 
objavljena u zbirci Priče o ženi. Segment te priče, postavljen kao 
moto ovoga poglavlja, govori, kao i cela priča, o drugim katego-
rijama mladih žena, o onima koje su se u istoj toj epohi odricale 
već osvojenih emancipatorskih tekovina, i mogućnosti i prava na 
obrazovanje, i svake brige o sebi, da bi – po nepisanim društve-
nim pravilima – brinule o najbližima i sva prava omogućile njima 
uskraćujući ih sebi. Radeći od najranijih mogućih godina kao 
šegrtkinja a zatim i krojačica da bi finansirala školovanje svoga 
brata, junakinja priče, „gospođica Lenka“, omogućila je bratu 



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

167

uspon na društvenoj lestvici i ulazak u viši klasni status od onog u 
kojem se rođenjem zatekao, dok je tim istim životnim „izborom“ 
samoj sebi upravo to isto uskratila (v. Филиповић 1937: 91–101).

***
Zbirku Kroz ulice i duše (1937) Nadežde Ilić-Tutunović čini 

dvadeset priča numerisanih redom: „Jelenino Banje veče“, „Perife-
riska priča“, „Veći dinar od cipele“, „Tuđa priča“, „Uvek s tatom“, 
„Čika Ruski“, „Kasni počeci“, „Poderana zavesa“, „Otvorene oči“, 
„Mama, deda i Ljubomir“, „Tužan praznik“, „Devojka“, „Teška 
boljka“, „Dobar pazar“, „Ne razume baba-Maca“, „Poraz“, „Nje-
ni jadi“, „Večiti ispitivač“, „Ana“ i „Tajna“. U zbirci Kroz ulice 
i duše iz perspektive u našem smislu definisane angažovanosti 
može da se izdvoji nekoliko priča. U prvom i Drugom poglavlju 
analizirana je priča „Jelenino Badnje veče“, koja je u tom smislu 
najreprezentativnija,  tj. kako je već rečeno, manifesna u femini-
stičko-marksističkom pogledu. U ovom poglavlju, kao ilustrativna, 
izdvojena je priča „Veći dinar od cipele“, kako bi se ukazalo na to 
da je Nadežda Ilić-Tutunović u svoj fikcionalno-reportažni svet 
itekako umela da uključi i mušku perspektivu i prikaže „muški 
svet“, gradeći tako svoj prozni angažman na najobuhvatniji mo-
gući način. O tome je aspektu, uostalom, već bilo reči i povodom 
pripovetki drugih autorki u prva dva poglavlja ove monografije. 

U ovoj pak zbirci dodatno se i na drugačiji način  u tom 
kontekstu  izdvaja „Tuđa priča“, ispripovedana u prvom licu muš-
kog roda, iz perspektive mladog urbanog muškarca. Ona spada u 
ređe – ali zato ne manje značajne – priče angažovanih autorki u 
kojima i najneposrednijim pripovedanjem u muškom rodu, one 
pokušavaju da ulaze u nešto što bismo mogli nazvati psihologi-
jom (urbane) muškosti, a u kojima se klasna tematika i problem 
siromaštva ostavljaju po strani. 

Autorke su, međutim, češće koristile postupak pri kom su se, 
pripovedajući kroz instancu sveznajućeg naratora, približavale per-
spektivi muškog lika i psihologiji klasno potlačenih (mladih) muška-
raca. Takav je slučaj i s odabranom pričom „Veći dinar od cipele“. 
Donekle je sličan slučaj i s pričom „Uvek sa tatom“, koja, međutim, 
uvodi retku i u velikoj meri tabuisanu temu samohranog siromašnog 
oca, i obraćajući u tom kontekstu pažnju na (probleme) sredovečnog 
muškarca – te upućuje na dalja tumačenja i kontekstualizacije u smeru 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

168

u humanistici 21. veka sve zastupljenijih studija starenja i starosti 
(ageing studies), odnosno ukazuje na moguća ukrštanja interdisci-
plinarnih studija siromaštva (poverty stuides) sa studijama starenja.

Junak priče „Veći dinar od cipele“, kojoj je ovde pak poklo-
njena naša pažnja, jeste Stjepan, mladić prepušten tržištu rada, 
„jedan od onih mladih, zdravih, snažnih i vrednih bednika“, „što 
prvo dugo i uzaludno obilaze radionice gde nude svoje nepotrebno 
znanje, pa se onda, posle dužeg ustezanja, navraćaju na građevine 
i drumove, nudeći samo svoju tvrdu i mladu snagu, a na kraju 
počinju da zalaze u visoke i bogate kuće gde mrgodno ili bolno 
nasmešeno priznaju svoju glad“ (1938: 40). U ovakvoj situaciji 
Stjepan se, kako naracija pokazuje, nije našao svojom krivicom, 
već zbog činjenice da tokom obaveznog odsluženja vojnog roka 
poslodavac njegovo mesto nije za njega sačuvao. 

Nadežda Ilić-Tutunović jasno je, kao i druge autorke, pre-
poznavala situaciju neposredno ljudskog a poslodavsko-uslužnog 
odnosa kao najreprezentativniju i umetnički najpogodniju za prika-
zivanje istine odnosa eksploatacije uopšte. Drugim rečima, onome 
što predstavlja pozicija služavke i odnos služavke i „gazdarice“, 
kada je reč o ženskom iskustvu, odgovara pozicija usputnog na-
jamnog radnika i odnos između njega i neformalnog poslodavca, 
kada je reč o muškom iskustvu eksploatisanosti.

Kao i slični mladi ljudi koji su ostali bez drugog izbora, 
i Stjepan kuca redom na vrata bogatih kuća nudeći da cepa 
drva, trese tepihe ili riba podove, rizikujući pritom da od strane 
gazdarice bude sumnjičen kao varalica. U svega nekoliko reče-
nica Nadežda Ilić-Tutunović, dakle, iskazuje koliko je kratka 
putanja odnosno koliko je brz proces društvene kriminalizacije 
siromaštva. Stjepanu često zalupe vrata pred nosom, a nekad uz 
objašnjenje da pomoć nije potrebna dobije milostinju: „tanko 
parče gospodskog hleba, izgrickano unaokolo, ili u šerpici jela, 
ali ako je zagorelo ili ostalo od juče“ (41). Jedna polurečenica 
dovoljna je, u majstorstvu ekonomičnog pripovedanja autorke, 
da pred čitaoce postavi sliku koja precizno govori da u milosti-
nji nema i društvene solidarnosti, kao i da je i sama institucija 
milosrđa lažna – jer ona, makar u ovom slučaju, ponižava onoga 
kome bi navodno trebalo da pomogne.

Nadežda Ilić-Tutunović takođe prikazuje koliko je kratka 
putanja, sa suprotne strane, prihvatanja situacije siromaštva i ulo-



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

169

ge siromašnog. Glad čini da posle prvih odbijanja ovih „darova“ 
Stjepan, „kad mu se creva slepiše“, ipak počne da ih prihvata. 

Noseći hronotop priče kojom se iskazuje ova tema, kao i u priči 
„Jelenino badnje veče“ ili drugim pričama drugih autorki, nužno je 
vezan za praznično vreme i ambijent gospod(ar)skog doma. Taj se 
hronotop, po pripovedačkoj potrebi, dopunjuje prostorom okolnih 
gradskih ulica, stanom junaka siromaha, i eventualno još ponekim 
odabranim hronotopičnim detaljem. U ovoj priči junakova potraga 
za poslom vezaće se za „jednu kuću u centru“, svakako „velikog 
grada“. Nadežda Ilić-Tutunović nikada ne propušta da sugeriše, 
kako je to Tijana Matijević formulisala, kako se „gospodsko vre-
me“ i „proletersko vreme“ nikako ne poklapaju.2 Jer, trenutak u 
kom se, da nazovemo to tako, potpisuje nepisani i prećutni ugovor 
o radu između gazdarice doma i Stjepana jeste baš „jedne nedelje 
pre podne“. U pričama angažovanih autorki upravo je nedelja, kao 
neradni i u tom smislu praznični dan, odnosno određeni praznik, 
najčešće Božić, izabran kao hronotop priče (uz pomenuti hronotop 
gospodskog doma). Upravo tada, dok je Stjepan „omazivao šerpu sa 
jučerašnjim paprikašem“, kao milostinju koju mu je gazdarica najpre 
počela davati i bez ikakvog rada, „dobrodušna starica“ rešava da mu 
ponudi prvi posao – da u podrumu naseče drva za ogrev. Stjepanov 
radosni pristanak objavljen je odgovorom: „Oću, bogme, gospođo, 
i te kako oću. Ništa mi gore nije, no džabe jesti“ (41). 

Plastične slike i živi dijalozi ove priče ostaju u čitalačkoj 
svesti kao samodovoljne i upečatljive slike klasnih odnosa, ali 
bismo interpretacijski lako mogli da ih prevedemo i u svojevrsnu 
političko-ekonomsku analizu. 

Pomenuti junakov odgovor predstavljao bi u tom smislu zapravo 
junakov potpis na nezvanični i neuobičajeni radni ugovor čije su stav-
ke neodređene, nesigurne, mutne i neobavezujuće za poslodavca. Iz 
te se rečenice, toga potpisa, čita da je junak zapravo spreman da radi 
za ono (ostaci hrane) što je do tog trenutka predstavljalo proizvoljnu 
milostinju, pa tako i njegova zarada od sada biti upravo to. Ovaj „ugo-
vorni odnos“ se brzo nastavlja i proširuje jer junak savršeno obavi i 
posao trešenja tepiha, pa mu gazdarica od tada dodeljuje redom sve 
poslove za koje postoji kod nje potreba, i počinje uz hranu-milostinju 

2	 U koautorskom radu koji smo objavile, dati zaključak formulisala 
je Tijana Matijević. Videti: Barać i Matijević 2024: 263.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

170

da prilaže i novčani iznos zarade („Danas je dobio ručak i tri dinara...“, 
43). Međutim, upravo u tom istom momentu priče, pošto poslodavno 
telo (otac, majka, ćerka, sin) uz lagani razgovor za ručkom odlučuje 
da siromahu udeli i sinove žute cipele (koje ovaj ne nosi jer su mu 
velike), prethodna računica otpada, stavke ugovora se menjaju tek 
što su i uspostavljene: gazdarica zaključuje da su cipele veliki poklon 
pa će zato u subotu i ostale nadoknade morati da se koriguju, što je 
proizvelo i čitav niz posledica:

„A u subotu je Stjepan, umesto šerpe s jelom odmah u ruke dobio 
ćilime, a onda ključ za podrum. Saginjao se podobro, slažući drva, 
da sakrije od gospođe užasno krčanje creva, ali mu od groznog 
čupanja i premetanja po stomaku, iskoči hladan znoj na licu. Sinoć 
je imao dinar, i njime je mogao jutros kupiti hleba, te izdržati dan, 
ali mu se drug požali da celog dana nije jeo, a on, računajući sa 
sigurnim ručkom kod stare gospođe, dade mu.  – Supa je vrila i miris 
provrele goveđine lepio se za nosnice i prodirao do trbuha. Gospođa 
je za to vreme gnječila maslo za tortu. Kad Stjepan sve složi, i kad 
pažljivo izbrisa pretsoblje, stara svečano iznese žute cipele:
–	 Probaj ih, Stjepane, pa ako su ti taman, nosi ih, pa ćeš mi već odraditi.
– Oću, bogme, gospođo, i hvala vam, sam Bog zna kako, – skoro 
se zagrcnu Stjepan, pa, da ne prlja pod koji je maločas izbrisao, 
izađe na stepenice“ (43).

Ispostaviće se, naravno, da su mu cipele male, ali i da to ne 
sme da prizna ni samom sebi, a kamoli poslodavki. Ona ga poziva 
da ponovo dođe da radi u subotu, izjavljujući usput da za jelo tog 
dana nema ništa da mu dâ, čak ni parče hleba. Stjepan je zbog gladi 
primoran da traži unapred jedan dinar, za koji obećava da će pošteno 
odraditi bilo koji posao koji bi mu se dodelio. Taj čin potpuno pro-
meni gazdaričin izraz lica: „A ona ga samo pogleda dugo, prekorno, 
sa istinskim čuđenjem zbog tolike nezahvalnosti, pa samo ovo reče: 
’Čudni su ti ljudi današnji!’, ipak mu pružajući traženi dinar (44). 

Pripovetka se završava dijalogom pa unutrašnjim monologom 
junaka koji predstavlja nastavak misli neiskazanih u dijalogu. Dok u 
dijalogu sa poslodavkom Stjepan svesrdno izražava zahvalnost i upor-
no ponavlja kako će pošteno nadoknaditi taj dinar – koji se po svemu 
sudeći u ugovornom odnosu preobražava u dug – dotle na samom 
kraju unutrašnjeg monologa junak uspeva da iskaže istinu: „Ali sam 
ti, stara, preskamukao od gladi, a cipela se ne da jesti!“ (45). Nadežda 



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

171

Ilić-Tutunović završava, kao i uvek, pripovetku žanrovski zahtevanom 
poentom i istovremenom otvorenom značenjskom perspektivom.  

Na kraju, važno je istaći i jednu poetičku karakteristiku 
na koju zahvaljujući obuhvatnom sagledavanju međuratne, ali i 
prethodne ženske proze, ukazuje Žarka Svirčev. Ona primećuje 
da pripovetka „Tajna“ (iz zbirke Kroz ulice i duše), pored ostalih, 
„sadrži jednu izuzetno važnu temu“ koja se kod drugih autorki 
nalazi uglavnom „na marginama mnogih pripovedaka“:  

„reč je o ženskom prijateljstvu. Etika ženskog prijateljstva, solidar-
nosti i povezivanja kredo je feminističkog delovanja i stvaralačkog 
saosećanja autorki i zasigurno je jedan od najznačajnijih 	lukova 
koji ispisuje ženska proza prve polovine 20. veka – od proboja 
solipsizma ženske svesti usled nametnutog ušančavanja ženske 
subjektivnosti do ženskog zajedništva. Međusobnog razumevanja 
i podrške kao jedino mogućeg puta ženinog suprotstavljanja i 
probijanja patrijarhalnih zidova“ (2021: 26–27).

To je, ujedno, jedna od perspektiva iz koje se takođe može 
iznova preiščitati i angažovana ženska proza u eri Narodnog fronta: 
kroz pažljiviju potragu za motivima ženske solidarnosti, pored u 
ovom i Drugom poglavlju istaknutih aspekata ženskog neprijatelj-
stva koje proizilazi iz klasnog neprijateljstva. Angažovana ženska 
proza, dominantno, pokazuje – drugim rečima – da se patrijarhalni 
zidovi u celosti nisu mogli ženski solidarno probijati pre nego što 
se probiju i sruše klasni zidovi između samih žena – koje bi sebe 
shvatile kao zajednicu i kao posebnu klasu.

5. 2. Potraži Fridu Filipović3 

Zbirci Priče o ženi (1937) moguće je, i čak poželjno, pristupiti 
sa naknadnom pameću, i sa znanjem o onome što će doći posle 
nje, odnosno i kroz ono što će sama Frida Filipović o svojoj stva-
ralačkoj evoluciji sama objasniti mnogo decenija posle pojave te 
zbirke. U ovom slučaju, za to će poslužiti jedini postojeći temeljniji 
biografski odnosno autobiografski izvor o Fridi Filipović, a tu 
funkciju – u nedostatku drugih – zadobija jedan kasni i specifični 
intervju koji je s njom vođen. 

3	 Ovu sintagmu skovao je Jovan Marković, urednik edukativnih 
i drugih programa u Jugoslovenskoj kinoteci, i to nakon što smo već 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

172

Frida Filipović je rođena je 1913. godine kao Frida Grajf, u 
Sarajevu, dakle u poslednjim danima Austrougarske monarhije, u 
porodici aškenaskih Jevreja. Potonja činjenica dovela je zapravo 
i do intervjua koji će Frida Filipović mnogo godina kasnije dati 
za Fondaciju Šoa. Intervju je 1998, na srpskohrvatskom jeziku, u 
samom domu Fride Filipović vodio Miroslav Ribner, a video-zapis 
ovog svedočenja čuva se u Memorijalnom muzeju Holokausta u 
Vašingtonu. Metodologija intervjua takva je da zahvaljujući njoj 
saznajemo podjednako o ukupnom životu intervjuisane – poro-
dičnom poreklu, detinjstvu, školovanju, svakodnevici, privatnom 
i profesionalnom životu, pa tako i o formativnom stvaralačkom 
periodu, kao i o kasnijoj stvaralačkoj evoluciji – koliko i o njenom 
iskustvu Holokausta, zbog kojeg se ovi intervjui inicijalno i vode. 
Iako su uz pojedine zbirke priča izdavači ostavljali podatke o 
autorki, a uz veliko uvažavanje umetničke vrednosti njene proze 
o ovoj književnici pisali Predrag Palavestra (Палавестра 1998) i 
Vasa Pavković (Павковић 2006), celovitiju priču o životu i radu 
Fride Filipović moguće je rekonstruisati prvenstveno na osnovu 
njenog sopstvenog usmenog svedočenja. Kako je ovaj intervju u 
formi video-zapisa danas, posle dužeg niza godina kada to nije 
bio, dostupan u otvorenom pristupu za sve zainteresovane, bilo 
naslednike bilo istraživače, podaci iz njega ovde će biti korišćeni 
kroz sintetički i slobodnije pisan i uobličen književnoistoriografski 
narativ, i biranjem samo onih  činjenica koje su potrebne za temu 
monografije, a podrazumevajući da je svaku pojedinost moguće 
proveriti preuzimanjem i slušanjem odnosno gledanjem ovog 
svedočenja (Filipović 1998).

U tom smislu, možemo istaći da je kao vrlo mlada, još tokom 
pohađanja Ženske gimnazije u Sarajevu, Frida Grajf poslala svo-

zajednički oblikovali dvodnevni program posvećen scenarističkom radu Fride 
Filipović, i nakon što je taj program već bio najavljen pod jednostavnim 
naslovom „Frida Filipović“ u okviru ciklusa „U fokusu“. Stavljanjem 
date sintagme za naslov ovog potpoglavlja, želim da sačuvam ovaj dobro 
sročeni potencijalni naslov održanog programa, kojim je Jovan Marković, 
igrajući se rečima naslova prvog filma scenaristkinje Fride Filipović 
(Potraži Vandu Kos, 1957), sažeto iskazao ne samo nedovoljno prisustvo 
njenog imena u istoriji i teoriji filma i kulturnom sećanju, već i potrebu za 
istraživanjem i boljim poznavanjem njene biografije, nezavisno od toga da 
li je primarno posmatramo kao književnicu, scenaristkinju ili prevoditeljku.



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

173

ju prvu priču na jedan od konkursa za kratke priče dnevnog lista 
Politika. Iako priča nije izabrana za objavljivanje, urednik rubrike 
kratke priče Politike Živko Milićević javio se (možemo pretpostaviti 
da joj je odgovorio pismom) mladoj autorki i ohrabrio je da nastavi 
da piše, savetujući joj, međutim, da se okrene urbanim motivima, 
jer mu se činilo da seoski ambijent koji je za tu priliku odabrala 
ne odgovara njenom senzibilitetu. Prozaistkinja je prihvatila ovu 
uredničku sugestiju i na toj osnovi gradila priče koje će potom biti 
prihvatane za feljton Politike, ali je na istim osnovama gradila i svu 
kasniju prozu i scenarističke tekstove. U pomenutom intervjuu, kada 
sa punih osamdeset pet godina bude sumirala svoj pripovedački i 
scenaristički opus, Frida Filipović će i sama reći da je njena prozna 
tematika u širem smislu urbana, a da je užem smislu to odnos između 
žene i muškarca (Filipović 1998).

Ovaj kasni autopoetički iskaz, koji otkriva da je autorka od 
početka jasno postavila – makar tematske – okvire svog fikcionalnog 
sveta, ujedno potvrđuje odakle proističe i recepcijski utisak koheren-
tnosti i doslednosti u njenom narativnom svetu tj. opusu (uključujući 
ovde pod pojam narativnog sveta odnosno narativnih umetnosti i 
autorkine filmske scenarije). Isto tako, neki drugi iskazi u intervjuu 
poznavaocima rada Fride Filipović mogu samo da potvrde utisak o 
neminovnom a promišljenom uvođenju autobiografskih elemenata 
u strukturu fikcije, bar od onog trenutka kada je težina životnog 
iskustva potisnula apsolutnu slobodu pripovedačke imaginacije, i 
zahtevala veću integraciju (auto)biografskog. 

Tako će se, na primer, ispostaviti da neobični motiv pripovetke 
„Ruže na porcelanu“, iz 1951. godine, zaista jeste deo porodične 
istorije Fride Filipović i njenih najintenzivnijih sećanja. Naime, u 
čitalačkom doživljaju upadljiv ostaje jedan detalj vezan za lik supruga 
glavne junakinje, starice Jevrejke: činjenica da se njegov uobičajeni 
kašalj zbog hronične angine pektoris pojačava pri svakom slušanju 
Hitlerovih govora, prenošenih preko radio-programa, ispostavlja se 
da je zapravo bila redovna reakcija autorkinog oca Filipa Grajfa, koji 
je od navedene bolesti i umro 1936. godine. Pripovetka je, međutim, 
posvećena njenoj majci Gizeli, preminuloj 1942. godine u sabirnom 
logoru Loborgrad, smeštenom pored Varaždina. Međutim, glavna 
junakinja priče tek je jednim delom oblikovana po uzoru na majku: 
fikcijska struktura pripovetke građena je na liku prostodušne malo-
građanke koja ne razume u potpunosti šta se zaista oko nje zbiva, 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

174

čak i kada u završnici biva ukrcavana u policijski kamion. Ovakva 
junakinja je autorki očigledno bila potrebna kako bi pojačala tragički 
efekat zasnovan na neznanju kao dodatnom aspektu nevinosti žrtve. 
Iz kasnog intervjua se pak saznaje da Gizela Grajf nikako nije bila 
ograničena neznanjem, tradicijom ili buržoaskim navikama, već da 
je čak bila emancipovanija od svog (pobožnijeg) supruga. Ovakva 
situacija je sigurno uticala na to da ne samo autorkinom bratu bude 
obezbeđeno željeno školovanje (stomatolog), već i da njena starija 
sestra Sara, kao izuzetno obrazovana devojka i žena, u životu Fride 
Filipović odigra ulogu neformalne edukatorke. Frida Grajf se, drugim 
rečima, i u porodičnom krugu, ali i s obzirom na modernizacijske 
i sekularizacijske procese koji su zahvatili njenu generaciju u Kra-
ljevini Jugoslaviji, formirala u smeru koji će mnoge mlade ljude 
dovesti kako do željenih obrazovnih izbora, tako i do pozicija levog 
internacionalizma. 

Jednim delom ostajući zauvek vezana za rodno Sarajevo, 
uzimajući ga kao hronotop svojih priča i scenarija posle rata, ova 
autorka se od 1931. godine, tj. od dolaska u Beograd na studije fran-
cuskog jezika i književnosti, trajno, – i životno i umetnički – vezala i 
za prestonicu Kraljevine. Kako su se u Politici u to vreme, tridesetih 
godina 20. veka, u pomenutoj rubrici smenjivale priče domaćih i 
stranih feljtonista, Frida Grajf je, kada je ju je urednik Milićević pitao 
kako će se potpisati, a brinući se da ne bude pogrešno prepoznata kao 
strana autorka, izvela pseudonimno prezime Filipović (od očevog 
imena Filip), što će kasnije, po okončanju Drugog svetskog rata i 
nakon razvoda 1948. godine (noseći dotle prezime Tasić), zavesti i 
kao svoje zvanično prezime (Filipović 1998). 

Biće to dakle ujedno način da se distancira od prezimena Ta-
sić, koje je u međuvremenu stekla udajom, i koje će je – iako će joj 
zapravo spasiti život – samo asocirati na, barem po njenom sećanju, 
kukavičluk supruga koji je on pokazao sa prvim danima okupacije. 
U tim danima je Frida Tasić jednim od poslednjih dostupnih taksija 
iz Beograda pobegla u Vrnjačku Banju, u društvu Marka Ristića, 
Ševe Ristić i Olge Dobrović. Takođe, tokom vremena skrivanja u 
ovom gradu smenjivale su se neizvesne situacije i njima uslovljene 
odluke. Frida Filipović se najpre, dok se – kako se ona seća – nije 
znalo šta okupacione vlasti nameravaju da učine sa Jevrejkama 
udatim za supruge drugih nacionalnosti, ili pak sa takvim bračnim 
parovima uopšte, skrivala u kući jednog opančara na periferiji Vr-



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

175

njačke Banje. Sa sobom je imala lažnu legitimaciju pod (krštenim) 
imenom Mirjana Tasić. Frida Grajf se, naime, pre udaje i krstila u 
pravoslavnoj crkvi, kako bi, po sopstvenom svedočenju, što više 
odobrovoljila svekrvu koja nije bila srećna zbog sinovljevog izbora. 
Njen identitet je, prema svedočenju, bio zatim otkriven, te je u Vr-
njačkoj Banji dobila legitimaciju pod pravim imenom: Frida Tasić, 
s oznakom nacionalnosti – Jude. Uz to, kao i svi Jevreji, dobila je 
žutu traku i Davidovu zvezdu, ali ih – opet, bar kako je posvedočila 
– jednostavno nije nosila. Može se pretpostaviti da je to bilo ono što 
je Fridi Filipović spasilo život dok u praksu nije ušla odluka okupa-
tora da se žene jevrejskog porekla udate za Srbe u okupacionoj zoni 
Srbije – ne smatraju Jevrejkama. Preciznija istraživanja istoričara će, 
nadamo se, potvrditi ili opovrgnuti ovu pretpostavku. Frida Filipović 
je najkasnije 1943. godine čak mogla da se vrati u Beograd, sudeći po 
njenom slikarskom portretu urađenom od strane Mihaila S. Petrova, 
datiranog tom godinom (Портрети и аутопортрети 2023: 10), 
dok su 1942. godine njeni najmiliji izgubili svoje živote – majka, kao 
što je opisano, u Loborgradu, a sestra Sara i sestrin maloletni sin – u 
Aušvicu, u koji su iz Loborgrada otpremljeni iste godine. Njihovim 
„senima“ je kasnije i posvetila roman Gorke trave (2000).

Ipak, dok na red nisu došla neslućena traumatična iskustva, Fri-
da Filipović se tokom druge polovine 30-ih godina u svojim pričama 
bavila onim traumatskim iskustvima koja su to na drugačiji način, 
pre svega tabuisanim, i to prvenstveno ženskim, uvek smeštenim u 
urbano okruženje. Njene kratke priče, od kojih je većina objedinjena 
u zbirci Priče o ženi (1937) objavljenoj u Izdavačkoj knjižarnici 
Gece Kona, predstavljaju – istovremeno – uspele proizvode odbra-
noga žanra i feminističko-klasnog angažmana. Taj skladan, reklo 
bi se organski, spoj žanrovskog znanja i umeća, s jedne strane, i 
političkog intervenisanja (najčešće u središte određenog društve-
nog tabua i traume), s druge strane, (p)ostaće najupadljivija odlika 
posleratnih kratkih priča i scenarističkih tekstova Fride Filipović. 

U skladu s tom poetikom Frida Filipović je napisala i scenario 
za film Potraži Vandu Kos (1957), a Žika Mitrović je dosledno 
usvojio i rediteljski ubedljivo transponovao svaku nijansu scena-
rističkog predloška. Dok napeto prate ličnu istragu junakinje Olge 
Bojanić (igra je Olga Spiridonović) u potrazi za bratom koji se 
nije vratio kući nakon završenog Drugog svetskog rata, u svega 
sat vremena i desetak minuta, gledaoci se kroz žanr trilera, detek-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

176

tivske priče s elementima žanra misterije, ali i ljubavne drame, i 
neprimetno suočavaju s nekim od trauma koje su ostale kao ne-
razrešivo nasleđe novog jugoslovenskog društva, pa u tom smislu 
jesu i tabu. To nasleđe bili su bliski i isprepletani životi žrtava i 
dželata, i pre i nakon rata, nemogućnost osvete (najeksplicitnije 
postavljanje junakinje u ulogu Antigone), nemogućnost da se 
dostojno ožale sve žrtve i adekvatno kazne svi vinovnici zločina. 
Kao i u pojedinim kratkim pričama koje je Frida Filipović pisala 
tih godina, a objedinjenim u zbirci Do danas 1956. godine, složeni 
i potencijalno krajnje tragički zaplet se razrešava povratkom u jed-
nostavnu svakodnevnicu, i happyendom. Film Potraži Vandu Kos 
rađen je u produkciji Avala filma. U ovom velikom i narastajućem 
državnom preduzeću, Frida Filipović imala je, po sopstvenom 
sećanju, ne samo zvaničnu funkciju scenariste, već je „kao znalac“ 
držala predavanja o tome kako se pišu scenariji (Filipović 1998). 
Ove činjenice važno je napomenuti kako bi se istaklo koliko je 
autorkina poetika kratke priče, postupno utvrđivana sredinom 30-
ih godina, uticala na njenu scenarističku poetiku i umešnost, kao i 
što je, verovatno, scenaristički rad u Avala filmu, na koji su mnogi 
književnici bili usmereni narodnofrontovskom politikom države, 
uticao na konačno uobličenje pojedinih pripovedaka njene zbirke 
iz 1956. godine. Preciznije, mnogi su književnici i sami izlazili u 
susret takvoj politici stavljajući joj se na uslugu.

Jedna od mnogobrojnih vrednosti svedočenja Fride Filipović 
iz 1998. godine jeste i u tome što je u njemu ova nesvakidašnja 
jugoslovenska intelektualka samosvesno objasnila i svoj oblik 
javnog angažmana. Frida Filipović je, naime, pri kraju svog ži-
vota tvrdila da nikad nije bila pravi tip javnog radnika. Svakako, 
ona ističe da jeste učestvovala u javnom životu, da se odmah po 
oslobođenju javila da dobrovoljno radi u okviru Antifašističkog 
fronta žena Jugoslavije. Radila je, prema istom svedočenju, i na 
izgradnji pruge Šamac – Sarajevo. Isto tako je rado prihvatala prva 
zvanična novinarska zaposlenja koja je potom dobijala: u listovima 
Glas Narodnog fronta, 20. oktobar i Borba, i naposletku u agen-
ciji Tanjug, sa svim noćnim dežurstvima koje je podrazumevala 
urednička pozicija u toj medijskoj agenciji (Filipović 1998). 

Međutim, ona sebe pre svega smatra piscem, i to u smislu 
književnog pripovedanja (Isto). Kada se ova samoidentifikacija 
Fride Filipović ima u vidu, a uz to se zna da njena ukupna proza 



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

177

jeste društveno pa i u užem smislu politički angažovana, onda 
se može dodatno potvrditi da je reč o angažovanoj književnici 
sartrovskog tipa. Reč je o angažovanoj prozaistkinji koja je želela 
da bude prvenstveno prozaistkinja. Istorijske i životne okolnosti 
odvele su je, međutim, i u druge stvaralačke i intelektualne obla-
sti, u koje je odvedena više nego što je u njih sama ušla. Upravo 
se bez tih „paralelnih“ sfera njenog delovanja ne može zamisliti 
jugoslovenska kultura izgrađivana u drugoj jugoslovenskoj, 
socijalističkoj, državi.

U dugom periodu mira, pored novinarskog rada, između 
objavljivanja poslednje zbirke priča (1956) i pisanja scenarija, 
s jedne strane, i objavljivanja prvog i jedinog romana (2000), s 
druge strane, Frida Filipović se posvetila prevođenju filozofskih i, 
u najširem smislu tog termina, teorijskih tekstova. To je verovatno 
i polje intelektualnog delovanja kojem se, iako donekle iznuđeno, 
najintenzivnije posvetila. Prevodila je sa francuskog, engleskog i 
nemačkog jezika, i to kako članke tako i monografske studije koje 
predstavljaju temelje svetske humanistike 20. veka. Prevodeći dela 
Žan-Pol Sartra, Žan-Fransoa Liotara, Žorža Pulea, Gastona Bašla-
ra, Žana Bodrijara, Mišela Fukoa, Etjena Balibara, Žaka Deride, 
Pola Rikera, Andre Gorca, Đerđa Lukača, Jirgena Habermasa, i 
drugih, na srpskohrvatski jezik, Frida Filipović je za široku jugo-
slovensku publiku zapravo ujedno bila jedna od prvih koja je ova 
dela tumačila. Generacije koje su se intelektualno formirale 70-ih, 
80-ih i 90-ih godina 20. veka učile su da apstraktno misle, jednim 
dobrim delom, jezikom i mišlju Fride Filipović. 

Pitanje koje se postavlja potencijalnim translatolozima zainte-
resovanim za njen rad – ili za ukupnu jugoslovensku teorijsko-pre-
vodilačku kulturu – jeste da li je svoj izvorni poetički postupak 
Frida Filipović primenjivala i u prevođenju teorijske literature. 
Drugim rečima, da li se ispod lakoće čitanja prevedenih teorijskih 
tekstova, koju je kao privilegiju pružila jugoslovenskoj akademskoj 
interpretativnoj zajednici, krio prethodni naporni a nevidljivi inte-
lektualni rad Fride Filipović? Bio je to zapravo isti onaj nevidljivi 
ženski rad, poput nevidljivog emotivnog rada u obrađivanju traume 
koji je neminovno prethodio pisanju njenih lako čitljivih pripovesti 
ili scenarija. Odnosno, bio je sve to deo onog nevidljivog ženskog 
(emotivnog) rada u sklopu društvene/kapitalističke (re)produkcije i 
sistemske eksploatacije potčinjenih klasa, koji je Frida Filipović kao 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

178

vrlo mlada precizno detektovala i prikazala u svojim pripovetkama, 
a što su činile i druge autorke angažovane ženske proze. 

***
Frida Filipović je upravo u zbirci Priče o ženi (1937) – kao i 

Nadežda Ilić-Tutunović u svoje dve zbirke – objavila nekoliko priča 
za koje se može reći da, ne samo temom sistemske eksploatacije, već 
i njenom specifičnom, nazovimo je tako, teorijsko-ideološki osve-
šćenom narativizacijom, pripadaju polju proleterske književnosti. 
U ovom poglavlju biće pak analizirane tri pripovetke, od kojih dve 
jesu usmerene na osnovnu temu ove monografije, tj. različite oblike 
proleterizacije žena i njihovog proleterskog iskustva, ali i jedna koja 
je tu da istakne da pisanje Fride Filipović može da se čita i potpuno 
nezavisno od klasnog i proleterskog tematskog kompleksa. To je 
prva odabrana priča „Ljubičice“ koja pokazuje pripadanje tradiciji 
ženske književnosti, i unutar nje, specifičnom podtoku angažovane 
ženske proze, onom okrenutom temi devojaštva. Druge dve mogu 
se smatrati i proleterskim u punom smislu tog pojma: priča „Jedna 
perla“ u kontekstu narativa koji u međuratnoj epohi opisuju iskustva 
služavki; i pripovetka „Porodica Brekalo“ koja jeste vezana i za 
služinačku temu, ali koja na kompleksniji i potpuniji način prikazuje 
eksploatatorski sistem kapitalizma ranog 20. veka. 

U jednom širem feminističkom smislu i u smislu zbirke 
kao značenjske celine, u prvom sistematskom istraživanju zbirke 
Priče o ženi, uzetim zajedno sa zbirkama Do danas i Razilaženja, 
Dragana Todoreskov i Kristina Stevanović su zaključile: 

„Poetička dominanta u sve tri zbirke jeste tematizovanje (proble-
matizovanje) položaja žene u čvrsto strukturiranom patrijarhalnom 
društvu i razotkrivanje delovanja mehanizama na kojima počiva 
patrijarhalni poredak kome je cilj proizvodnja i regulacija poželj-
nih ženskih identiteta, koji će nadalje biti upotrebljeni u procesu 
reprodukcije patrijarhalnih uzusa, ali i šire – modela uspostavljanja 
ne samo terora muškosti, već i sile koja sprovodi represivne sile 
nad slabim subjektom“ (2015: 108–109).

Odnosno, kako to u jednoj od najnovijih analiza ove zbirke 
zaključuje Žarka Svirčev, pojedine pripovetke – sagledane isto-
rijski kontekstualno – nude i otvorenija emancipatorska značenja 
i emancipatorske interpretativne mogućnosti:



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

179

„Naslov, naizgled samorazumljiv, u pričama nam se razotkriva u svo-
joj reprezentacijskoj složenosti i političnosti. Autorka je u ovoj knjizi 
gotovo programski, imamo li u vidu istorijski kontekst, odnosno 
borbu za ženska politička i građanska prava koja se tridesetih godina 
u Jugoslaviji zaoštrava, preispitivala šta znači biti žena, biti vidljiva i 
na koji način je to moguće u patrijarhalnom društvu. Time je dovela 
u pitanje samorazumljivost pozicije žene“ (Svirčev 2024: 256).

Odabrane tri priče se ovde, radi ilustracije teza monografije, 
praktično „nasilno“ izdvajaju iz zbirke koja samo kao celina daje 
potpuna značenja i svakoj od pripovedaka ponaosob. Zbirka sadrži 
devetnaest priča, jednostavno nanizanih, koje, uprkos velikom 
broju, upravo kao i kod prvih zbirki Nadežde Ilić-Tutunović, nisu 
dodatno strukturisane u manje celine. To su priče: „Proleće i smrt“, 
„Konfeti“, „Ljubičice“, „Trafika“, Rešenje zagonetke“, „Aprilska 
priča“, „Vodeni cvet“, „Ljubav – mržnja“, „Zavet đavolu“, „Bri-
ljanti“, „Raspuštenice“, „Usedelica“, „Sestra Gracija“, „Udovice“, 
„Porodica Brekalo“, „Povratak“, „Jedna perla“, „Gospođa sa 
dva lica“, i „Sve za deset hiljada“. Princip nizanja priča, koje se 
smenjuju tako što se jedna do druge postavljaju priče različite po 
užoj tematici i tonu, komičkom ili tragičkom, odnosno (blago) 
ironijskom ili (blago) patetičnom, kao da nam je šifrovano pre-
dočen u drugoj priči „Konfeti“ u kojoj se opisuje „neuređenost“ 
džez melodije, koja je inače prizvana kao muzička pozadina 
narativa koji se razvija u jednom džez baru (odnosno, kako bi 
autorka napisala, „džaz“): „Sve češće, iz haosa džaz-sinkopa i 
pijanog žagora, nicala su pusta ostrva tišine, koja je još tužnijim 
činio poneki usamljeni akord harmonike i zveket čaša na barskom 
pultu“ (Филиповић 1937: 14). U takvom živom pa i neujedna-
čenom ritmu, ali sa „ostrvima tišine“ odnosno kratkih narativnih 
zastoja u vidu kontemplacije, nižu se priče u zbirci, ostavljajući 
utisak filmsko-reportažnih smenjivanja slika aktuelnog i realnog.

***
Priča „Ljubičice“ prva je takva sa kojom se čitaoci zbirke 

susreću, ali i jedna od više sličnih u kojima Frida Filipović uspeva 
da precizno „uhvati“ i „snimi“ trenutak prelaska odnosno pretva-
ranja devojčice u devojku.

Indikativno je da je priča sižejno strukturisana po žanrovskom 
modelu bajke, ili bar onim što se dominantno u nauci o književnosti 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

180

percipira kao narodna koliko i umetnička bajka, kao i da temat-
sko-motivski mnogo duguje tom modelu (susret sa jezovitim, onim 
spoljašnjim jezovitim, a zapravo onim do tada nepoznatim u sebi). 
Posle čitavog jednog uvodnog dela u više pasusa, priča kao da po-
činje ispočetka, i to doslovno jezički kao bajka, ali „zamaskirana“ 
time što ovaj deo ne stoji na samom početku. Narator(ka) kaže: 

„Jednog prolećnog dana pošle su tri male gimnazistkinje u šetnju, 
da beru ljubičice. Nisu tačno znale gde će i da li će ih naći, ali su 
znale da ih negde ima“ (Филиповић 1937: 21, kurziv S. B.). One 
su, kako se u priči dva puta naglašava, „petoškolke“, dakle, devojke 
od petnaestak-šesnaestak godina. Priča počinje ispočetka praktično 
dva puta. Dok je prvi, navedeni početak sižea vezan za prvi polazak 
junakinja, njihovo prvo istraživanje terena, drugi, nazovimo ga tako, 
pravi siže počinje rečenicom: „Kada su najzad, jednog zlatnog april-
skog popodneva, zaista pošle u ljubičice, treperile su od unutarnje 
razdraganosti i jedva su se obuzdavale da ne potrče kroz varoške 
ulice – kao mlade životinje, puštene na slobodu“ (22, kurziv S. B.).

Frida Filipović tako promišljenom a jednostavnom upotrebom 
svakodnevne leksike i frazeologije otvara prostor čitaocima za na-
slućivanje zbivanja i značenja koja će se do kraja priče oblikovati. 
„Devojčice“, kako narator(ka) pa i sama Frida Filipović svoje juna-
kinje doslovno imenuje, koje će na početku priče imati svoje želje, 
a pre svega želju da naberu što više što lepših ljubičica, upravo će 
kroz (postupnu) promenu onoga što je njihova želja, i to u jednom 
danu, preobraziti u devojke. Dok s jedne strane dodaje detalje u 
portretisanju likova devojčica i spoljašnje pojavnosti njihovog 
preobražaja (uz opisanu neobuzdanost, poređenje s „mladim životi-
njama“ kao znak preovladavanja instiktivnog pa i biološkog, osećaj 
razuzdanosti i oslobođenja zbog kretanja kroz nepoznati predeo, tu 
je i istovremeno lirski ali i stereotipan opis: „A onda, sa vetrom u 
kosi i suncem u očima, krenule su dalje“ Isto: 23), Frida Filipović 
na način žanra bajke prikazuje taj zalazak u nepoznato i kroz razvoj 
sižea. Naime, tražeći ljubičice, devojčice zalaze sve dublje u šumu 
i u jednom trenutku naići će na blato i mulj, a jedna od njih zaga-
ziće u njega celom nogom i umalo stradati. Iako su na put krenule 
po svojoj želji a ne po (majčinom) nalogu, likovi ovih devojčica 
neminovno na ovom mestu asociraju na lik Crvenkape, a ukupna 
slika priziva i poznata psihoanalitička tumačenja čuvene bajke, i to 



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

181

imajući u vidu više njenih verzija: i one Braće Grim, i Šarla Peroa, 
kao i drugih (v. zbornik radova Little Red Riding Hood: A Casebook, 
urednika Alana Dandesa (Dundes 1989); v. i Tadić 2020). U duhu 
psihoanalitičkih tumačenja Bruna Betelhajma, po kojem likovi u 
bajkama i sama radnja – najpojednostavljenije rečeno – prikazuju 
(nesvesne) psihičke procese (v. Betelhajm 2021), Frida Filipović je 
pisala  svoju priču „Ljubičice“ o  buđenju seksualne želje i seksu-
alnosti kod devojčica odnosno devojaka. Upadljivo je zato kako se 
izvodi opis prirode u kontekstu takvog značenja, odnosno kako je 
taj opis prelomljen kroz promenu viđenja stvarnosti kod devojčica 
koje upravo postaju devojke, a da toga još uvek nisu svesne:

„Devojčicama je čudno padala na dušu ta mirna i sirova lepota. 
Priroda tako malo liči na ilustracije iz priča za decu. Nigde lepih 
pastirica, nigde bele jagnjadi. Vetar ne nosi miris cveća, nego vlažan 
i oštar dah zemlje u hiljadustrukom klijanju. Živice, džbunje, ograde 
od žica, sve je načičkano oštrim, pakosnim trnjem. Grančica gloga 
raskrvavi ruku koja hoće da je ubere, a ubrana, začas strese svoje 
cvetne krunice i ostaje gola, crna“ (25).

Ovakvo viđenje prirode ujedno je i prikaz perspektive ur-
banog deteta. Iz te perspektive priroda neminovno izneverava 
dečja očekivanja. S druge strane, ovaj opis, koji jednim delom 
korespondira s opisom prirode u priči Milke Žicine (što će biti 
predstavljeno u Sedmom poglavlju ove monografije) – jeste i opis 
lepote prirode i lepote sveta, ma kako i surovog, da bi se sugerisala 
jezovita lepota stvarnosti odraslih. To postajanje odraslim, u toku 
preobražaja i sve dubljeg ulaska u šumu, Frida Filipović izražava 
jednostavnom rečenicom: „Neprimetno, devojčice je ostavljala 
veselost“ (26).

Po svim zakonima žanra bajke, tri junakinje će i stići do 
onog za čim su tragale, tj. one (napokon) dolaze i do livade pune 
ljubičica. Dolazeći pak do onih najlepših, najželjenijih cvetova, 
devojčica Kosara pod vrbama „ugleda [...] ljubičice, neobično 
krupne, lepe i tamne“ (27). I upravo tu se devojčice susreću sa 
nepoznatim. One najpre čuju „dubok muški glas“ koji izgovara 
„Draga...“ (27), a onda: „I tamo ugledala nešto što joj je oduzelo dah 
u ukočilo misao: Jedna žena ležala je u travi... Videlo joj se kroz vrbe 
samo lice i rasuta kratka kosa. A nad njom nagnut muškarac, ljubio 
je. Ljubio joj usta, obraze, oči, čelo, vrat...“ (28). Frida Filipović 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

182

postavlja zatim scenu u kojoj sve tri devojčice-devojke voajerski 
posmatraju prizor koji se (ne)očekivano pojavio:

„Muškarac je sada obujmio ženinu glavu obema rukama i, gledajući 
je pravo u zene, govorio nešto što se nije moglo čuti... A onda opet 
počeo da je ljubi u usta, dugim, vrlo dugim poljupcima...
Devojčice su gledale, sa čudnom jezom, i stidele se jedna druge 
što gledaju“ (28).

Ovo iznenadno iskustvo na devojčice deluje (trans)formativ-
no. Tri junakinje su, s pomenutim osećajem „čudne jeze“ i stida, 
otrčale s mesta na kojem su se zatekle, pri čemu im do tog trenutka 
toliko željene, ubrane ljubičice jednostavno poispadaju iz ruku a da 
one to i ne primete. Frida Filipović i eksplicira da tri junakinje idu 
kući dugo i polako, „malaksale [su] od umora, a duše im pritisla 
neka nelagodnost, težina neka, kao da su nešto zgrešile ili izgubile“ 
(28–29, kurziv S. B.). Zgrešile su, može se tumačiti, jer su osetile 
seksualnu želju, a izgubile su – baš kao i nesvesno prosute ljubičice 
– ništa manje nego detinjstvo, odnosno činjenicu da su i dalje samo 
devojčice. Junakinje su, drugim rečima, kroz jedno naizgled minorno 
iskustvo postale devojke. Kako želje proizvode i odgovarajuće fan-
tazije, tako narator(ka) u završnom pasusu priče, fokusirajući se na 
svest likova devojaka, kazuje da dok su „otvorenih očiju maštale“, 
pred tim otvorenim očima više nisu „cvetale modre ljubičice“, već 
samo slika „dvoje zagrljenih u travi“. Upravo kroz tu sliku, kako 
autorka takođe eksplicira na samom kraju, „rađala [su] se u njima 
neka nova, čudna, još nenaslućena osećanja...“ (29).

Za „neometano“ prikazivanje ženskog odrastanja i seksual-
nog buđenja i oslobađanja devojčica-devojaka Fridi Filipović je 
neminovno bio potreban i slobodan prostor prirode, makar i malo 
udaljen od grada, u svakom slučaju, prostor izvan nadziranja 
koje nad odrastanjem vrše roditelji, institucije i celo društvo. Jer, 
kao što Žarka Svirčev primećuje za prvu priču u zbirci, „Prole-
će i smrt“ – koja se u celosti odvija u samom gradu i u okviru 
njegovih različitih institucija, i čija je „radnja“ odlazak učenica 
jednog školskog odeljenja na sahranu svoje drugarice – a čija je 
tema takođe „buđenje ženske libidinalne energije“, nad tim se 
buđenjem „nadvija autoritativni pogled  i reč nastavničkog kolek-
tiva, koji seksualno sazrevanje prevodi u rečnik remećenja reda 
i mira“ (Svirčev 2024: 259). U skladu s tim, Frida Filipović je i 



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

183

temu ostavila u granicama nametnutog građansko-patrijarhalnog 
poretka („Seksualnost i ženska tela potrebno je disciplinovati u 
ime građanske pristojnosti“, Isto), a posegnula za drugačijim 
hronotopom i amblemom kako bi ispripovedala pripovetku o 
tome šta će se neminovno dogoditi u trenutku kada devojčice 
ostanu bez institucionalnog nadzora.

Na drugačiji način oblikujući pripovetku „Ljubičice“  Frida 
Filipović je – kao i u svakoj od svojih priča – (s)rušila i jedan 
društveni tabu – tabu buđenja ženske seksualnosti. Ona je to či-
nila kako u samim okvirima fikcije, prikazujući da taj tabu može 
biti srušen za same likove devojčica, tako – istovremeno – pred 
čitalačkom publikom i javnošću, pišući o temi koja se u zvaničnim 
diskursima i medijskim prostorima zaobilazila. 

***
Kao primer oblikovanja priča koje se dosledno mogu svrstati 

u proletersku književnost – onako kako su je konceptualizovali 
oni koji su želeli da je iznova „pronađu“ (u već postojećoj knji-
ževnosti radnika, koja iz prve ruke govori o radničkom iskustvu, 
može biti i amaterska, pa ne podleže uobičajenoj strogosti suda 
književnih kritičara), ali i iznova stvore i internacionalno postave (i 
kao amaterski nastalu i kao rezultat rada priznatih i profesionalnih 
pisaca) – izdvojićemo dve pripovetke: jednu koja opisuje iskustvo 
služavke, i drugu koja opisuje iskustvo sobarice ali i čitavog njenog 
okruženja: „Jedna perla“ i „Porodica Brekalo“. Pri tome, angažo-
vana prozaistkinja po pravilu u zamišljenu proletersku književnost 
unosi aspekte ženskih iskustava i značenjske nijanse iz domena 
ženske osećajnosti odnosno čitavih emocionalnih registara kakve 
njeni inicijatori i teoretičari nisu uvek imali na umu pri samoj 
konceptualizaciji ove književnosti. 

Pored svakako izuzetno oblikovane i efektne, ali klasični-
je priče koja tematizuje život i iskustvo služavke u ovoj zbirci 
(„Briljanti“), i koliko-toliko ipak ostaje u okvirima čitalačkog 
horizonta očekivanja i postojećeg znanja o služavkama, izdvaja se 
priča „Jedna perla“ – koja pripoveda o jednoj posebnoj kategoriji 
služavki (u međuratnom Beogradu). Frida Filipović uvodi čitaoce 
u priču kao da se o toj kategoriji žena dobro zna: „Perle. Biseri. 
Ko ih je nazvao ’perlama’, te retke žene koje verno služe, te žene 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

184

koje dušu i srce, i sve znanje, i svu snagu svoju poklanjaju domu i 
udobnosti svojih gospodara?“ (138). Zapravo, priča ima svojevrsnu 
trodelnu strukturu: a) uvodnu u kojoj se iskazuje postojeće javno 
mnjenje o perlama, podrazumevano „znanje“ zajednice o tome da 
one posao služavke rade iz ljubavi prema gospodarima; b) zatim 
sledi priča data iz perspektive toga gospodara i kroz njegovo prvo 
lice naracije (o tome kakva je služavka bila njegova Ana: bespre-
korna, pa je njemu čudno zašto je napustila službu); c) i na kraju, 
razotkrivanje psihologije same perle, u trenutku kada shvati da će 
se njen gospodar ipak oženiti, fokusiranje na njenu perspektivu, 
a samim tim i prikazivanje naličja te specifične perline vernosti 
ili pak samog njenog pravog lica i emotivnog sveta, onog koje 
obično ostaje zauvek nevidljivo za javnost. 

Neuobičajeno za pripovedni postupak Fride Filipović, ova 
priča se više nego druge obraća direktno čitaocima (u navedenom 
uvodnom pasusu). Na samom kraju, uz svu ironijsku distancu, ali 
ipak saosećajno, naracija iz trećeg prelazi u drugo lice množine, 
i formu neposrednog obraćanja:

„Mi te razumemo, Ana, izgubljena perlo! Očajna, nemoćna u svom 
besu, ti si nezahvalniku rekla u oči ono što se nisi usuđivala ni da misliš. 
I odrekla si se svoga skromnog mesta u njegovom životu. Povukla si 
se pred jačom silom od vernosti i požrtvovanja, pred najjačom silom – 
pred ljubavlju. I kao biser bačen u more, potonula si ponovo u neznane 
dubine ljudskog mora, iz koga si i došla...“ (146).

U međuvremenu, pred čitaoce se zapravo iznosi priča o 
tome da postoje žene čija je subjektivnost potpuno poništena i da 
to gotovo svesno poništavanje za njih, paradoksalno, predstavlja 
način za bar nekakvo samoostvarenje, tj. za kompenzaciju samo-
ostvarenja. One su, možemo reći, ne znajući da čine drugačije, 
svoje samoostvarenje projektovale u služenje drugome: u ovom 
slučaju u služenje muškarcu-poslodavcu kome će u svemu uga-
đati, i van okvira nepisanog ugovora o radu jedne služavke, a u 
kojeg su zaljubljene. U „nenapisanim“ redovima priče, odnosno 
između tih redova, Frida Filipović implicira da je u slučaju perli 
po pravilu reč o izuzetno inteligentnim i osećajnim ženama, čije bi 
sposobnosti – da su samo znale ili mogle da znaju da na to imaju 
pravo – kada bi bile upotrebljene za sopstvene potrebe, vodile 
njihove živote putem stvarne samorealizacije i ličnog ispunjenja.



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

185

„Gospodareva“ ispovest o perli Ani otkriva, naime, koliko 
je emotivni rad (dodatno baziran i na inteligenciji perle) uključen 
u najamni rad ovakve služavke, a da pri tome taj rad od nje nikada 
nije ni zahtevan. Između ostalih, važne su u tom smislu rečenice: 
„umela je da posoli i zasladi jelo, tačno po mom ukusu. Papuče su 
mi uvek bile na dohvat. Na mom stolu za rad sve čisto, netaknuto, 
u onom svetom neredu kome samo ja znam zakone i uzroke... 
Istina, umela da pogodi kad mi se pije kafa, kad mi se jede voće...“ 
(140). Još su važnije one rečenice koje ukazuju na nijanse unutar 
ovih nijansi ponašanja koje su se, prema ovoj priči, očekivale od 
dobrih služavki i dobrih supruga („Sve te veštine poznaje svaka 
dobra domaćica“, Isto). U njima gospodar kazuje: „Ona je pogađala 
i moja raspoloženja. Znala je kad mi je potrebna tišina i kada ne 
treba ništa da me pita... [...]. I moje odnose sa prijateljima, ženama, 
rodbinom, shvatila je ta polupismena žena savršeno i prilagođavala 
im se, sa puno takta i pronicljivosti“ (Isto, kurziv S. B.). Nazivajući 
je polupismenom, umanjujući time njene intelektualne kapacitete 
pred  publikom svojih prijatelja, gospodar zapravo – odnosno Frida 
Filipović pred svojom čitalačkom publikom – razotkriva kapacitete, 
sposobnosti i talente jedne žene. Sva podrazumevana znanja ondaš-
nje čitalačke publike, kao i kasnija feministička znanja oblikovana 
do danas, ili, jednostavno, iskustvena znanja čitateljki ovih priča, 
upućuju na zaključak da postoji čitavo jedno more postupaka sa-
moeksploatacije kao i samoponištenja kojim različite kategorije 
žena – ne samo perle, i ne samo služavke – doprinose održanju 
patrijarhalnih obrazaca, odnosno patrijarhata samog.  

Ako je na kraju priče, kroz metaforičnu sliku, perla Ana 
potonula u ljudsko more iz kog se pomolila, tako je, čini se, 
podjednako smisleno upotrebiti metaforu mora i za tumačenje 
odgovarajuće služinačke situacije, pa i one šire, koja bi obuhva-
tala brojne odnose između muškaraca i žena (partnerske, bračne, 
rodbinske i poslovne): nepresušni su, drugim rečima, društveni i 
psihološki izvori i rezervoari iz kojih žene ulaze u obrasce samo-
eksploatacije ili pak crpu opravdanja za samoeksploataciju, čak i u 
epohama njihove intenzivne emancipacije. Frida Filipović bira da 
prvenstveno govori o samoponištenju, o psihološkom mehanizmu 
življenja za druge, pounutrenom toliko da se doživljava kao lična 
želja. Autorka je uspela da dati mehanizam upečatljivo prikaže, 
a da ostavi činjenicu da je zapravo ujedno reč o sistemu (samo)



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

186

eksploatacije, koji žene transgeneracijski nasleđuju i jedna drugoj 
prenose, u implicitnijim značenjima priče. Isto tako, pokazuje se 
da je pozicija ove specifične kategorije služavke ista ona pozicija 
koju sve kategorije žena zauzimaju u patrijarhalnom društvu, samo 
je beda te pozicije za javnost manje vidljiva kada je zamaskirana 
okvirom zvaničnog braka ili brige o porodici (jer, „ti nisi imala 
sreće, Ana! Ti nisi imala ni muža, ni decu, ni sestru, ni brata“, Isto 
146). Taj, dakle, empatični iako blago ironičan „glas“ kojim se na 
kraju priče obraća jednoj perli, kaže: 

„I jedina nada, jedina želja joj je bila da celoga života može tako 
da daje, da radi, da se žrtvuje – za to visoko čelo i za te visoke oči. 
[...] želela je kao senka da živi pored svoga gospodara, da njegov 	
krov, njegova kuća – njeno mesto na svetu. 

O, Ana, dobra domaćice, mi te razumemo! Ti si žena, a žena 
teško živi u samoći. Ti si žena, a žena mora da živi za nekoga, da brine 
za nekoga, da bude nekome potrebna, da usreći nekoga“ (Isto 145).

***
Upečatljiva uvodna rečenica priče „Porodica Brekalo“, 

„Sobarice ne treba da imaju dece“ (118), kojom je mlada spisa-
teljka umela da u svega šest reči izrazi i tragiku jednog ženskog 
iskustva, jedne od „priča o ženi“, a istovremeno i ironijsku hu-
mornu distancu u odnosu na temu, sasvim je sigurno prevazilazilo 
očekivanja ideologa i teoretičara proleterske književnosti. Pa ipak, 
iako je priča kao i ostala socijalno angažovana proza Fride Filipo-
vić, sadržala sve što se od proleterske književnosti očekivalo, a uz 
to i jedan semantički i pripovedno-umetnički stepen više, ona je 
– uz izuzetak urednika Živka Milićevića – od strane (levičarskih) 
kritičara (Gligorića, Bogdanovića, Hermana, Price i drugih, ali i 
anonimne kritičarke iz časopisa Žena danas) ostala previđena kao 
vredno delo tadašnje književne levice odnosno čitana pogrešno.

U pripoveci „Porodica Brekalo“4 Frida Filipović čitalačkoj 
publici pruža tek isečak iz života jedne sobarice i njene porodice, 
pri čemu na zaista malo tekstualnog prostora uspeva da ubedljivo 
ocrta kapitalističko-patrijarhalnu konstelaciju likova i društvenih 
pojava kao elemenata strukture potčinjavanja i izrabljivanja juna-

4	 Pripovetku sam delimično analizirala i u koautorskom radu: Barać 
i Matijević (2024).



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

187

kinje. Ta struktura može se u najkraćem predstaviti kroz sledeći 
niz likova i fenomena: junakinjin poslodavac – muž – komšinica 
koja joj za novac čuva sina – muževljevi poslodavci – nesigurnost 
zaposlenja niskokvalifikovanih radnika – ekonomska kriza. Dina-
mičnim sveznajućim pripovedanjem koje se po potrebi fokalizuje 
na tačku gledišta pojedinih junaka, živim razgovornim stilom koji 
istovremeno približava perspektivu lika i pravi ironijsku i humor-
nu distancu od njega, Frida Filipović je, jednu složenu situaciju 
sistemske eksploatacije, koja će se u priči završiti tragično po 
junakinju, žanr (novinske) kratke priče odnosno feljtona.

Međutim, ono što autorka iskazuje ili samo implicira u sve-
denim rečenicama priče sadrži gnoseološke potencijale obimnog 
socijalnog romana, bilo onih kakvi su se mogli čitati u 19. veku 
(npr. romani Emila Zole), bilo onakvih, proleterskih, kakvi su se 
upravo tih godina, najčešće kroz prevode, objavljivali u Nolitovim 
edicijama romana. 

Pri početku pripovetke stoji jedan takav pasus koji implicira 
ili pak i otvara čitave potencijalne mikronarative jednog obimnog 
romanesknog narativa: 

„I ne bi možda Mika Brekalo ni dospeo na ovaj svet, da mu nije 
pomogla jedna dosta žalosna okolnost: sobarica Marija nije imala 
para za lekara, a posle jednog rđavog iskustva nije htela da ode 
nekoj babi. Tako je rešila da rodi. Venčala se u crkvi sa Jovanom 
Brekalom, šoferom, da bi dete bilo zakonito. I pošto je Jovan tada 
radio u velikoj garaži ’Velositi’ i imao stalnu platu, Marija je od-
lučila da ostavi svoj zanat“ (Филиповић 1937: 118, kurziv S. B.). 

Frida Filipović otvara tako zapravo tri osnovna i nekoliko 
sporednih narativa. Osnovni su Marijin, Mikin i Jovanov, i može 
se reći da priča nema jednog glavnog junaka tj. junakinju, već da 
to jesu svi likovi koji čine „porodicu Brekalo“, s tim da – zadava-
njem početne intonacije prvom rečenicom lik Marije jeste najbliži 
funkciji protagonistkinje. Sporedni narativi su oni koji se odnose 
na hotelskog vlasnika i „pomoćne“ majke-dadilje malog Mike, 
„Daru Metlu“ i Julu Rostovcevu. 

Reč zanat, kao svojevrsni tekstualni signal najavljuje za-
pravo i kraj priče u kome će se sama reč pokazati kao odlučujući 
označitelj podrazumevajuće i neizbežne junakinjine sudbine. Fi-
lipovićeva u osnovnom toku pripovetke prikazuje kako se razvija 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

188

porodični život ispresecan zakonitostima društvene i ekonomske 
uskraćenosti protagonista. Kao čitaoci pratimo kako se Marija 
posle muževljevog gubitka posla (na kom je imao stalnu platu) 
vraća poslu sobarice u istom hotelu, kako porodica, po mužev-
ljevom novom i lošijem zaposlenju, počinje da živi razdvojeno i 
teško, te kako je Marija prinuđena da se vrati na stari posao (hotel 
„Kairo“), a roditelji su prinuđeni da dete ostavljaju kod drugih 
žena na celonedeljno čuvanje. 

U kratkim crtama autorka oslikava položaj sobarica u (beo-
gradskim) hotelima: moleći ponovo za posao, poslodavac, naime, 
saopštava Mariji da „ima sreće“, jer je jednu sobaricu „odveo žaca. 
Tužio je gost za krađu“ (119). Time je predstavljena potpuna nesi-
gurnost posla sobarice u međuratnom kapitalizmu, kao i uostalom i 
svake služavke, te činjenica da ni svakako požrtvovani najamni rad 
ove kategorije radnica nije bio nikakav garant zadržavanja i na tom 
nestalnom poslu i nestalnoj plati, jer je jedna reč optužbe „gosta“/ 
„poslodavca“/„muškarca“ o bilo kakvom prekršaju, a bez ikakvih 
dokaza da ga je radnica počinila, vodila ka otkazu. Štaviše, ta ista 
jedna lažna optužba lako je vodila ka kriminalizaciji određene rad-
nice, a ponavljanjem ovakvih postupaka mušterija, poslodavaca i 
policije – proizvodila atmosferu kriminalizacije i sumnjivosti samog 
zanimanja. To nam Frida Filipović dodatno saopštava još jednom 
jednostavnom rečenicom („Tako je gospođa Brekalo opet postala 
Marija koju svaka šuša sme da uštine za obraz“; Isto, 119). Ni bračni 
status, ni postojanje muža-zaštitnika, nije zapravo nikakva (pravna) 
zaštita jedne sobarice ili služavke. Nakon zbirke Priče o ženi, čitalačka 
publika će čitav ovaj, nazovimo ga, služinački narativ, imati prilike 
da u razrađenom vidu čita u romanu Žicine Devojka za sve, kao što 
je pokazano u prethodnom poglavlju, i što ukazuje na to da su – one 
čitateljke koje su imale priliku da 30-ih godina čitaju redovno žensku 
prozu – bile saznajno privilegovane u pogledu (elaboracije) položaja 
služavki, sobarica i srodnih radnica u svome okruženju.

Izmenjena životna situacija junakinje Marije vodi nas ka 
praćenju sudbine-narativa malog Mike. Upravo to što je toliko 
mali da još uvek nema razvijenu svest, već samo rudimentarno 
osećanje (prijatnosti i neprijatnosti; zadovoljstva i nezadovoljstva; 
sigurnosti i nesigurnosti), prikazivanje reakcija ovog „junaka“ 
omogućava Filipovićevoj da sugestivnije prikaže emocije žena 
kojima je okružen. Najpre, majka Marija ostavlja sina Miku jednoj 



5. NADEŽDA ILIĆ-TUTUNOVIĆ I FRIDA FILIPOVIĆ: ZBIRKE PRIPOVEDAKA IZ...

189

takođe siromašnoj ženi, komšinici Dari koja već ima svoju decu, i 
„za sto dinara mesečno, ona mu je vrlo savesno, šest puta na dan, 
pružala svoju dojku, pa bila ona prazna ili puna“ (119). Kako je 
Mika tokom meseci čuvanja kod Dare i prohodao, te je lako izletao 
na ulicu, a čuvanje postalo neizvesno, roditelji su bili primorani 
da ga daju na brigu drugoj ženi: Mika se tako našao kod druge 
dadilje, udovice Rostovceve: „ona je Miku primila pod svoj krov 
više iz čiste ljubavi prema čovečanstvu nego za onih tri stotine 
mesečno“ (120). Sa lakom ironijom u pripovedanju, Filipovićeva 
zapravo dovodi u vezu ovaj lik s ostalim likovima samilosnih gos-
pođa odnosno likova parazita parazitâ na (ženskom) telu najamnih 
radnica, likova istaknutih u prva dva poglavlja monografije, a koje 
su neminovni klasni neprijatelji žena kakva je i služavka Marija.

Konačno, važna je i činjenica da su zbog svih nametnutih 
uslova rada i života, roditelji Jovan i Marija primorani da se 
sastanu samo nedeljom u hotelskoj sobi u kojoj junakinja inače 
boravi. Scena kulminacije priče će se i odviti tokom jednog od 
koliko-toliko idiličnih nedeljnih dana na čijem kraju će muž istući 
Mariju posumnjavši da deo njene zarade potiče i od prostitucije: 
„Odakle ti pare, mrcino ženska! – zagrme ponovo Jovan i jednim 
udarcem baci je na pod [...] i udarao šakama po glavi, po grudima“ 
(126). Zbog bučne svađe i nasilja koje je uznemirilo goste hotela, 
gazda otpušta Mariju, a pripovedačica je u daljem toku priče više 
ne spominje, ostavljajući čitaoce sa podrazumevanim znanjem o 
junakinjinoj budućoj sudbini, te završavajući priču scenama oca i 
sina u kafani – takođe s tragičkim sugestijama – a konačno scenom 
besne komšinice-dadilje („Ne sme čovek da im poveri dete ni na 
jedan dan, takve su životinje“, 128) i oca koji odlazi posrćući. 

Tako, vraćajući se narativno iz jedne nepopravljivo tragičke 
situacije u situaciju i sliku svakodnevice, Frida Filipović ostavlja 
čitaoce pred tzv. otvorenim krajem, završetkom bez raspleta, kako i 
odgovara žanru kratke priče. Iako, iz ispripovedanog sižea, čitalačka 
slutnja dalje potencijalne fabule i ostaje u domenu tragičkog, s druge 
strane, otvorenim krajem autorka ipak vraća čitaoce samom činu 
čitanja pa tako i njihovoj sopstvenoj svakodnevici, ne dozvoljavajući 
da svet priče – ma kako tragične i traumatične pojave prikazivao – 
promeni čitaočevo trenutno raspoloženje i zadovoljstvo u samom 
tekstu, što takođe jeste odlika odabranog žanra.





191

6. (NE)DOVRŠENO DELO MILE DIMIĆ:  
PRIČE O ZAGI OD PRVOG (1940)  

DO POSTHUMNOG IZDANJA (1946)

„Kao slobodouman pisac učestvovala je 
na onim književnim priredbama u Beogradu i unutrašnjosti

 koje su rasplamsavale bunt protiv ugnjetačkih režima i protiv fašizma 
i koje su odigrale značajnu ulogu 

u buđenju revolucionarne svesti kod školske i radničke omladine, 
i u stvaranju i širenju Narodnog fronta“ 

(Глигорић 1955: 79).

Nevelika zbirka pripovedaka Mile Dimić kroz svoja dva izdanja, 
izvorno i posthumno, a sagledana kontekstualno, na upečatljiv i vre-
menski „sabijen“ način predstavlja kontinuitet angažovanosti o kojoj 
je u ovoj monografiji reč. Upravo biografija Mile Dimić i problem – 
nazovimo ga tako – (ne)dovršenosti njenog dela, pokazuju izrazitost 
kontinuiteta levog feminizma i odgovarajuće ženske proze. Oni otkri-
vaju, naime, kako ni smrt ne narušava kontinuiranost datih procesa, 
budući da je život mnogih od ovih autorki već unapred bio ostavljen kao 
zalog značenja i smisla književnog dela koje tim procesima pripada. 
Ta spremnost na žrtvovanje dolazila je iz same ljubavi prema životu. 
O tom specifičnom osećanju revolucionarki i revolucionara 20. veka 
svedoči Neda Božinović govoreći o trenutku kada su, u ovom slučaju, 
pre svega mlade žene došle u situaciju da provere da li su spremne 
na krajnje konsekvence svoje angažovanosti. Usredsređujući se na 
„diplomirane studentkinje i studentkinje učesnice NOP-a“, ona piše: 

„Prihvatajući liniju borbe revolucionarnog radničkog pokreta KPJ, 
zajedno su se nadale i sanjale lepši život, radovale se i verovale 
u pobedu revolucije, sigurne da će ona uskoro doći. U tome treba 
tražiti izvore njihove, u ratu iskazane upornosti, moralne čvrstine 
i stanje spremnosti na žrtve. To potvrđuju i njihove ratne sudbine“ 
(Božinović 1988b: 120, kurziv S. B.).



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

192

I sam izdavač posthumnog izdanja Priča o Zagi (1946), 
tj. nepotpisani autor ili autorka predgovora, ovu zbirku razume 
kao izraz željenog revolucionarnog kontinuiteta, s tim što se 
posthumno izdanje pojavljuje u danima u kojima revolucionarni 
kontinuitet više nije samo željeni. On(a) zaključuje da će čitanjem 
zbirke posleratna „naša omladina“, neminovnim poređenjem 
predratne „bede shvatanja“ (izražene, dakle, u prvom izdanju 
zbirke 1940. godine) i aktuelne situacije, „moći da vidi koliko 
smo mi danas uspeli da izmenimo ta shvatanja“ (Priče o Zagi, 
1946: nepaginirano). Zbog svega toga je ovde od podjednakog 
značaja sama zbirka priča Mile Dimić1 kao i njena biografija, 
i to u onom vidu kako se može rekonstruisati iz tekstova koje 
su ostavile druge revolucionarke i angažovane autorke i autori: 
Ratno putovanje (1953) Mitre Mitrović, „Junaštvo ljudske duše“ 
Velibora Gligorića (Portreti, 1965), nekoliko opisa u leksikonu 
Žene Srbije u NOB (1975), „Mila Dimić“ Nede Božinović u 
monografiji Studentkinje beogradskog univerziteta u revolucio-
narnom pokretu (1988), i sećanja Ljiljane Herman (posthumno, 
2023). 

6. 1. Književno delo

Kako su Priče o Zagi (1940) pisane stilom koji se nalazi na 
samoj granici između književnosti za decu i književnosti za odra-
sle, najadekvatnije bi bilo, na prvi pogled, smestiti ih, ukoliko je 
preciznije žanrovsko smeštanje u tom smislu nužno, u omladinsku 
i adolescentsku književnost. U prvom izdanju zbirka je objavljena 
bez oznake izdavačke kuće (navedeno je samo ime štamparije), a 
pripadnost omladinskoj književnosti po vantekstualnim oznakama 
iskazana je kroz izbor ilustratora, Vladimira Žedrinskog, koji je u 
to vreme ilustrovao najveći broj knjiga za decu i mlade, objavljiva-
nih u Beogradu. Tome treba dodati da je prvo izdanje, pored imena 
ilustratora i, svakako, autorke, ostavljeno bez beleške o autorki 
ili ikakvog drugog komentara, ali da je uprkos ovoj, naizgled, 

1	 U ovom poglavlju ona će biti navođena prema posthumnom izdanju, 
koje je iako i sâmo slabije dostupno u bibliotekama u Srbiji, ipak dostupnije 
od izvornog – pa su tako i citirani delovi lakše proverivi, a celokupna zbirka 
zapravo preporučena za dalja proučavanja.



6. (NE)DOVRŠENO DELO MILE DIMIĆ: PRIČE O ZAGI OD PRVOG (1940) DO...

193

skromnosti u pripremi knjige, kvalitet preloma, reprodukovanih 
ilustracija, i samog papira zapravo visok. 

U posthumnom izdanju Priče o Zagi  su objavljene u Omla-
dinskom izdavačkom preduzeću „Novo pokolenje“, specijalizo-
vanom za omladinsku književnost. 

Međutim, proza ove zbirke se isto tako čita i razumeva kao 
sva ostala književnost za odrasle, što će se videti iz analize koja 
sledi, a tako ju je po svemu sudeći doživljavala i sama autorka, kao 
i deo ondašnje levo orijentisane književne scene. Naime, jedna od 
budućih priča u zbirci, „Baba-Jeca“, objavljena je u socijalistički 
opredeljenom časopisu Život i rad, i to u njegovom „ženskom 
broju“, ravnopravno s ostalim člancima ženske književnosti i 
esejistike (10, 11/1938: 44–47). 

Zbog toga, ali pre svega zahvaljujući teorijskom promišljanju 
ovog tipa književnosti tokom poslednje decenije 20. veka i prvih 
decenija 21. veka, pripovetke Mile Dimić možemo pouzdano 
svrstati u polje danas internacionalno prepoznate prekogranične 
književnosti (crossover literature), ili književnosti za sve uzraste, tj. 
književnosti koja prevazilazi uzrasne granice, ili pak: književnosti 
za decu i odrasle. Odnosno, to možemo učiniti najpre zahvaljujući 
domaćim proučavanjima dela srpskog pisca Vladimira Stojšina 
(Тропин, 2022; Карановић 2023), čiji su romani za decu prepo-
znati kao „reprezentativni primeri književnosti koja prevazilazi 
čitalačke uzrasne granice, odnosno primeri dela koja su pogodna za 
dualnu recepciju“ (Карановић 2023: 9). To je dovelo do potrebe da 
se u domaćim okvirima razmotri područje crossover književnosti, 
i da se postojeće definicije, istorija pojave i terminologija prenesu 
i prevedu na srpski jezik, što je na najpotpuniji i sintetičan način 
učinila Mirjana Karanović (Карановић 2023: 9–144). Mirjana Ka-
ranović učinila je to uvažavajući doprinose prethodnika u jugoslo-
venskom kontekstu, koji su i pre ovog univerzalno prepoznatljivog 
pojma, i nezavisno od njega, različitim povodima definisali isti ili 
sličan fenomen (među kojima vredi izdvojiti celovitu monografiju 
Petra Pijanovića Naivna priča (2005) i tri monografije Valentine 
Hamović: Izazovi granične književnosti (2014), Neprekidno detinj-
stvo (2015) i Momenti naivnosti (2022), odnosno prva određenja 
prekogranične književnosti na koja Mirjana Karanović upućuje: 
od Marka Ristića (1934), preko onih Sime Cucića ili Milana Cr-
nkovića, do, između ostalih, odgovarajućih elaboracija Huseina 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

194

Tahmiščića, Milana Pražića, Bore Ćosića, Milovana Danojlića i 
Jovana Ljuštanovića) (Карановић, Isto).	

U domaćoj kritici nije bilo dovoljno recepcije pripovedne 
umetnosti Mile Dimić. U prisećanju na ovu autorku, Velibor Gli-
gorić je u tekstu „Junaštvo ljudske duše“ (Портрети 1965) za 
pripovetke iz Priča o Zagi dobro primetio da predstavljaju nešto 
„slično ispovednim reportažama“ (79), a da je Mila Dimić „kao 
pripovedač bila pisac-žena“ (79).

U nauci о književnosti, zbirkom Priče o Zagi i Milom Dimić 
bavila se Jovana Reba, u kontekstu dečje književnosti, i u kompa-
rativnom sagledavanju s odgovarajućom prozom Darinke Ćosić u 
studiji „Mila Dimić i Darinka Ćosić: (ne)zaboravljene spisateljice 
za decu“ (2012). Jovana Reba živote i književna dela ovih autorki 
sagledava iz jasno određene metodološke perspektive: u skladu sa, 
kako sama to određuje, „savremenom feminističkom tendencijom 
razotkrivanja ženskih zaboravljenih, zabranjenih i marginalizova-
nih književnih tekstova“ (Реба 2012: 75).2 

Svakako, ove pripovetke spadaju i u korpus proze namenje-
ne istovremeno dvostrukoj čitalačkoj publici: dečjoj/omladinskoj 
i odrasloj, u smislu skrivenog odraslog (Hameršak i Zima 2015: 
108–110). Upravo u tome smislu, pripovetke Mile Dimić najbli-
že su odgovarajućim i već analiziranim pričama Jelene Bilbije. 
Priče o Zagi su, može se pretpostaviti, bile namenjene onim 
devojčicama kakve ćemo – ako bismo govorili u kategorijama 
angažovane ženske proze – u pričama Nadežde Ilić-Tutunović 
(1953) naći u likovima vrlo mladih skojevki i komunistički 
orijentisanih učenica gimnazija (od 12 do 18 godina) odnosno 
kakvima je u samom životu, ali kao nešto odraslijim devojkama, 
Mila Dimić bila okružena kao upravnica Doma studentkinja. 
Pri tome, ona je bila i njihova svojevrsna „zaštitnica“. Upravo 
neposredno nakon objavljivanja Priča o Zagi, Mila Dimić naći 
će se u najkonkretnijoj situaciji u kojoj će pokazati da ne stoji 
samo rečima uz ove devojke. 

2	 Iz nejasnih razloga, Jovana Reba navodi da su Priče o Zagi obja-
vljene 1936. godine, i tako i dosledno citira odlomke iz ove zbirke u svom 
članku. Izdanje iz 1936, treba istaći zbog uklanjanja mogućih zabuna i 
nedoumica, ne postoji. (U ovoj analizi pripovetke se, kako je napomenuto, 
citiraju prema reizdanju iz 1946).



6. (NE)DOVRŠENO DELO MILE DIMIĆ: PRIČE O ZAGI OD PRVOG (1940) DO...

195

***
Sama zbirka je komponovana tako da hronološki i smisaono, 

ali ne strogo i po svaku cenu, gradi celovitu povest o odrastanju 
devojčice Zage, od ranog detinjstva, predškolskog uzrasta, do 
njenih nepunih trinaest godina, kada je prinuđena da nađe prvo 
zaposlenje. Ovaj Bildungs narativ, obično ostvaren u formi roma-
na, ovde je svakako blizak njegovoj varijanti – ženskom Bildungs 
romanu tj. (pri)povesti, s tim da se bitno razlikuje i od potonjeg. 
Naime, ženski Bildungs romani, ili zbirke priča, orijentisani su 
na period devojaštva i obično počinju u onim godinama života 
glavne junakinje kojom se ova zbirka završava. Zbirka, dakle, 
jeste donekle žanrovski povezana s devojačkim romanom, ali 
predstavlja značenjski bitno drugačiju priču – usmerenu na, 
ma kako rano, intelektualno sazrevanje i klasno osvešćivanje 
junakinje. 

Pripovedačka instanca u trećem licu kroz sve priče je dosled-
no fokalizovana na lik glavne junakinje i taj postupak predstavlja 
jedan od osnovnih zbog kojih zbirku doživljavamo kao celovitu i 
jedinstvenu pripovest. Ipak, kako je reč o zbirci priča, Mila Dimić 
nije po svaku cenu čuvala tu jedinstvenost, posebno u „činjenič-
nom“ smislu, te tako postoji i priča u kojoj junakinjin otac pogine, 
i sledeća, u kojoj se on opet pojavi kao lik. 

Druga objedinjujuća nit pripovesti je ta da čitajući zbirku 
redom, od prve do poslednje priče, pratimo junakinju kako prelazi 
razvojni put od devojčice do vrlo mlade devojke (od „jedva tri-
naest godina“), odnosno od deteta nesvesnog značenja postupaka 
odraslih pa tako i sopstvenih postupaka (prva priča „Neshvaćena“) 
do devojčice koja je zbog svoje klasne pripadnosti prinuđena da 
spozna nepravdu i sazre ranije od svojih privilegovanih vršnjaka 
(pretposlednja priča „Dosije“ i poslednja „Četvorka“). Da je s 
namerom prikazala razvoj jedne ženske subjektivnosti od deteta 
do izgrađene ličnosti, autorka je posredno označila i kroz postupak 
imenovanja junakinje: od isključivog Zaga u svim pričama do 
punog imena i prezimena koje čitaocima otkriva tek u poslednjoj 
priči – Zagorka Danić. Pri tome, sam pripovedački glas dosledno 
koristi tepajući nadimak Zaga, dok se za zvanično ime saznaje 
kroz strogo prozivanje likova profesora ženske gimnazije. Prezi-
me, tj. ime oca kao oznaka klasne pripadnosti odigraće, na nivou 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

196

zbirke, ulogu pokretača narativne motivacije konačnog klasnog 
osvešćivanja ali i početka spontanog klasnog otpora junakinje.

U prvoj pripoveci, tačnije crtici „Neshvaćena“, postupci 
junakinje odnosno čitava radnja motivisani su nipodaštavajućim 
komentarom kojim je junakinju povredio neko iz druge, povla-
šćene klase, na koji junakinja u sebi i kroz formu doživljenog 
govora odgovara („Nije istina da je ona lenja. Ona otmena gos-
pođa Jovanović sa sprata nema pravo“, 1946: 9). Za junakinju ne 
bi bio problem da je jedino gospođa Jovanović – kojoj smeta što 
se devojčica „stalno igra“ a ne radi bar neki koristan posao – ta 
koja grdi nju i njenu majku, već je problem što i majka usvaja 
dati narativ. U svega nekoliko prvih rečenica priče, Mila Dimić 
je kroz pozicije likova oslikala celu konstelaciju porodično–kom-
šijsko–klasnih odnosa: oca koji Zagi dopušta da se „samo igra“, 
gospođu koja to praktično zabranjuje i zapravo stavlja nepisanu 
zabranu na slobodno detinjstvo siromašnoj devojčici, i majku koja 
internalizuje ovu čudovišnu zabranu tlačiteljske klase. U tih neko-
liko početnih rečenica priče spada i doživljeni govor junakinje, u 
trenutku kada likovi majke i gospođe odu sa scene, koji pokazuje 
šta zapravo junakinji preti da bude oduzeto: „Hvala bogu, mama i 
karakondžula otišle su poslom u varoš. Sada Zaga može da sedne 
na osovinu s točkovima što je preostala od nekadašnjih dečjih ko-
lica i, pomažući se vlastitim nogama, da se vozi, zamišljajući da je 
u isto vreme i dama u fijakeru, i kočijaš i par prekrasnih vranaca“ 
(Isto: 9). Ono što preti da bude uskraćeno junakinji jesu, dakle, 
imaginacija i sloboda, a što je zapravo mehanizam da se i tada i 
u budućnosti osujeti sposobnost imaginiranja slobode, odnosno i 
samog utopijskog mišljenja. Namećući odmalena deprivilegova-
noj deci, a posebno devojčicama, osećaj krivice kroz ponavljane 
scene posramljivanja („Što se samo igraš, lenštino! Što ne radiš?“, 
Isto, kurziv S. B.), sistem uspostavlja nad njima kontrolu, a sebi 
obezbeđuje da se nesmetano održava i reprodukuje. 

Iako Zaga, poput junakinje Kaje u prvom romanu Milke Ži-
cine, itekako oseća bunt prema svemu nametnutom (a isto tako ne 
dozvoljava da joj se uskraćuje imaginiranje), u daljem toku priče 
će, a u tome je i njen zaplet, ipak pokušati da odgovori na zadati 
nalog. Junakinja, dakle, kao nemoćno dete, neminovno podleže 
datom mehanizmu („Šta će reći mama! Pa tek gospođa Jovanović!“, 
12). Kako je pletenje, koje je gospođa predložila kao mogući vid 



6. (NE)DOVRŠENO DELO MILE DIMIĆ: PRIČE O ZAGI OD PRVOG (1940) DO...

197

upošljavanja Zaginih besposlenih ruku, junakinja smatrala nečim 
što i nije pravi rad (i čak „strašno mrzi da plete čarape ili da hekla“, 
Isto: 10), ona preduzima ozbiljan posao: ručno pranje veša. Indika-
tivno je da otac odobrava ovu Zaginu nameru. Mila Dimić koristi 
jednostavnu ironiju i humor kako bi prikazala Zaginu akciju („Zaga 
je uživala, rasla, i čudila se zašto mami kad pere treba po dva dana, 
a tetka Persi po tri, dok kod nje, evo, kako to brzo ide“ (11–12)), i 
zbog toga će, kao i zbog junakinjinog osećaja radosti i ponosa koje 
nam priča prenosi, grubi udar gospođinog zaprepašćenja i majčine 
besne reakcije, kada se budu vratile i videle rezultate „pranja veša“, 
imati veći efekat („[...] ubiću te na mestu! Prokletnice! Jesi li po-
ludela!“ (12)). Još veći efekat na čitateljke i čitaoce ostavlja kratak 
opis Zagine reakcije: „Nije plakala. Samo se sva skupila i grčevito 
stegla male pesnice“ (13). Uz minimum sintaksičkih sredstava Mila 
Dimić je predočila i doživljenu traumu, trenutnu „zaleđenost“, i bes 
poniženog bića koje, međutim, ima potencijal da se jednog dana 
preobrazi u individualnu ili kolektivnu pobunu.

Jovana Reba ovu istu priču, priču „Neshvaćena“, tumači 
u ključu teme koju je dobro detektovala kao karakterističnu za 
celu zbirku („Sukob sa majkom je tema nekoliko priča u zbirci“, 
Реба 2012: 10, kurziv S. B.). Navodeći da Dimićeva „predstavlja 
Zagu kao devojčicu koja odlučuje da opere sav veš i na taj način 
obraduje oca, doprinese radu u kući i iznenadi majku, koja je ne-
prestano kritikuje. Međutim, umesto očekivane pohvale, dobija 
batine“ (Isto). Jovana Reba u tumačenju ostaje na psihološkom i, 
uslovno rečeno, evoluciono-generacijskom aspektu sukoba (spe-
cifični odnos između majki i ćerki). On, međutim, u sebi sadrži i 
sva značenja i internalizacije društvenog klasnog sukoba.

U priči „Strog a nepravedan“ konstelacija gorepomenutih 
odnosa se ponavlja ali i usložnjava. Na njenom početku, „vidimo“ 
lik majke kako iz zagonetnih razloga sakriva štof koji je šila, te za-
hteva od svoje ćerke Zage da o njemu ne govori tati. Dramski zaplet 
pripovetke počinje pak kada Zaga slomi kućno ogledalo: majka 
tu činjenicu oda tati, a Zaga onda zauzvrat njemu otkrije mamino 
skrivanje štofa. Međutim, sve se zatim odvija suprotno od onoga što 
je junakinja Zaga predviđala: mama prizna da je šila sebi haljinu, 
a tata je sa nežnošću pita zašto se mučila i nije dala krojačici da to 
uradi. To navodi Zagu na pitanje: „Zašto tata nije mami izvukao uši? 
Zašto je ne psuje? Zar on mamu više voli nego nju?“ (17). Kako 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

198

bira da likovi odraslih ni ne pokušavaju da objasne svome detetu 
šta njihovi postupci znače, Mila Dimić semantički dosledno tome 
čitaocima ostavlja otvoreni a traumatski kraj pripovetke: „Šćućurila 
se [Zaga] kraj najdonje fijoke ormana. Ne, tata nije dobar, zaključi 
sva žalosna, on nije pravedan, on je gadan, zao. Oni mene ne vole. 
Ogromne suze kotrljale su se niz obraze“ (17).

U okviru istog tematskog kompleksa odnosa dece prema 
postojećim autoritetima i zadatim odnosima hijerarhije i moći 
Mila Dimić je napisala pripovetku „Bog“ i, u tom smislu, logično 
je postavila kao sledujuću u kompoziciji zbirke. Priča „Bog“, u 
najkraćem, prikazuje postupno napuštanje autoriteta religije u 
korist autoriteta nauke. Mila Dimić uspeva da dati društveni pro-
ces, koji se već uveliko odvijao u globalnom kontekstu, posebno 
među pripadnicima internacionalne levice, ali i ne samo među 
njima, prikaže i kao neminovni istorijski emancipatorski proces, 
a i da samu pripovetku stavi u službu propagiranja i podržavanja 
toga procesa. Tema razboljevanja dece od tada smrtonosne bole-
sti šarlaha, odnos roditelja prema Bogu i prema lekaru koji decu 
leči i perspektiva deteta, to jest devojčice predškolskog uzrasta, 
omogućila je Mili Dimić da izgradi psihološki ubedljivu, suge-
stivnu i humornu priču u okviru ovog širokog tematskog odnosno 
istorijskog procesa.

Amblem ove kratke priče jesu klikeri, koje je Mila Dimić upo-
trebila kao sredstvo za povezivanje situacija u kojima postoji dečja 
želja za igrom (između sestre i brata), mogućnosti a onda i nemo-
gućnosti da se sestra i brat „šoraju“ klikerima kada su teško bolesni. 
Odnosno, u skladu sa sklonošću ka dramatskoj strukturi pripovedaka 
i primarnom, dramskom književnom vokacijom (više nego reportaž-
nom) Mile Dimić, ulogu amblema u jednom momentu priče autorka 
umesto predmetu, ma koliko nestatičnom, pridaje jednom gestu tj. 
pokretu – rukoljubu. U pripovednim slikama / situacijama, kroz koje 
se prikazuje kako običaj rukoljuba roditelji sa njegove isključive 
rezervisanosti za sveštenika prenose na „čika-doktora“, na efektan 
se (pozorišni i performativni) način prikazuje željena koliko i prak-
tično delatna promena u postavljanju vrhovnih autoriteta i vrednosti 
zajednice: promena koja nauku stavlja na mesto religije.

Uz nekoliko dodatnih zapleta i obrta u priči, poput onoga 
izazvanog time što junakinja, devojčica Zaga, pojede parče koba-
sice iako joj je to u procesu lečenja lekar strogo zabranio, a svih 



6. (NE)DOVRŠENO DELO MILE DIMIĆ: PRIČE O ZAGI OD PRVOG (1940) DO...

199

zbijenih u zatvoreni prostor jednog stana i praćenih humornim 
dijalozima, pripovetka „Bog“ bila je (i ostala) pogodan predložak 
za dramatizaciju teksta i njegovo preoblikovanje za izvođenje na 
sceni, ili pak za izvođenje u formi radio-drame. 

Pripovetka „Lopov“ pred čitaoce postavlja pitanje ko je lopov 
i šta je to zapravo krađa.

Njeni likovi su gospođa Jovanović, poznata čitaocima iz prve 
priče, a sada je tu i gospodin Jovanović, advokat. Kao na sceni, 
ponovo su pred čitaocima svi likovi iz jednog dvorišta dovoljno 
širokog da prikaže čitavu društvenu konstelaciju eksploatatorskih 
odnosa. I uz to, licemerje zakonodavstva kapitalističke države. 
Na početku, dominiraju likovi devojčica, drugarica Zage i Bose, 
i predstavljanje njihovog lopovluka: ukrasti dinar da bi se kupio 
slatkiš, tačnije alva. Zatim Zaga uveče naleti na poslugu koja ko-
risti to što su gospodin i gospođa Jovanović – zbog kojih su svi tu 
i okupljeni – otišli u pozorište („Ode čiča s babom u pozorište“, 
17). Posluga – koju čine kuvarica Kata, sobarica Mici, spoljni 
momak i bedinerka Ana – tu priliku koristi da gazdama „krade“ 
vino i da „krade“ vreme, provodeći ga u zabavljanju. 

Pred Zagom se zbog svega otvara mnogo pitanja o tome ko je 
lopov. Ona se seća i jednog ranijeg slučaja, kada je uhvaćen jedan 
„lopov“ za koga se ispostavilo da nije ništa uspeo da ukrade iz 
advokatskog doma. Zaga razmišlja: „Ali on zacelo nije hteo ništa 
da zdipi, nego samo da uzme nešto što mu je zaista trebalo, možda 
koji kaput, ili pantalone, bez kojih čovek odista ne može da bude“ 
(40, kurziv). Junakinja Zaga, drugim rečima, razmišlja o svetu i 
etici po kojoj će svako u društvu dobijati prema svojim potrebama. 

Kao i u romanu Kajin put (1934) Milke Žicine, mala junakinja 
se i u ovoj priči neprimetna zatiče pokraj odraslih i htela – ne htela 
čuje njihove razgovore, koji samo otvaraju nova pitanja o svetu 
odraslih. U jednom trenutku razvoja radnje, kuvarica Kata je tako 
rekla bedinerki Ani: „More, nakrao ti se moj gazda toliko para 
da ne zna ni šta ima. Lopov ti je to veliki. A molim te, kad treba 
nešto bolje da se skuva, računa na svaku paru po pola sata.“ [...] 
„Ama, odvrati tetka-Ana, kad odeš na pijacu, treba da mu smakneš 
koliko možeš“ (40, kurziv S. B.). Sve ovo navodi junakinju Zagu 
da odgovore potraži od svojih odraslih od poverenja, od roditelja. 
Ona jednostavno pita: „Tata, šta krade čika Jovanović“ (41). Tata 
mora da odgovori Zagi da je advokat Jovanović plemenit čovek 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

200

koji ne krade. Međutim, kada zaspi, Zaga čuje razgovor roditelja 
u kojem otac kaže: „On bi, da može, i kožu ogulio seljaku. Poznat 
je po tome koliko je seljačkih imanja [...]“ (41).

Zaga posle svega razmišlja i zaključuje da „treba biti lopov, 
pravi, vešti lopov, veliki lopov, nakrasti se mnogo dinara, ne 
samo za alvu, nego i za vino, i kolače, i bombone, i svašta?“ (41). 
Odnosno, kako pripovedačica kroz dečju perspektivu do kraja 
ogoljava mehanizam eksploatacije viška vrednosti, dodajući mu 
fenomen društvenog ugleda: „Ali ona nije htela da krade onako, 
kao oni lopovi koje biju ili uhvate, nego kao čika-Jovanović, koji 
je plemenit i kome se svi klanjaju“ (42, kurziv S. B.). 

Nasuprot ovoj eksploatatorskoj logici elite i uprkos svim 
njenim posledicama, preživljava moralni imperativ proletarijata: 
junakinja u daljem toku priče nije kod svojih roditelja prošla dobro ni 
samo zato što je pošla da „ukrade“ parče pite bez pitanja. Podvrgnuta 
roditeljskoj vaspitnoj kritici, i pod pretnjom fizičkog kažnjavanja, 
Zaga uzvikuje: „Čekaj samo dok budem velika, da vidiš kakav ću 
lopov da budem, takav da će mi se svi diviti, i policija, i čika Jo-
vanović, i Bosa, svi!“ (42, kurziv S. B.). Kroz glas male junakinje 
Mila Dimić sada ne govori više samo o eliti, već i o savezu elita.

Kako zbog celokupne poetike Mile Dimić, tako i zbog širine 
javnosti kojoj je želela da se obrati, treba i vredi zamisliti kako 
bi ove završne reči pripovetke u tom trenutku – i u današnjem 
trenutku – odjekivale s pozorišne scene. Sama priča se završava 
jednom dodatnom slikom, slikom devojčice Zage skrivene pod 
jorganom, dok praktično i ne oseća majčine vaspitne udarce. Ne 
samo na ovom mestu, već se kroz celu zbirku suptilno ali nedvo-
smisleno proteže i kritika vaspitavanja dece fizičkim nasiljem. To 
korespondira sa, slobodno možemo reći, zvaničnim stavom levog 
feminizma po tom pitanju, formulisanim na više mesta u časopisu 
Žena danas (1936–1940), a najeksplicitnije u članku iz pedagoške 
rubrike naslovljenom „Smemo li tući decu?“ (ŽD, 2/1936: 14–15).

***
Na nivou celine zbirke Priče o Zagi tematski se izdvajaju 

dve ratne priče. Velibor Gligorić je kroz portret Branimira Ćosića 
(1903–1934), nazvanog „Drama pobune svesti“, ocrtao i društvene 
i psihološke generacijske odlike, koje nam pomažu da potpunije 
razumemo i ove dve priče Mile Dimić, i samu njenu junakinju u 



6. (NE)DOVRŠENO DELO MILE DIMIĆ: PRIČE O ZAGI OD PRVOG (1940) DO...

201

uzrastu u kom prolazi iskustvo rata i okupacije. Odnosno, da se 
još jednom uverimo u važnost koncepta i fenomena generacije za 
(književno)istoriografska istraživanja tridesetih godina 20. veka. 
Gligorić se poziva na Ćosićev zapis iz jednog članka:

„Govoreći o generaciji, ja mislim uglavnom na nas kao grupu rođe-
nih između dve godine, približno određene, koji su imali približno 
isti doživljaj rata i koji su bezmalo živeli i razvijali se pod približno 
istim životnim uslovima, sa tek svršenom osnovnom školom ili 
početom gimnazijom, dakle, još potpuno deca, tek malo okrznuta 
školskim formiranjem, upečatljiva i radoznala za sve oko nas, bili 
smo preko noći bačeni na ulicu, bežanije, podrume, u izuzetno i 
nerazumljivo, primorani da vidimo pre nego što smo i doznali šta 
je to život, kako smrt izgleda u svim svojim oblicima [...]“ (Ćosić 
prema: Gligorić 1965: 74–75, kurziv S. B.).

U Ćosićevom slučaju i Ćosićevom određenju, reč je o ge-
neraciji koju čine rođeni oko 1902/1903. godine. Kada je reč o 
generacijskom aspektu angažovane ženske proze, on je određen, 
kao što se iz svega prethodnog moglo videti, dvama generacijama: 
onim rođenim oko 1902. godine (Milka Žicina, Jelena Bilbija, Mila 
Dimić), i onima rođenim oko 1912. godine (Mitra Mitrović, Frida 
Filipović, Nadežda Tutunović). Spaja ih istovetno vreme njihovog 
upadljivog (a objedinjenog) stupanja na književnu i političku 
scenu, pa u tom smislu i starije autorke postaju deo kretanja koje 
u političkom smislu vodi studentska generacija mlađih. Unutar 
Narodnog fronta, kao saveza više interesno povezanih klasa i 
više udruženih političko-ideoloških stranaka, postoji, dakle, i 
savez generacija. Kada angažovanu žensku prozu posmatramo 
kao deo tako shvaćenog Narodnog fronta, onda svemu rečenom 
treba dodati, da su u datom savezu priključivale i predstavnice još 
starijih generacija, kao što je to slučaj s Desankom Maksimović. 

„Tatin povratak“ priča je o iščekivanju očevog povratka iz rata 
(pri čemu je pomenima Kumanova i drugih momenata sugerisano 
da je u pitanju konkretan, Prvi balkanski rat). Deca junaci, Zaga i 
njen brat, međutim, ne dočekaju očev povratak iz rata. Umesto oca, 
na kraju će biti dopremljene samo stvari preostale posle njegove 
smrti. Ni ta smrt nije onâ koja je mogla biti očekivana, već je to 
smrt nastupila od kolere, u danima povratka kući. Priča je građena 
na kontrastu radosti dečjeg iščekivanja i ukrašavanja kuće za tu 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

202

priliku (svetlost lampiona) i, s druge strane, traumatičnog saznanja 
o očevoj smrti, razočarenja i dečijeg poricanja da se ona dogodila.   

„Zaga i rat“ priča je koja opisuje napade, granatiranja i beža-
niju građana Beograda na početku Prvog svetskog rata. Do kraja 
priče, izvodeći zaključak na osnovu svih događaja koje posmatra 
i preživljava u svom susedstvu (koje predstavlja svet u malom), 
junakinja Zaga izvodi sopstvenu dijalektiku: „Zagi odjednom 
postade jasno zašto ljudi toliko čuvaju stvari. Ko ima mnogo 
stvari, taj je bogat, ko je bogat, taj ima para, a s parama se može 
sve. Njemu ni Švabe ne mogu ništa. Bogati neće poginuti u ratu. 
Kad bi svi bili bogati, možda uopšte i ne bi bilo rata“ (kurziv S. 
B.) Zagin dalekosežni zaključak ipak je, kako nam pojašnjava 
pripovedačka instanca, još uvek izazivao „ogorčenost i pakost“, i 
bes na majku koja nije ništa činila kako bi bila bogata. Međutim, 
iz perspektive pripovedačkog saznanja, čitaocima se sugeriše da će 
Zaga odrastajući prigrliti drugačije razrešenje pomenute dijalektike 
i prići revolucionarnoj omladini. Kada priču završava rečima da 
je „dugo trebalo Zagi da se oslobodi te želje [da bude bogata] i da 
nazre mogućnost drugog izlaza“, Mila Dimić nas zapravo upućuje 
na to da i sami nazremo mogućnost drugačije formulacije: kada 
bi svi bili jednaki, možda uopšte i ne bi bilo rata.

***
„Baba-Jeca“ predstavlja remek-delo pripovedne proze name-

njene dvostrukoj implicitnoj čitalačkoj figuri adolescenta i skrivenog 
odraslog. Ona se čita kao delo radikalne dečje književnosti, kao 
klasična kratka priča i kao predložak za pozorišnu komediju nušićev-
skog tipa. Osnovni stilski postupak, koji pripovetku i drži kao celinu, 
jeste ironija. U pitanju je takva ironija koja – i pored predstavljanja 
drastičnog društvenog diskriminatornog mehanizma, zanemarivanja 
i istovremene eksploatacije bližnjih starih ljudi, uz koje još ide i li-
cemerje diskriminatorâ – ravnomerno tokom priče proizvodi gotovo 
isključivo humorne efekte. U najkraćem, najvažnija značenjska novina 
koju u smislu marksističke analize stvarnosti donosi Mila Dimić kroz 
ovu priču jeste spoznaja o klasnoj nejednakosti članova iste porodice, 
te i klasnoj eksploataciji između samih tih članova. 

Mila Dimić, kako bi i humorni efekti bili potpuni, bira da 
naslovna junakinja bude „toliko stara da i ne pamti koliko ima go-
dina“ (50), a slične će duboke starosti biti i sporedni lik deda-Mar-



6. (NE)DOVRŠENO DELO MILE DIMIĆ: PRIČE O ZAGI OD PRVOG (1940) DO...

203

ka, koji u priči ima funkciju svojevrsnog kontrolnog slučaja, tj. 
kao potvrda da nije reč o pojedinačnom činjenju nepravde, već o 
sistemskom mehanizmu. Baba-Jeca radi za svoje kćeri i unuke: 
„To ja mojima perem veš. A moji imaju veliku kuću, na sprat, i 
eto, veliku baštu. Moja je ćerka gospa-Soja, ona je udovica i uči-
teljica u penziji. A gospa-Sojina ćerka je gospa-Marta, to je velika 
gospođa, majorica. Ne perem ja tuđ veš, nego bogme, majoričin“ 
(51, kurziv S. B.). U nekoliko je rečenica Mila Dimić sažela svu 
dramu kapitalističke proizvodne alijenacije (prikrivene u formi 
privatnih odnosa) i njenog poricanja. Mlade čitateljke i čitaoci 
ove proze mogli su lako da prepoznaju prikazane odnose u svome 
okruženju, kao što su oni očigledni i danas. 

Mila Dimić je ukrštajući ispovedni reportažni manir, koji je 
istakao Gligorić, dečjom perspektivom svesno birala da značenja 
priče iskaže što eksplicitnije. Kroz perspektivu Zage, saznaje se: 

„Setila se nedavno preminulog deda-Marka iz Palilule. Bio je star, 
tako kao baba-Jeca. Spavao je u šupi, a za jelo su mu davali samo 
sir i luk. I još je morao da hrani svinje. Živeo je sam i napušten, 
a njegovi sinovi i unuci, poznati su kao truli bogataši, kako je to 
rekao Zagin otac. [...] A kad su ga jednog zimskog jutra našli mr-
tvog u štali, njegovi su ga lepo obukli, stavili u mrtvački sanduk 
sa zlatnim vencima, pa ga izložili u velikom salonu, koji je 	
služio samo za svečana primanja“ (53). 

Dok s jedne strane razobličava licemerje klasno ustrojenih 
porodičnih odnosa, ovaj opis poprima i funkciju pripovednog 
nagoveštaja onoga što će se po smrti dogoditi i s baba-Jecom.  

„Dosije“ je pripovetka ispripovedana iz dvostruke vizure, sve-
znajućeg pripovedača i junakinje Zage, kao što su to i prethodne, s 
tim što je u ovoj priči junakinja u svom najstarijem dobu u odnosu 
na ostale pripovetke, sa svojih „jedva trinaest godina“, pa su i njena 
zapažanja u manjem kontrastu s pozicijom odraslog (pripovedača 
kao i čitaoca) – te je tako i efekat očuđavanja kroz dati kontrast ovde 
manjeg stepena. Junakinji je u ovoj priči i dodeljena uloga odraslog: 
ona sticajem okolnosti privremeno postaje činovnica dobrotvornog 
društva, koja obavlja mahom daktilografske poslove.3

3	 „I sasvim je slučajno postala činovnik. Upravo, ona zamenjuje 
obolelu dugogodišnju činovnicu toga društva. Činovnica je Zagu češće 
dovodila u kancelariju, koja se nalazila u istom dvorištu gde i stan Zaginih 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

204

Svakako, njeno gledanje na stvarnost ostaje u dobroj meri 
još uvek dečje („Gospodin direktor predstavlja za Zagu vrhunac 
svega pametnog i važnog. On ima šezdeset godina, ruka mu dršće 
starački, i s dva metra daljine dopire od njega mirisna vodica za 
zube i grlo. Zagi naročito imponira njegovo kašljucanje: Huhm-
hu!“ (70)). Dečja je i junakinjina odluka, na kojoj počiva zaplet 
priče, da usled osećaja srama zbog neznanja ne pita direktora na 
šta tačno misli tražeći od nje, pred klijentima, „dosije“. Pripovetka 
je izgrađena na humornim efektima koji proizilaze iz sukobljenosti 
dva momenta: junakinjinog osećaja ponosa zbog poverenog joj 
posla, osećaja bivanja odraslom, i pripovednih detalja koji otkrivaju 
njenu nedoraslost zadatim poslovima. Ovaj sloj značenja pripovetke 
komunicira s dečjom i adolescentskom čitalačkom publikom, koja 
može da se poistoveti s ovakvim svakodnevnim umerenim traumama 
odrastanja. Ipak, tu je i sloj značenja koji prvenstveno komunicira s 
odraslim čitaocima. Čini ga uvodna društveno-satirična scena u kojoj 
mlađi činovnik donosi direktoru „radosnu vest“ o smrti oca trgovca 
Petrovića – u čemu ovaj vidi dobru priliku za njihovo „dobrotvorno 
društvo“: „da iskoristimo svečano raspoloženje Petrovićevo [...] ne 
bi li nam poslao oveći prilog“ (68). 

U završnoj pripoveci zbirke, „Četvorka“, junakinja je godinu 
ili dve mlađa od one iz prethodne priče, budući da se u njoj prika-
zuju školska zbivanja u jednom odeljenju učenica prvog razreda 
ženske gimnazije. Na krajnje jednostavan pripovedački način Mila 
Dimić je ovde prikazala mehanizam po kojem državni ideološki 
aparati služe svojoj svrsi. U ovom slučaju škola, kroz postupke 
njenih zaposlenih, radi na održavanju i reprodukciji postojeće 
klasne podele društva odnosno održavanja samog kapitalističkog 
klasnog sistema. 

Naime, priča na početku prikazuje junakinju Zagu kao 
učenicu koja željno iščekuje prozivku i odgovaranje lekcije na 
času srpskog jezika. To je zato što je, s razlogom, sigurna u svoje 
znanje. Prva je prozvana druga učenica, Branka Petrović, koja 
pokazuje loše znanje i čije znanje profesor naglas ocenjuje kao 
„slabo“. Nakon Brankinog odgovaranja, profesor je pita čija je 

roditelja, i dopuštala joj da kucka po pisaćoj mašini. Gospodin direktor, 
opet, nije imao nameru da uzme drugu činovnicu, pa je rešio da, dok ova ne 
ozdravi, pokuša sa Zagom“ (68–70).



6. (NE)DOVRŠENO DELO MILE DIMIĆ: PRIČE O ZAGI OD PRVOG (1940) DO...

205

ona kći, na šta učenica odgovara: „Radivoja Petrovića, pukov-
nika“. Zbog toga profesor pred odeljenjem glasno zaključuje da 
bi „ćerka jednog pukovnika morala malo više da pazi na sebe i 
da zna lekciju za peticu“ (76). Sledeća je prozvana Zaga, koja 
odgovara besprekorno izmamljujući profesorove ponavljane 
ocene „odlično“ i ohrabrujuće ili pak zavidne komentare svojih 
školskih drugarica. I nakon njenog odgovora sledilo je profesorko 
pitanje o ocu: „Vi ste industrijalca Danića kći, zar ne?“, na koje 
je Zaga odgovorila da je kći Ivana Danića, a na profesorovo dalje 
raspitivanje o očevom zanimanju, odgovara iskreno da on „sada 
raznosi novine“ (77). Ne sluteći šta ovo raspitivanje znači jer je 
tek stupila u sistem, u prvi razred gimnazije, Zaga će se potpuno 
razočarati kada se naknadno od razredne nastavnice u odeljenju 
bude saznalo da je dobila četvorku, i uz to da je četvorku dobila i 
Branka koja nije znala gotovo ništa. Zaga će se razočarati toliko 
da je na neko vreme izgubila volju i za učenjem i za igrom. 

Ocena je u ovoj priči mnogo više od ocene. Četvorka je, 
zapravo, brojčano iskazana slika klasne diskriminacije u funkciji 
reprodukcije klasnog statusa quo. Ona na vrlo jednostavan način 
simbolizuje kako znanje deprivilegovanih, kao lični kapital koji ih 
u datom kapitalističkom sistemu potencijalno može dovesti u bolji 
društveni položaj, biva od strane školskog sistema, koji to znanje 
i proizvodi, umanjeno u zvaničnom državnom „knjigovodstvu“, 
umanjeno za meru njihovog aktuelnog klasnog položaja, i tako 
obezvređeno i poništeno kao pomenuti lični kapital. Odnosno, 
iz suprotne klasne pozicije posmatrano, četvorka je takođe slika 
klasne diskriminacije u funkciji održanja postojećeg poretka ka-
pitalističke države, koja brojčano izražava kako se neznanju onih 
privilegovanih pripisuje lažna vrednost. 

Kao što je podrazumevano iskustvo i znanje prvih čitalaca 
ove priče, onih u Kraljevini Jugoslaviji govorilo, pomenuta „vred-
nost“, iako lažna, proizvodila je stvarne a povoljne posledice u 
ekonomskom i društvenom statusu posednika opisanog neznanja. 
Mila Dimić mogla je u tome kontekstu da mladim čitaocima iz 
klasnih redova svoje junakinje, kroz njene postupke, ponudi neke 
od metoda otpora ovakvoj diskriminaciji, odnosno ideju otpora 
samu. Junakinja Zaga, naime, nakon još nekih iskustava, susrevši 
se i s primerom pravedne nastavnice koja odbija da „protežira“ 
(81), drugačije postupa kada se ponovo bude našla u situaciji 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

206

sličnoj onoj sa časa srpskog jezika kada je dobila četvorku. Na 
času veronauke, posle odgovaranja lekcije koju ovoga puta nije 
najbolje naučila, na profesorovo pitanje da li je ona „industrijalca 
Danića ćerka“ – bira da odgovori ćutanjem. Junakinja otćuti na 
svako od još tri puta ponovljeno pitanje profesora. Ispostaviće 
se da njena metoda otpora (pa i estetika otpora) donosi dobre 
rezultate: razljućeni profesor, ostavljen bez ključnog korektiv-
nog merila „vrednosti“ učeničkog znanja – ostavlja učenicu bez 
ocene: „Profesor ju je, nagnut nad katalogom, gledao ispod oka, 
u nedoumici, gotovo uplašeno“ (82).

6.2. Sećanja na život i smrt Mile Dimić 

Izvori za rekonstrukciju biografije Mile Dimić predstavljaju, kao 
što je na početku naznačeno, pre svega naknadno zapisana sećanja 
njenih savremenica i savremenika. Kako svedoči i Neda Božinović, 
koja je trebalo da sastavi biografski članak o Mili Dimić, po pri-
hvatanju tog zadatka, „utvrđujem da posle njenog drugog hapšenja, 
iza nje nije ostalo ni jednog njenog dokumenta. Ostaje mi jedino da 
razgovaram sa njenim kolegama, poznanicima i prijateljima“ (1988: 
101). U rekonstrukciji života koju je na taj način ipak uspela da izvede, 
„ostaje skriveno njeno detinjstvo i rana mladost“ (Isto).

Iz navedenih dostupnih izvora, može se ispisati sledeća 
kratka biografija.

Mila Dimić je rođena u Beogradu 1902. godine. Radila je kao 
bankarska službenica, ali je zahvaljujući ljubavi i interesovanju 
za glumu uspela da uđe u beogradski intelektualni krug okupljen 
oko izdavačke kuće Nolit. Mila Dimić je, naime, 1921. pristupila 
amaterskom pozorišnom društvu „Otadžbina“ (po sećanju Mate 
Miloševića, kako navodi Božinović, 102), iz kojeg će se 1923. 
godine formirati Akademsko pozorište. Tu se nalazila, dakle, za-
jedno sa Matom Miloševićem, Milanom Dedincem i Branimirom 
Ćosićem, čiji će roman Pokošeno polje Mila Dimić i dramatizovati 
u jednom trenutku. Mila Dimić je takođe započela sa radom na 
dramatizaciji romana Seoska učiteljica Svetolika Rankovića, „čiji 
je prvi deo bio prikazan na Kolarčevom univerzitetu“ (Priče o 
Zagi, Predgovor 1946: nepaginirano). 

U stanovima Mile Dimić okupljao se veliki broj zaljubljeni-
ka u pozorište, i to u početku, tokom 20-ih godina, mahom onih 



6. (NE)DOVRŠENO DELO MILE DIMIĆ: PRIČE O ZAGI OD PRVOG (1940) DO...

207

siromašnijih, koji su se amaterski ili profesionalno bavili glumom, 
ali nisu imali velikog uticaja u kulturi i intelektualnom životu. 
Stabilniju društvenu poziciju Mila Dimić dobija kada je 1926. 
godine, najpre privremeno angažovana u Narodnom pozorištu u 
Beogradu (status „nerazvrstana“, Božinović 102), odnosno 1928. 
godine, kada je postala stalni član Drame ovog pozorišta. Sve 
vreme je uporedo radila i u Akademskom pozorištu.

Pozorišni rad uveo ju je u intelektualni krug okupljen oko 
časopisa Nova literatura i izdavačke kuće Nolit. Ljiljana Herman 
se seća da je „Milu upoznala kod Huga Klajna, ona je bila njego-
va dugogodišnja prijateljica. Hugo joj je kao dramskoj glumici 
mnogo pomogao, sa njome je prelazio i prorađivao sve njene 
uloge“ (Herman 2023: 30). Ljiljana će se s Milom toliko zbližiti 
da će je izabrati za krsnu i venčanu kumu kada se bude udavala 
za Bogomira Hermana (v. Herman 2023: 30). Po svemu sudeći, s 
Milom Dimić nije bilo teško uspostaviti prisne odnose, jer „Mila 
je bila topla i draga osoba. Mnogo sam je volela. Mi smo često 
svraćali u njen stan u Kosovskoj ulici dok nije kao upravnica Doma 
studentkinja prešla u ženski studentski dom“ (Isto: 32). 

Profesionalni i društveni život Mile Dimić bili su tokom prve 
polovine tridesetih godina u stalnom usponu. Njen rad jeste bio 
podržavan i vrednovan, što je dovelo do toga da je ona dramati-
zovala drugi deo romana Pokošeno polje Branimira Ćosića i da je 
ta drama, pod naslovom Sile, i postavljena na repertoar Narodnog 
pozorišta 5. marta 1936. godine u režiji Josipa Kulundžića, o čemu 
britko i sadržajno govore prve pozorišne kritike (Атанасијевић 
1936; Глигорић 1936; Крунић 1936). Podaci o drami mogu se 
naći u kasnijoj literaturi (Milanović 1987: 122). Jovana Reba toj 
činjenici dodaje da se Mila Dimić „takođe, bavila dramatizacijom 
svojih proznih tekstova (Baba-Jeca i Četvorka), kao i Stradije 
Radoja Domanovića i Seoske učiteljice Svetolika Rankovića“ 
(78). Reba se poziva na članak Rosande Popović4 koja je tvrdila 
da je Mila Dimić čak tri godine radila na dramatizaciji Stradije, 
čiji je tekst danas izgubljen (Isto). 

Uzgred vredi pomenuti da je takođe 1936. godine u njenom 
prevodu s nemačkog originala objavljena naučna monografija Kurta 

4	 Rosanda Popović, „Najbolja njena uloga. Sećanje na Milu Dimić“. 
NIN, 4. 1. 1970, br. 91: str. 19.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

208

Kerstena Bismarck i njegovo doba,5 u okviru Nolitove edicije „Isto-
rija i ekonomija“ koju je uređivao Pavle Bihali (v. Kersten 1936).6 
Danas se čitanjem ovog dela tj. prevoda možemo dodatno uveriti 
u izuzetan i izgrađen književni stil pisanja Mile Dimić, prisutan 
u svim žanrovima u kojima se ogledala. Ova naučna monografija 
čita se na srpskom jeziku kao stilski besprekorno književno delo.

Kako na osnovu svojih istraživanja i sagledavanja autor-
kinog rada tvrdi Jovana Reba, Mila Dimić je „najveći uspeh 
postigla dramskom adaptacijom dela romana Branimira Ćosića, 
pod nazivom Sile. Predstava ne samo da je doživela ovacije kod 
publike, već je prouzrokovala i pobunu studenata koji su ispred 
pozorišta protestvovali zbog mračne socijalno-političke atmosfere 
u Kraljevini Jugoslaviji“ (Реба 78). O atmosferi u državi u samim 
danima oko održavanja premijere predstave Sile danas možda 
najilustrativnije govore stranice dnevnih listova Vreme, Politika i 
Pravda, u kojima su objavljene i prve značajne pozorišne kritike 
komada u vidu napred naznačenih članaka Ksenije Atanasijević, 
Velibora Gligorića i Dušana Krunića. Na tim se stranicama nižu 
članci i slike dramatičnih događaja u zemlji i svetu: od neuspelog 
atentata na predsednika Vlade Milana Stojadinovića u Narodnoj 
skupštini do brojnih postupaka grubog kršenja međunarodnog 
prava i običaja ratovanja u ratu u Abisiniji. U takvoj atmosferi, 
dakle, kako Reba navodi oslanjajući se prevashodno na sećanja 
Velibora Gligorića, Elija Fincija i Rosande Popović iz 60-ih i 70-
ih godina i misleći prevashodno na lokalne društveno-političke 
sukobe, „uprkos sjajnim kritikama, gostovanjima i uspehu kod 
publike, predstava je skinuta sa repertoara ubrzo posle premijere, 
a Mila Dimić otpuštena“ (Реба 78).

Upravo i sudbina ovog komada govori u prilog tezi da život 
Mile Dimić treba posmatrati kao metonimijski ili sinegdohalni 
primer svih sličnih života, kod kojih je pisanje bilo oblik revoluci-

5	 Knjiga je izvorno objavljena 1930. godine u Nemačkoj pod 
naslovom Bismarck und seine Zeit. 

6	 Knjiga se danas, između ostalih biblioteka, može naći u 
Univerzitetskoj biblioteci „Svetozar Marković“. I njene „nulte stranice“ 
svedoče o značaju koje je izdavačka politika Nolita pridavala prevodiocima 
objavljivanih dela, pa je, budući istaknuto na prvoj nepaginiranoj stranici i 
uz to grafički podebljano, ime Mile Dimić prvo upadljivo ime sa kojim se 
čitaoci susreću, upadljivije i od imena urednika edicije. 



6. (NE)DOVRŠENO DELO MILE DIMIĆ: PRIČE O ZAGI OD PRVOG (1940) DO...

209

onarnog rada, i nosilo isti rizik sankcionisanja kao i drugi postupci 
činjeni u ime revolucije. Zato je, nasuprot tome, i izvršenje sanjane 
revolucije u godinama koje su sledile posle završetka rata značilo 
obnavljanje i revalorizaciju njenog dela. To se dogodilo i sa zbirkom 
priča o kojoj je ovde reč, ali i sa dramom Sile. Drama je u novom 
društvu, za koje je Mila Dimić položila život, takođe ostvarila svoj 
novi život: 1945. postavljena je ponovo u pozorištu (v. Finci 1970), 
a 1968. godine poslužila je kao scenaristički predložak po kojem 
je snimljen dvosatni televizijski film Radiotelevizije Beograd istog 
naslova. Režirao ga je Slavoljub Stefanović Ravasi, a glavne uloge 
igrali su Miša Janketić, Vladimir Popović i Milutin Butković. 

U svom vremenu pak, ubrzo po dobijanju otkaza u Narodnom 
pozorištu, već 1936. godine, zahvaljujući prijateljici Dragici Srzentić 
i njenom poznanstvu sa Leposavom Mihailović Opikom (koja je bila 
predsednica Udruženja studentkinja), Mila Dimić je postavljena za 
upravnicu upravo otvorenog Doma studentkinja „Kraljica Marija“. 
O Domu studentkinja u tom se trenutku intenzivno piše u časopisu 
Žena danas, s kojim je i Mila Dimić od početka sarađivala. Milu 
Dimić su saradnice časopisa koje su preživele Drugi svetski rat, a 
koje su sa Olgom Timotijević sastavile odrednicu o Ženi danas u 
leksikonu Žene Srbije u NOB, uvrstile među „bliske i vrlo aktivne 
saradnice“ (1975: 70). Autorke ovog leksikona svedoče i sledeće:

„Dom studentkinja je bio samostalan ali po tadašnjim propisima 
nadzor nad njegovim radom  trebalo je da vrši Ministarstvo prosve-
te. Udruženje [studentkinja] je odbijalo da prihvati takvo rešenje 
i tražilo je da bude pod nadzorom Univerziteta. Krajem 1940. i 
početkom 1941. godine ograničava se autonomija Univerziteta i 
univerzitetske vlasti vrše cenzuru, dozvoljavaju policiji da upada u 
studentske menze i prostorije studentskih organizacija. Udruženje 
studentkinja koristi tada svoj naziv „Kraljica Marija“. Upravnica 
Doma Mila Dimić sprečava pokušaj policije da uđe u Dom radi 
hapšenja nekih drugarica na taj način što saopštava da je Dom pod 
pokroviteljstvom kraljice i da će ih pustiti unutra samo kada joj 
pokažu odobrenje dvora da mogu ući u dom. Još nekoliko pokušaja 
policije sprečila je na taj način. Tako je početkom 1941. dom zaista 
bio jedino mesto gde policija nije imala pristupa“ (Žene Srbije u 
NOB 1975: 51).

Kada je počeo rat i u Jugoslaviji, odnosno tokom okupacije 
Beograda, Mila Dimić je nastavila aktivistički rad za ilegalni 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

210

pokret, sve do septembra 1942, kada je započeo niz „provala“ u 
beogradskoj partijskoj organizaciji, a u jednoj od njih je i uhap-
šena (Isto 128).

Urednice leksikona Žene Srbije u NOB Milu Dimić imenuju 
najpre kao „pozorišnu umetnicu i pisca“, kako je označavaju u 
legendi uz ličnu fotografiju (51). Određuju je odnosno sećaju je 
se, kao što je već napisano, kao „bliske i vrlo aktivne saradnice“ 
časopisa Žena danas (70). Pri kasnijem pominjanju, u formi iz-
dvojenog tekstualno-fotografskog portreta stoji sledeće: 

„Mila Dimić, glumica, aktivno je pomagala napredni pokret pre 
rata. Bavila se i književnim i prevodilačkim radom. Otpuštena je iz 
Narodnog pozorišta 1935. gde je bila dugogodišnji član, kao politički 
sumnjiva. Od 1936. do 1941. bila je upravnica Doma studentkinja, 
koji je bio baza preko koje je KPJ vršila uticaj na studentkinje. Za 
takav rad studentkinja u Domu imala je mnogo razumevanja i pružala 
mu podršku. Za vreme okupacije nastavila je rad. Bila je član terenske 
partijske jedinice na Čukarici. Uhapšena je decembra 1942. i umrla 
pod batinama iste noći u Specijalnoj bolnici“ (172, kurziv S. B.). 

Sam način govora o delovanju Mile Dimić u Studentskom 
domu otkriva prirodu narodnofrontovske prakse kao uspešnog 
spoja politike vođene odozgo i one vođene odozdo, na kojoj sve 
vreme insistiram. Naime, iz prve rečenice obeležene kurzivom, 
čitaoci mogu zaključiti da je Mila Dimić, s pozicije upravnice 
delovala na studentkinje u domu, a da je pritom i sama bila vođena 
politikom i odlukama vrha Komunističke partije Jugoslavije. Iz 
druge podvučene rečenice pak čita se da je Mila Dimić pružala 
podršku već postojećem „takvom“ (dakle, komunističkom) de-
lovanju studentkinja. Razrešenje ove značenjske dvosmislenosti 
povodom toga ko je tačno tu kome podređen i pod čijim je utica-
jem, delom leži i u činjenici da je Mila Dimić postala upravnica 
doma zahvaljujući prethodno postojećoj autonomiji studentkinja 
u Udruženju studentkinja – koje su zbog toga, dakle zahvaljujući 
osvojenoj autonomiji, mogle da odluče o imenovanju upravnice 
studentskog doma koji su kroz rad udruženja izgradile. U prilog 
tome dodatno govori sećanje Nede Božinović, koja svedoči: 

„Na Dom se gledalo s podozrenjem i u razgovorima sa univerzi-
tetskim i prosvetnim 	vlastima se nagoveštavalo nezadovoljstvo 
što ga vode samo žene, što su i Uprava i Udruženje i upraviteljica 



6. (NE)DOVRŠENO DELO MILE DIMIĆ: PRIČE O ZAGI OD PRVOG (1940) DO...

211

levičarski nastrojeni. To je bio jedan od razloga što merodavni 
organi nisu pokazivali volje da pravni status Doma studentkinja 
regulišu. Oduzeti ga studentkinjama nisu mogli, jer su ga generacije 
studentkinja same podizale, a predati ga i zvanično na upravljanje 
levičarima nisu želeli“ (Božinović 1988: 100).

U predgovoru ponovljenom izdanju zbirke Priče o Zagi, 
poslednji trenuci Mile Dimić opisani su nešto drugačije nego u 
leksikonu Žene Srbije u NOB. Te razlike posledica su kako ne-
pouzdanosti sećanja na koje se u pisanju ovih beleški oslanjalo, 
tako i posledica činjenice da su po svemu sudeći „pomešana“ dva 
hapšenja Mile Dimić: prvo, nakon kog je bila puštena (novembar 
1941), i drugo (1942), kada je preminula od posledica batinanja. 
U predgovoru drugog izdanja zbirke stoji: „Uhapšena od agenata 
Specijalne policije u decembru 1942. godine, u zatvoru je bila 
formalno premlaćena. Svojim čvrstim držanjem pred policijom 
i u zatvoreničkoj ćeliji, gde je među uhapšenima podizala duh 
borbenosti, ona je zaista zaslužila naziv borca. Slomljenih rebara, 
krvareći, prenesena je u bolnicu, gde je, boreći se za svaki dah 
vazduha, umrla posle 15 dana“ (1946: nepaginirana strana).  

Mitra Mitrović priziva i lik Mile Dimić u svojim Ratnim me-
moarima (1953), u onom njihovom delu (dnevnički datirani 1943) 
u kojem se seća svojih drugarica-saradnica časopisa Žena danas u 
trenutku kada u samom ratu obnavlja ovaj časopis, dok one više nisu 
među živima. Po tumačenju Zorane Simić – u našem koautorskom 
radu “Žena danas (Woman Today 1936–40, 1943–44; 1945–53) and 
Mitra Mitrović: The (policies of (ghost) editorship, feminism and anti-
fascism“, 2024) – Mitra Mitrović je na taj način praktično „uključila“ 
svoje drugarice u samu „obnovljenu“ redakciju Žene danas, u sam 
čin uređivanja, budući da svedoči kako se trudi da časopis uredi po 
njihovom sudu i ukusu. Uz kratke opise likova i sudbina Olge Alkalaj 
i Fani Politeo Vučković, Mila Dimić prizvana je u Ratnim memoarima 
na sledeći način: „Mila Dimić, književnica, lepa, kratko podšišane 
kose koju svaki čas rukom ili pokretom glave smiče sa očiju, završila 
je svoje mlado književno delo samo sa dve reči: Ne znam. Januara 
1943? tukli su je na podu, onako snažnu i bujnu“ (1953: 210). 

Za temu angažovane ženske proze važno je to što Mitra Mi-
trović apostrofira i književno delo Mile Dimić i to kao „mlado“, 
kao ono koje je tek trebalo da bude napisano i dovršeno, a koje je, 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

212

dakle, ostalo nedovršeno. Još je važnije to što Mitra Mitrović „do-
pisuje“ završetak tog dela, odnosno što daje sebi za pravo da napiše 
njegove poslednje reči („Ne znam“). Time je izjednačila pisano delo 
Mile Dimić, od kojeg su bile objavljene samo Priče o Zagi i njen 
(nepisani) revolucionarni rad. Pisano i nepisano revolucionarno i 
antifašističko delo Mile Dimić za Mitru Mitrović sustiču se u poten-
cijalno poslednjim (usmenim) rečima otpora. U Ratnom putovanju 
te reči funkcionišu kao oznaka ukupnog antifašističkog otpora čija 
je krajnja konsekvenca svesno rizikovanje i žrtvovanje života.

Međutim, upravo povodom delovanja Mile Dimić i svedo-
čenja njenih savremenica o njoj, a uz paralelna čitanja autobio-
grafskih i memoarskih zapisa drugih akterki, otkriva se specifično 
generacijski određeno osećanje koje je vladalo među revolucio-
narkama i njihovim saputnicama: u svakom činu koji je nosio mo-
gućnost gubitka života, one su pre svega težile samom tome životu 
i svim njegovima radostima i lepotama. Neda Božinović svedoči, 
u tom smislu, kako uprkos očiglednim namerama i postupcima 
okupatora, Mila Dimić nije gubila veru da može sačuvati ono u 
šta je celu sebe ugradila i pritom mnogo rizikovala: 

„Posetila sam je u njenoj sobici na mansardi sredinom maja 1941. 
godine. Pričala mi je uzbuđeno o tim svojim posetama Domu, gr-
cajući od plača. Sa nevericom je pitala kako su Nemci mogli uzeti 
naš Dom za kasarnu, strahovala je da će ga ’nemačke vojničine 
upropastiti’“ i ubeđivala me da ga moraju vratiti, kao da do njene 
svesti nije dopirala tragična činjenica da je zemlja okupirana. Sa-
vetovala sam je da sa tim posetama prekine jer može da nastrada, 
mogu da je uhapse, a Dom ionako ne može spasti. Odgovorila mi 
je odlučno: ’I sutra opet idem tamo da 	se svađam’“ (103).

Neugasiva želja za životom, o kojoj – u krajnjoj liniji – naj-
jasnije svedoči Ratno putovanje Mitre Mitrović, odnosno Mitra 
Mitrović svedoči o toj ljubavi prema životu u ime svih onih kojima 
je u ratu i okupaciji život oduzet, pulsirala je kod svih ovih autor-
ki-akterki i u zatvorskim ćelijama. Zato je ovde važno navesti i 
dva sećanja na dva boravka u zatvoru Mile Dimić; ne, dakle, samo 
zbog toga da bi se biografski ispravno utvrdila razlika između njena 
dva hapšenja i utamničenja, ne, dakle, samo zato da bi se biograf-
ski korektno označilo koje je od njih bilo poslednje, već da bi se 
utvrdio važan osećajni momenat ove književno-revolucionarne 



6. (NE)DOVRŠENO DELO MILE DIMIĆ: PRIČE O ZAGI OD PRVOG (1940) DO...

213

generacije, pomenut na početku ove knjige kao i ovog poglavlja: 
one su volele život i u ime lepšeg života za sve nisu se plašile 
smrti. Neda Božinović pisala je poglavlje „Mila Dimić“ u knjizi 
Studentkinje beogradskog univerziteta u revolucionarnom pokretu 
prvenstveno u formi ličnog sećanja na Milu Dimić, dodajući tome 
i sećanja drugih nekadašnjih a preživelih studentkinja koje je po 
svemu sudeći usmeno intervjuisala za potrebe pisanja ove knjige. 

Mila Dimić bila je, dakle, prvi put uhapšena 1. novembra 
1941. godine. Ruža Mamula svedočila je Nedi Božinović o Milinom 
ponašanju u ćeliji. Pošto je preko jednog stražara bila obaveštena 
o zbivanjima napolju, u Beogradu i na frontovima, Mila Dimić je 
o svemu pričala, a „način na koji im je postepeno i sa uživanjem 
saopštavala svoja saznanja izazivao je buru oduševljenja i rešenosti 
da i one, zatvorenice, na svom frontu izdrže“ (Božinović 104, kurziv 
S. B.). Kako se svedočenje dalje prenosi, Mila Dimić

„delila [je] zatvorenicama uloge koje će u društvu imati posle po-
bede. Čas su bile mali ili veliki komesari i odgovorni rukovodioci, 
čas ličnosti iz Uzorane ledine. Održavala ih je u svom svetu borbe, 
vedrine i vere u pobedu. Duh ohrabrenja i optimizma, koji je svojim 
ponašanjem nametnula čitavoj sobi, bio je duševna hrana i pomagao 
im da podnesu policijske torture“ (Božinović 104, kurziv S. B.). 

Drugo hapšenje Mile Dimić odnosno boravak u zatvoru, ujed-
no i poslednji, vezan je za decembar 1942. godine: „Danka Karišić 
se seća da su, kada je Mila dovedena na saslušanje, agenti došli sa 
nekog veselja. Bili su pijani i besni. Milu su tukli čime su stigli i ne 
gledajući kuda udaraju“ (105). Danka Karišić svedoči da nije videla 
tako pretučenu zatvorenicu i „pod snažnim dojmom doživljenog, na 
islednikovo pitanje promucala je: ’Ona Mila tamo umire’“ (105). Neda 
Božinović tome dodaje da je Mila Dimić u besvesnom stanju preneta 
u zatvorsku bolnicu, gde je umrla je 16. decembra 1942. godine.

Velibor Gligorić je kroz književni slučaj Mile Dimić ispravno 
opisao metodologiju domaće policije u Kraljevini Jugoslaviji i 
kontinuitet mržnje prema antifašistima koji je, u potonjoj kola-
boraciji sa okupatorom, dao svoje rezultate: „Dramatizacija Sile 
izazvala je demonstracije omladine u pozorištu i bila zabranjena. 
Policija je dobro zapamtila njenog tvorca Milu Dimić, i spremala 
protiv nje zločinačku odmazdu“ (1965: 79). Dodatno, Gligorić 
potcrtava: „Policija joj je, pored dramatizacije Sile i ono učešće 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

214

u antirežimskim i antifašističkim književnim priredbama, i ovo 
upravnikovanje studentskim domom upisala u svoju crnu knjigu. 
Jer, kad se dokopala njenog života decembra 1942. pod okupaci-
jom, kao divlja zver ustremila se na nju. Motkom joj razbila grudni 
koš, takoreći, živu je rastrgla.“ (Gligorić 1965: 80). Drugim rečima, 
posebna okrutnost prema pojedinim zatvorenicama u Đušinoj uli-
ci, na Obilićevom vencu ili u logoru Banjica, nije bila posledica 
izmenjenog stanja svesti policajaca usled konzumiranja alkohola, 
već je alkoholom izazvano samoopravdanje doprinosilo da se s 
njima obračuna po modelu femicida (što je posebna tema koja 
zaslužuje i posebnu i po mogućnosti multidisciplinarnu studiju).

Na istom je tragu i Neda Božinović u jednom drugom po-
glavlju knjige iz 1988. U poglavlju7 koje takođe predstavlja spoj 
dokumentovanih podataka s ličnim sećanjima i ličnim stavovima i 
zaključcima (ličnim – u smislu i generacijskim), Neda Božinović 
ističe kako „studentkinje Beogradskog univerziteta, kao i uprav-
nicu njihovog doma, Milu Dimić, možemo pratiti još na jednom 
planu, planu stradanja u toku neprijateljskih ofanziva, kao i po 
zatvorima i logorima širom zemlje i van nje“ (1988: 113, kurziv 
S. B.). U svome diskursu, u jednoj zaključnoj rečenici, Neda Bo-
žinović detektuje i mizogine izvore dodatnog telesnog mučenja 
antifašistkinja pri policijskim isleđivanjima: „Kao žene, posebno 
kao studentkinje, mnoge su bile izložene najbestijalnijim, neza-
mislivim mrcvarenjima“ (114, kurziv S. B.). 

Smisao života i dela Mile Dimić njenim preživelim drugarica-
ma i idejnim naslednicama nije dozvoljavao niti i dalje dozvoljava 
da se pisanje o njemu završi načinom na koji se stvarno završilo, 
na planu stradanja, kako bi se izrazila Neda Božinović. Zato je 
ovoj biografiji i delu Mitra Mitrović dopisala završne reči otpora, 
a ja ću poglavlje o Mili Dimić završiti rečima sećanja Elija Fin-
cija: „U Mili Dimić, koketnoj, šarmantnoj, duhovitoj, postojalo 
je, u nevidljivim dubinama, ljudskom smernošću skriveno, jedno 
istinsko vrelo čovečnosti i lepote, jedna vera da se ipak, i uprkos 
svemu, uprkos i ličnom iskustvu sa ljudima i životom, često gor-
kom, mora ostati veran samom sebi: biti čovek“ (Finci 1970: 14). 

7	 „Studentkinje i diplomirane studentkinje Beogradskog univerziteta 
u Narodnooslobodilačkom ratu i revoluciji“, Studentkinje beogradskog 
univerziteta u revolucionarnom pokretu, 1988b, 106–201. 



215

7. POSTAJANJE SKOJEVKOM – POSTAJANJE  
PARTIZANKOM: PRIPOVETKE MILKE ŽICINE  

I NADEŽDE ILIĆ-TUTUNOVIĆ KAO MESTA SEĆANJA

„Ona samo krajičkom oka pazi na svoje kretanje, 
samo krajičkom svesti kontroliše svoju opreznost; 

inače, ona već korača po slobodnim šumama, sa puškom o ramenu, 
a svud oko nje bruji, ječi,

 nosi je skladna borbena pesma iz stotina, iz hiljada mladih grla“

 (Илић-Тутуновић 1953: 99).

U ovom poglavlju se kao poseban predmet analize izdvaja 
nekoliko pripovedaka Nadežde Ilić-Tutunović i Milke Žicine, 
pisanih od 1946. do 1953. godine. Nosioci izdvojenih kratkih 
priča su likovi devojčica i devojaka od četrnaest do šesnaest 
godina, koje se pridružuju skojevskom i antifašističkom po-
kretu, a prikazano je njihovo delovanje u predratnom periodu 
(„Devojke iz Končareva kraja“) odnosno u toku okupacije („Sa 
prvim snegom“ i „Čarobna Jela“), kao vremenu političke akti-
vacije. Vreme ili, bolje bi bilo reći, hronotop političke aktivacije 
podrazumeva u ovim pripovetkama emancipaciju u odnosu na 
roditelje, vršnjačko povezivanje, učešće u ilegalnim akcijama 
Komunističke partije Jugoslavije, hapšenja, i utamničenja. Ovaj 
pripovedni hronotop neposredno prethodi trenutku stupanja ovih 
likova u samu partizansku borbu. U ovom poglavlju polazim od 
teze da date pripovetke, upravo kao i proza navedenih autorki 
pisana 30-ih godina, nastoje da učestvuju u društvenim procesima 
koje kroz konkretizovane likove samostalnih, svesnih, hrabrih 
i spretnih devojčica prikazuju, a to je politička subjektivizacija 
omladinki Jugoslavije.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

216

7.1. Angažovana ženska proza i tema ilegalnog  
antifašističkog rada 

Odabrane pripovetke Milke Žicine i Nadežde Ilić-Tutunović 
izdvajaju se unutar toka angažovane ženske proze na nekoliko na-
čina. Pre svega tematski, opisujući uključivanje devojčica u pokret 
antifašističkog otpora kako pre početka Drugog svetskog rata, tako 
i u toku same okupacije rasparčane Kraljevine Jugoslavije. Za ra-
zliku od nekih priča istih autorki, pre svega onih iz 30-ih godina, 
koje su imale potencijal da politički aktiviraju svoje čitateljke u 
levofeminističkom pravcu (razotkrivajući mehanizme dvostruke 
eksploatacije žena i devojčica u kapitalističkom patrijarhatu), tri 
date priče, napisane neposredno posle rata, u političkom smislu 
čine nešto drugo. One, naime, prikazuju već započeti proces po-
litičke subjektivizacije devojčica i devojaka, koji u ovim slučaje-
vima dobija ne samo  antikapitalističku već i jasnu antifašističku 
formu. Budući da su pisane posle rata i da opisuju junakinje koje 
će se uključiti u Narodnooslobodilačku borbu, ove priče povezuju 
se sa fenomenom partizanske umetnosti, kojem po nekim aspek-
tima jesu bliske, ali se ne mogu podvesti pod taj koncept. Ovim 
pripovetkama dve autorke su, po svemu sudeći, želele pre svega 
da sačuvaju sećanje na ilegalsko delovanje devojčica i devojaka 
unutar Saveza komunističke omladine Jugoslavije, kako pred sam 
početak rata, tako i u okupiranom Beogradu, drugim rečima, da 
posebno istaknu vrednost delovanja komunističkih ilegalaca pre 
rata i u okupaciji, i to posebno: vrednost ilegalskog delovanja 
(vrlo) mladih devojaka u okviru ukupnog antifašističkog i Narod-
nooslobodilačkog pokreta.

Na ovom mestu treba istaći da je indikativno da jedno od 
prvih posleratnih obrazloženih shvatanja ilegalskog delovanja 
kao punovrednog boračkog delovanja nalazimo u zapisu vezanom 
za Milu Dimić, o čijoj je prozi bilo reči u prethodnom poglav-
lju. Naime, autor/ka nepotpisanog predgovora njenih reizdanih 
Priča o Zagi, a iste godine kada nastaje i reportažna priča Milke 
Žicine koja je ovde u fokusu, dakle 1946, piše: „Svojim čvrstim 
držanjem pred policijom i u zatvoreničkoj ćeliji, gde je među 
uhapšenima podizala duh borbenosti, ona je zaista zaslužila naziv 
borca“ (Dimić 1946: nepaginirano). Isto tako, za razumevanje 
date rečenice, tj. potrebe da se ističe da su i tokom rata uhapšeni 



7. POSTAJANJE SKOJEVKOM – POSTAJANJE PARTIZANKOM: PRIPOVETKE MILKE ...

217

antifašisti zaista zasluživali status borca, važna je činjenica da 
se u tom trenutku pripremalo uspostavljanje zvanične državne 
boračke organizacije, koja će biti osnovana već sledeće godine, 
1947, pod nazivom Savez udruženja boraca Narodnooslobodi-
lačkog rata Jugoslavije (SUBNOR). U datom je trenutku, drugim 
rečima, postalo važno kojim će se sve grupacijama i pojedincima 
zvanično, kroz forme nove države, priznati doprinos Narodno-
oslobodilačkoj borbi, i to kako njihovo delovanje tako i njihova 
(boračka) žrtva. Uprkos tome što je Komunistička partija Jugo-
slavije, kao nosilac Narodnooslobodilačkog pokreta, još u toku 
samog rata dovoljno široko i inkluzivno definisala pojedinačne 
organizacije i pojedince kao deo NOP-a, uključujući u njega sva-
kako i ilegalce, ipak je od ponovnog i zvaničnog uspostavljanja 
boračkih i drugih organizacija u novoj državi zavisio konkretan 
(društveni i ekonomski) status svakog od učesnika Pokreta. Ova 
činjenica predstavlja zapravo i kontekst za puno razumevanje 
potrebe pisanja samih odabranih pripovedaka. 

Isto tako, izjednačavanje ilegalki s pripadnicama samih 
partizanskih oružanih jedinica, izvršile su – takođe implicitno, ali 
jednim sveobuhvatnim svedočanstvom – urednice i autorke leksi-
kona Žene Srbije u NOB objavljenom 1975, leksikona osmišljenog 
mnogo ranije, još 1956. godine. Leksikon je na naslovnoj korici, 
iznad naslova, prikazivao sliku partizanke sa puškom o ramenu, 
čime se – kao prva vidljiva poruka ovog izdanja – isticala primar-
nost partizanki u javnoj vrednosnoj hijerarhiji učesnica i žrtava 
u Narodnooslobodilačkoj borbi. Međutim, unutar samih korica, 
urednice i autorke leksikona učinile su nešto drugo. Urednice su 
najpre, uvodnom rečenicom jasno naznačile kontinuitet predratne i 
ratne borbe: „Inicijativa da se sačuva od zaborava i prikaže značaj 
i obim učešća žena Srbije u revolucionarnom radničkom pokretu 
i narodnooslobodilačkoj borbi potekla je 1956. godine od grupe 
drugarica-učesnica predratnog revolucionarnog radničkog pokreta 
i NOB“ (Žene Srbije u NOB 1967: [6], nepaginirano). Pod dati 
naslov tj. sintagmu urednice su podvele, dakle, i sve one ilegalke 
koje nisu dospele i do samih partizanskih jedinica. Urednice su 
kako uvodnom rečenicom tako i celim leksikonom učinile i mnogo 
više od toga: uspostavile su kontinuitet između ilegalnog komu-
nističkog antikapitalističkog delovanja u radničkom pokretu pre 
rata i samog partizanskog delovanja. Taj gest zapravo potvrđuje 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

218

i samopercepciju ilegalki, budući da su mnoge od njih – kao pre-
živele – osmislile, uredile i napisale dati leksikon. 

Ubrzo nakon trenutka kada je navedeni leksikon osmišljen 
(1956), i nakon kojeg su Milka Žicina i Nadežda Ilić-Tutunović 
pisale svoje pripovetke, komunistički ilegalci koji su delovali u 
okupiranim gradovima u periodu 1941–1945 zvanično su 1958. 
godine priznati odnosno uvršćeni u članove SUBNOR-a. 

Što je posebno važno, vrednosna neodvojivost  kategorija 
ilegalnog rada u okupaciji i neposrednog  oružanog delovanja 
na frontu važila je kao postulat u živoj percepciji aktera samih 
događaja. Jer, kako se seća Neda Božinović: „U diverzantskim 
grupama u okupiranim gradovima, a naročito u Beogradu bio je 
i jedan broj studentkinja. One su bile organizovane u mešovitim 
grupama, desetinama, a nazivali su ih borcima i partizanima“ 
(1988b: 109). Neda Božinović dodatno naglašava praktičnu i 
pojmovnu neodvojivost dva vida antifašističkog otpora i borbe, 
jer je i sama isključivo iz razloga sistematičnijeg prikazivanja 
aktivnosti studentkinja u ratu morala da načini podelu na „one 
koje su pretežno radile na zadacima narodnooslobodilačke borbe 
na terenu okupiranih gradova i sela i oslobođenih teritorija“ i „one 
koje su pretežno bile u formacijskom sastavu NOV i POJ“ (1988b: 
110). Dakle, „podela je uslovna, jer se između ove dve grupe ne 
može povući određenija granica. Osim toga, mnoge od njih su 
povremeno bile i u jednoj i u drugoj grupi“ (Isto).

Iz same činjenice da je dugo postojala potreba da se istakne 
podjednaka vrednost i jednih i drugih u Narodnooslobodilačkom 
pokretu i borbi, kao što Neda Božinović čini 80-ih godina, moglo 
bi se zaključiti da sami ilegalski akteri i, verovatno posebno, ak-
terke nisu uvek osećali da su dovoljno zvanično ili javno vidljivi i 
vrednovani. To je očigledno bio slučaj uprkos  poduhvatima kakva 
je i izuzetno gledana televizijska serija Otpisani (nastajala 1974/75, 
i redovno reprizirana), kojom se kroz popularnu kulturu i među 
najširom publikom dodatno legitimizovala borba ilegalaca, a koja 
je na početku stvaranja nove države (krajem 40-ih i tokom 50-ih 
godina) bila zvanično manje vrednovana. Zato se opravdano može 
pretpostaviti da su u tranzicionim godinama obnove i izgradnje, 
kada su statusi mnogih aktera i akterki rata još uvek bili nestabilni, 
pojedine angažovane autorke, „oduvek“ posebno osetljive za druš-
tveno najmarginalizovanija i najtabuisanija iskustva, osetile potrebu 



7. POSTAJANJE SKOJEVKOM – POSTAJANJE PARTIZANKOM: PRIPOVETKE MILKE ...

219

da takva nepriznata iskustva zabeleže upravo u periodu kada je to 
bilo najvažnije, tj. onda kada se o statusu onih sa ilegalskim (ali 
ne i partizanskim) iskustvom i odlučivalo na zvaničnom držav-
nom nivou. U svom već ustanovljenom po-etičkom opredeljenju 
i maniru, Milka Žicina i Nadežda Ilić-Tutunović izabrale su da 
u javnost iznesu iskustva onih najosetljivijih u okviru date, bar u 
tome momentu, osetljive grupe. Na taj način se dato marginalizo-
vano iskustvo, makar najpre u književnom smislu, legitimizuje, a 
njegova izuzetnost postaje svojevrsni zalog za dalju, mirnodopsku, 
političku subjektivizaciju jugoslovenskih omladinki, onih koje će u 
osvojenom miru i u socijalističkoj državi biti aktivni politički činioci 
na način kakav odgovara novim uslovima života.

7.2.  Hrabre, spretne i nezavisne:  
„Devojke iz Končareva kraja“ Milke Žicine

Moglo bi se tvrditi da je osnovna tema priče „Devojke iz 
Končareva kraja“ uloga jugoslovenske revolucionarne omladine 
u buđenju klasne svesti tokom 30-ih godina 20. veka. Specifičnost 
priče leži u tome što su za predstavnike ove omladine odabrane 
devojčice, odnosno vrlo mlade devojke, koje su na samoj granici 
između detinjstva i adolescencije. Protagonistkinje pripovetke 
su Danica i Narandža, uzrasta četrnaest i šesnaest godina. Mesto 
radnje je još preciznije određeno: to je Babin Potok, ličko seoce 
koje se nalazi na putu ka Plitvičkim jezerima. Ove devojke s ap-
solutne margine, geografske i socijalne, prikazane su u ovoj priči 
kao vanredno hrabre i samosvesne. Naime, crvenu komunističku 
zastavu, koju su one postavile na vrh najvišeg drveta (jele) u kraju, 
a u povodu proslave Prvog maja, niko iz okruženja neće smeti ni da 
pokuša da skine, iako je tako nalagala zvanična policijska naredba. 

Milka Žicina je u oblikovanju ovakvih karaktera, kako će se 
iz njenog kasnijeg prisećanja saznati, bila inspirisana ličnostima 
stvarnih devojaka „iz Končareva kraja“, s kojima je – iako se nisu 
lično upoznale – zapravo bila tesno povezana: 

„Imam iz tog vremena i jedno pismo neke nepoznate devojke, 
Drage Bogdanović i 	Naranče Končar, ćerke onog Petra Končara, 
brata od strica Rade Končara, iz Like, Vrhovine. Petra Končara 
upoznali smo još u Luksemburgu. Ta Naranča je kasnije bila kome-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

220

sar čuvene Devojačke čete, u kojoj je borac bila i Jovanka Broz a 
komandant Mićun Šakić. U tom pismu devojke traže moju adresu, 
ako sam ja ista ličnost koja je bila 1930. u Luksemburgu. Pominju 
da sam im ja pomogla člancima u ’Ženi danas’ da započnu borbu da 
se 	oslobode i da promene društvene odnose. To pismo poslato je 
1939. godine redakciji ’Žene 	danas’“ (Žicina 2002: 311).

Amblem ove priče predstavlja pomenuta svilena crvena 
zastava, ona na kojoj su dve junakinje žutim koncem postupno 
izvezle srp i čekić. Kako narativno vreme bude odmicalo, ovaj 
simbol solidarnosti između radnika i seljaka, tj. još preciznije 
između industrijskih i poljoprivrednih radnika, postajaće sve 
vidljiviji. U 1939. godini, u koju je radnja priče smeštena i na 
koju se precizno referiše, ovaj simbol nije značio samo – kao do 
1935 – solidarnost, već i savez između ove dve potklase. Ovom 
pričom, Milka Žicina uključuje novu posebnu grupu u ovaj sa-
vez – revolucionarnu omladinu, koja inače potiče iz redova obe 
navedene potklase. 

Uz to, motiv veza tj. ručnog rada, koji u ženskoj književnosti 
inače funkcioniše kao metonimija ženskog specifičnog i autono-
mnog stvaralačkog rada, i nikad ne predstavlja samo proizvodnu 
ili dokoličarsku aktivnost, ovde konotira žensku autonomiju unutar 
organizovanog revolucionarnog rada.  

Junakinje, kada je potrebno, lako zaklone i prikriju svoj vez 
tj. ilegalni zadatak i rad, a lako mu se i vrate i nastave s vezom kad 
opasnost od tuđih pogleda prođe. One uspevaju da nastave rad i zato 
što, kako pripovedačka instanca opisuje, muški članovi zajednice 
jednostavno ne poklanjaju dovoljno pažnje ženskom radu.1 Upravo 
zahvaljujući takvim okolnostima, u realnosti revolucionarnog rada i 
ilegalske prakse druge polovine 30-ih godina, kada su pojedini partij-
ski drugovi bili nedovoljno zainteresovani za ženske teme i rad svojih 
drugarica, mlade skojevke i komunistkinje su uspevale da „izvezu“ 
odnosno osmisle i uređuju svoje antifašističke časopise prilično au-

1	 Npr. „– Ništa, radi ti, niti djed dobro vidi, niti ga interesuju vezovi 
– reče mlađa i potrča da presretne pridošle jaganjce“ (7); „A sada starac sedi 
mirno na svom haljincu i ne primećuje kako Danica daje znak Narandži da 
raširi vez žutim koncem: ona nestrpljivo želi da vidi šta je ispalo iz onog 
njihovog jučerašnjeg crteža kad su iza kuće, krijući se od mlađih sestara i 
braće, na rašireno parče usnova prislonile najmanji srp i olovkom povukle 
njegov oblik po platnu“ (9).



7. POSTAJANJE SKOJEVKOM – POSTAJANJE PARTIZANKOM: PRIPOVETKE MILKE ...

221

tonomno. Reč je o časopisima Žena danas (1936–1940) u Beogradu, 
Ženski svijet (1939–1941) u Zagrebu i Naša žena (1941) u Ljubljani.

Pripovetka „Devojke iz Končareva kraja“ počinje dugim 
opisom prirode, odnosno uvođenjem čitalaca u lepotu sveta, što 
je u tom trenutku već ustaljeni i zaštitni znak pripovedne poetike 
Milke Žicine. U ovom slučaju, Žicina ju je učinila neodvojivom 
od lepote devojaka, tj. njihove mladosti:

„Kao beli bokor cveća koje je rano prolećno sunce toplim milova-
njima izmamilo iz zimske povučenosti, belela su se poprsja dveju 
devojaka u tek ozeleneloj prastaroj krčevini. Pored glogovog grmića 
beleli su se široki rukavi njihovih košulja i cicane marame. Sedele 
su na zemlji, na svom kraškom, kamenom tlu. Oštra trava i mladice 
drveća izbijale su, sočno zelene, ispod svakog kamena, ugibale se 
oko njega hraneći se oskudno pod njegovim teretom, ali su izbijale 
uporno, svake godine sve snažnije, strpljivo rastočavajući naizgled 
večno vezani masiv stene“ (5).

Pomenuta lepota sveta (prirode) ovde je, kao što se vidi, 
ujedno i nagoveštaj lepote, snage i neminovnosti društvene pro-
mene – nezaustavljive kao što je nezaustavljivo probijanje sveže 
trave i mladog drveća ispod tvrdoće stena. 

Visoka jela, koja takođe ima amblematsko značenje u priči, 
služi da bi motivski i simbolički povezala istoriju oslobodilačkih 
pokreta u ovom kraju: „ogromna jela, čiji vrh štrči visoko nad 
celim krajem“ (5) svedok je i drugim oslobodilačkim tj. emancipa-
torskim kretanjima i obrtima koji su dolazili odozdo: oslobođenje 
od kmetstva, nacionalno oslobođenje i sada – klasno. Zajedno s 
jelom, njima je svedok i deda dveju junakinja, mlađi od drveta 
tek jednu deceniju. 

U ovoj priči Žicina je jasno ocrtala kako se feudalno ropstvo 
odnosno navodno oslobođenje od njega lako pretočilo u klasnu 
potčinjenost, tj. kako je takoreći spontano došlo do preusmeravanja 
potlačenih slojeva u iste takve slojeve iz jednog sistema u drugi. 
Žicina u jednostavnim pripovedačkim potezima, kroz kazivanje 
i prikazivanje, predočava čitaocima da je posle povlačenja Oto-
manskog carstva iz Bosne i Hercegovine ostalo otvoreno pitanje 
šta činiti sa Vojnom krajinom koja u tom trenutku za Habsburšku 
monarhiju gubi svoju odbrambenu funkciju. Ispostavlja se da je to 
pitanje tada značilo: šta činiti sa svim tim ljudima kao sa radnom 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

222

snagom? Austrougarska kao odgovor na novonastalu situaciju 
među ovaj deo svojih podanika pušta iseljeničke agente, koji ih 
vrbuju za rad – pretežno u rudnicima – u SAD, Belgiji i drugim 
državama.2 

Dok se lik dede priseća da „kada je ta jela bila mladica, onda 
su težaci prestali biti kmetovi...“ (10), junakinje se podsećaju 
kako su o tome „krišom saznavale u omladinskim grupicama“ 
(Isto). Milka Žicina u tom delu priče, dakle, predočava zapravo 
kako su se kod revolucionarne omladine na selu ukrštale dve vrste 
neformalnog obrazovanja: marksističko (ilegalno) obrazovanje, 
sticano u skojevskim kružocima i kroz čitanje ilegalno deljene 
literature, sa znanjem iz usmene istorije, koje dobijaju spontano, 
„intervjuišući“ svoje ukućane odnosno, jednostavno, živeći svoje 
živote, koji podrazumevaju svakodnevno spontano generacijsko 
prenošenje iskustva deprivilegovanih: svojih roditelja, baba i deda.

Ono što će za junakinje kroz navedeni oral history metod 
biti važno saznanje, to je fenomen omladinskog avangardizma 
(v. Lalatović 2023) i njegov kontinuitet, kojem i same Danica i 
Narandža sada pripadaju: 

„ – A omladina, djede, je l’ mirovala?
– Mladež? E-eh! Baš pred samim carem Vranjom kad je doša’ u 
Zagreb zapalila je Madžarsku zastavu pred Jelačićevim spomeni-
kom! Naterali su Kuena da se digne sa hrvatske banske stolice! 
Eto kako je mirovala!“ (15).

Ono što pak priču čini feministički angažovanom, ali i u tom 
smislu specifičnom za propovednu poetiku Žicine, jeste upadljivost 
opisivanja hrabrosti, samostalnosti, sposobnosti pa i spretnosti de-
vojčica i devojaka – junakinja. Kada se svi ti opisi saberu, oblikuje se 
slika devojaka koje su po ovim osobinama u saglasju s prirodom koja 
ih okružuje, a u nesaglasju s nalozima patrijarhata koji ih podjednako 
okružuje i određuje. Treba primetiti da u svakom slučaju u ovoj i 
još nekim pričama Milke Žicine fizička spretnost i spremnost imaju 

2	 Uživajući u pripovedanju deda-Marka o svim tim događajima, 
budući da Žicina vešto koristi lokalni govor u tim deonicama priče, čitaoci 
se u isto vreme snabdevaju i preciznim, reportažnim podacima: „I tako se 
za deset godina, od 1903. do 1913. iseli iz ’Rvatske u Ameriku oko trista 
hiljada zdravih ljudi“ (14–15).



7. POSTAJANJE SKOJEVKOM – POSTAJANJE PARTIZANKOM: PRIPOVETKE MILKE ...

223

istu važnost kao psihološka i politička osvešćenost. Opisi spretnosti 
i fizičke snage junakinja su važni, kao što pokazuju sledeći primeri: 
„Danica doskakuta, laka kao ptica, sede na svoj zgužvani kaputić i 
oprezno pogleda dedu“ (7); ili: „No kad su se sasvim priljubili uz 
njeno staro, čvornovato stablo, ona ih prijateljski prekri dubokom 
crninom i stade svojim ispupčenjima na kori prihvatati gipke tabane 
Daničine i njene mišićave ruke koje su vešto i lako grabile uvis, u 
crnu krošnju, prema vrhu“ (17). 

Kao konačni rezultat, kazuje priča, Prvog maja, od zore pa 
nadalje, svi iz kraja su mogli da vide crveni barjak sa zlatno-žutim 
srpom i čekićem. Iako, kao što je napred pomenuto, policija nalaže 
da on bude skinut, niko se neće usuditi da to učini, a jedan momak, 
posmatrač, čak izjavljuje da on ne može do njega ni da se popne. 
Sutra ujutru barjaka jednostavno više nije bilo.

Sve ovde prikazane osobine junakinja, koje su predstavljene 
kao lične karakteristike, bilo da se odnose na njihovu psihologiju ili 
telesna iskustva, u istorijskoj su realnosti igrale važnu ulogu za hi-
ljade mladih žena koje su se pridružile Narodnooslobodilačkoj borbi 
na jugoslovenskom prostoru. One joj se i jesu pridruživale jer su 
bile samosvesne i hrabre, a bile su sposobne da sprovedu konkretne 
zadatke te borbe zato što su, pored toga, bile i fizički spretne i jake.

7.3.  Devojčice i Savez komunističke omladine Jugoslavije  
u okupiranom Beogradu: priče Nadežde Ilić-Tutunović 

Književna analiza u ovom bi slučaju mogla da započne pomo-
ću istoriografske analize i statističkih podataka koji ukazuju da su 
učenice činile 32,14% svih žena u komunističkom pokretu otpora u 
Beogradu. To ih čini čak dvostruko brojnijim od studentkinja u istoj 
statistici. Istoričari veruju da je dato stanje očekivano s obzirom 
na to da je broj studentkinja u opštoj populaciji i inače bio mali, 
ali i zato što se, pošto je Beogradski univerzitet tokom okupacije 
praktično bio zatvoren, većina studentkinja vratila svojim rodi-
teljima, van Beograda (Pantelić i Ristanović 2022: 79). S druge 
strane, kao što je dobro poznato, mnoge studentkinje komunistkinje 
je već tokom 1941. godine uhapsio Gestapo odnosno Specijalna 
policija koja je delovala na tzv. Teritoriji vojne komande u Srbiji. 
To je u mnogim slučajevima vodilo egzekuciji streljanjem ili 
smrti nastupeloj kao posledici batinanja ovih mladih žena tokom 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

224

istrage. Tek neke od njih uspele su da izbegnu hapšenja i pridruže 
se partizanskim jedinicama. 

Moja hipoteza je zato, a priče angažovanih autorki to potvr-
đuju, da se i osećanje dužnosti u izražavanju i sprovođenju otpora 
u Beogradu u generacijskom smislu nužno spustilo naniže. 

Naravno, ilegalni rad najmlađih nije se začinjao samo za-
hvaljujući njihovom osećanju dužnosti, niti je to uvek bio prvi 
podsticaj za usmerenje ka ilegalnim aktivnostima. Kako precizno 
obrazlažu istoričari:

„Organizaciona struktura SKOJ-a u Beogradu bila je uspostavljena 
po istom principu kao i partijska. Jedina razlika bila je u rukovođenju 
srednjoškolskom omladinom. Aktivi unutar beogradskih škola bili su 
pod ingerencijom srednjoškolskog aktiva, koji je bio direktno povezan 
sa MK SKOJ-a za Beograd. Izdvajanje srednjoškolaca iz teritorijalne 
podele imalo je svoje opravdanje u činjenici da su škole u većini 
obnovile svoj rad, što je omogućavalo skojevcima 	da na dnevnom 
nivou utiču na svoje školske drugove“ (Pantelić i Ristanović 83).

U pripovetkama „Sa prvim snegom“ i „Čarobna jela“, Nadež-
da Ilić-Tutunović prikazuje upravo ilegalni rad najmlađe ženske 
populacije u beogradskom pokretu otpora, delovanje devojčica 
i devojaka od 14. do 18. godine. U svom istraživanju, Pantelić i 
Ristanović pod kategorijom učenica podvodili su uzrast od 14 do 
čak 21 godine. Kako su naglasili da o ovom fenomenu zapravo 
nema dovoljno podataka pa posledično ni naučnih studija u smislu 
sekundarne literature, usudila bih se da tvrdim da u ovom slučaju 
sama književnost može da odigra ulogu izvora za, u najmanju ruku, 
kulturu sećanja. Odnosno, pojedina književna dela predstavljaju sam 
oblik kulture sećanja. U skladu s tim, iako književnost ne može biti 
doslovni istorijski izvor, niti ona to treba da bude, sadržaji i značenja 
koja danas zatičemo u određenim književnim delima ipak mogu da 
popune praznine u naučnom znanju i kolektivnom sećanju. 

To je mogući razlog zbog kojeg je Nadežda Ilić-Tutunović 
1953. godine započela svoju pripovetku „Sa prvim snegom“ 
narativnim tokom koji se odnosi na društveno tabuisanu grupu 
u tom trenutku na kolaboracioniste lokalnog značaja, i to na 
one koji su među njima smatrani najmanje važnim. Pripovetka 
počinje pričom o majci zabrinutoj za svog sina Stoleta, koji se 
stavio u službu okupatora i postao agent nacističkog policijskog 



7. POSTAJANJE SKOJEVKOM – POSTAJANJE PARTIZANKOM: PRIPOVETKE MILKE ...

225

aparata.3 Nadežda Ilić-Tutunović s podjednakom psihološkom 
nijansiranošću i ubedljivošću gradi sve likove u pripoveci. Tako 
čitaoci podjednako mogu da se, u smislu prenošenja u pripovedni 
svet, psihološki približe i liku Stoleta, koji brižljivo prikuplja 
imena svojih mladih komšija znajući da ih tim činom šalje na 
mučenja i likvidacije. Ipak, time što u jednom trenutku prekida 
narativnu nit koja prati sudbinu likova Stoleta i njegove majke 
(nakon što beogradski ilegalci ubiju Stoleta), a pripovetku u 
potpunosti pretvara u priču o devojčici Veri, i – na drugom me-
stu – o njenim roditeljima, Nadežda Ilić-Tutunović čini da se 
čitalačka vrednosna identifikacija prenese sasvim i isključivo 
na ove likove. 

Slično pripovednom postupku Milke Žicine, Nadežda 
Ilić-Tutunović je odlučila da lik svoje junakinje Vere uvede uo-
kvirujući ga slikom lepote sveta, a, kao i kod Žicine, ta junakinja 
očevidno pripada siromašnijim slojevima društva:

„U to rano prvo belo jutro, kloparali su drveni đonovi na cipelama 
veselih đaka u tome udaljenom kraju grada [...]. Njihovo kliktanje 
kao da je rasterivalo snenu lepotu ovoga belog jutra, ali je zato 
unosilo život i radosnu notu u ukočenost, u mrtvilo jednog okupa-
cionog dana. Stojeći 	kraj prozora u svojoj tankoj, na mnogo mesta 
zakrpljenoj spavaćici, još bosa i neraščešljane kose, Vera je svetlim 
pogledom upijala u sebe čarobnu sliku svoje male bašte i jednog 
dela tihe ulice. Ustreptala od onog slatkog mladalačkog uzbuđenja 
što ga donosi prvi sneg, hvatala je sve zvuke, glasove i usklike, 
koji su dopirali spolja“ (Илић-Тутуновић 1953: 60).

Još jedna sličnost s postupcima Milke Žicine u predstavljanju 
skojevki ogleda se u tome što Nadežda Ilić-Tutunović proble-
matizuje formalno i neformalno istoriografsko znanje, i to isto, 
kao kod Žicine, u kontekstu okupacije i oslobodilačkih pokreta. 
Junakinja Vera, naime, kroz doživljeni govor, razmatra istoriju 
koju uči u školi u sklopu obrazovnog programa osmišljenog od 
strane okupatora i domaćih kolaboracionista, zatim se seća šta je 
o srpskoj prošlosti do skoro učila u kapitalističkoj monarhiji, i 

3	 O majkama i njihovom odnosu prema deci, bilo da se ona nalaze 
u četničkom ili partizanskom pokretu, pisala je Ljubinka Škodrić u radu 
iz 2014, u kojem nije uspela da obuhvati i majke čija su deca delovala u 
okupiranom Beogradu.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

226

konačno poredi obe te interpretacije s marksističkim tumačenjem 
istorije s kojim se upoznaje na ilegalnim sastancima SKOJ-a. Au-
torka tako kroz junakinjinu perspektivu iznosi tri verzije prošlosti 
kao predmeta proučavanja i tri verzije istorije kao humanističke 
discipline, prikazujući Veru kao sposobnu da metakritički sagleda 
i oceni znanje koje joj se nudi sa nekoliko različitih strana.

Najvredniji aspekt priče predstavlja, međutim, postupni opis 
postajanja skojevkom, i kroz taj proces, postajanja partizankom. 
Nadežda Ilić-Tutunović uspeva da proširi i produbi sliku ovog 
fenomena, kakvu dokumentarni istorijski izvori, a često ni me-
moari i autobiografije uzeti sami sa sebe ne mogu da pruže. Ova 
duga pripovetka vodi čitaoce kroz sve faze kroz koje su prolazile 
učenice uključujući se u partizanski pokret: najpre, one su obično 
počinjale s ilegalnim radom u takvoj tajnosti da čak ni njihovi ro-
ditelji nisu to primećivali; zatim, one bi razvijale taj svoj rad kroz 
uobičajene svakodnevne aktivnosti (zajedničko učenje sa školskim 
drugovima, pozajmljivanje školskih svezaka, svakodnevne šetnje 
iza kojih se skrivalo prenošenje ilegalskog materijala); i konačno, 
kada bi okolnosti to dozvolile – devojčice i devojke su napuštale 
roditeljske domove i odlazile na slobodnu teritoriju, u same par-
tizanske vojne jedinice.

Dok okvirna radnja počinje kolaboracionističkom temom i 
vezana je za lik jedne majke, dotle unutrašnji i glavni zaplet počinje 
time što druga majka, majka jedne učenice i skojevke, otkrije u 
svojoj kući skrivenu medicinsku opremu. Ona odmah shvata da je 
tu opremu donela njena kći, kao što dobro zna i šta to sve znači. 
Sam odnos majke i ćerke igra važnu ulogu u pripovednoj poruci: 
kroz dijalog između zabrinute majke i njene ćerke, pune ljubavi 
prema roditeljima ali ipak odlučne u nameri da ih napusti, autorka 
je iskazala visoku samosvest devojčica i devojaka o tome zašto su 
uopšte pristupile pokretu otpora i SKOJ-u. Štaviše, kroz sukcesiv-
ne dijaloge između ćerke i majke, i oca koji se povremeno u njih 
uključuje, Nadežda Ilić-Tutunović je istakla još jedno značenje: 
da majke u ovakvim slučajevima nisu uvek bile samo zabrinute 
majke. Kći Vera, svojim pitanjima i izrečenim poentama, osvestila 
je kod svojih roditelja činjenicu da su upravo oni nju učinili takvom 
kakva je sada, ukupnim prethodnim vaspitanjem i prenošenim 
humanističkim vrednostima. Njihov sistem vrednosti, naime, 
naučio ju je da se u datim okolnostima opredeli za antifašizam i 



7. POSTAJANJE SKOJEVKOM – POSTAJANJE PARTIZANKOM: PRIPOVETKE MILKE ...

227

aktivno učešće u otporu okupatoru („Mama, – reče najzad čvrsto, 
tražeći uzalud njen pogled, – Zašto si me onda uvek učila svemu 
što je lepo i plemenito. Zašto ste mi uvek davali da čitam knjige 
u kojima su junaci plemeniti borci za slobodu i pravdu? Da li ste 
se vi to samo ’sigrali kume’, ili ste odgajali čoveka?!“ (Isto: 89)).

Ova značenja priče, shvaćena kao element kulture sećanja, 
danas mogu da posluže da se u izvesnoj meri interpretativno 
prošire i nijansiraju istraživački zaključci zasnovani na obimnoj 
dokumentarnoj građi, kao što su oni Ljubinke Škodrić. Ova istori-
čarka tvrdi da su majke „uglavnom štitile decu koja su iskazivala 
naklonost ili pristupala pokretima otpora, čak i po cenu svoje 
službe, bezbednosti i života“ te da se „zaštitnički odnos majki 
prema sinovima ogledao i u njihovom nastojanju da intervenišu 
za njihovu zaštitu, posećuju ih u vojnim odredima, prate i čak 
nastoje da spreče njihovu mobilizaciju“ (Шкодрић 2014, 358). 
Ljubinka Škodrić dalje ističe naviku da se živi „kroz druge“ i da se 
za njih žrtvuje kao glavnu motivaciju majčinskog delovanja (Isto, 
kurziv S. B.) U ovoj pak pripoveci, majka u istovetnoj situaciji 
prikazana je kao obrazovana i svesna članica zajednice. Ona se, 
neminovno podležući majčinskim osećanjima, samo na trenutak 
primarno ponaša kao sentimentalni pa i besni roditelj („Našli su 
pomagače – žutokljunce! [...] Ja mogu da razumem i šta je ilegalni 
rad, i zašto se ljudi odaju tome. Ljudi, naravno, a ne dečurlija! Ne 
znam samo ko vama može da poverava tako važne i tako opasne 
poslove, to ne znam“, Isto: 66, kurziv N. I. – Tutunović).4 Lik 

4	 Kao što se zna, srednjoškolke su u istorijskoj stvarnosti sprovodile 
i mnogo opasnije zadatke, i ovde je na njih potrebno podsetiti s obzirom 
na to da priče Nadežde Ilić-Tutunović funkcionišu kao deo svojevrsnog 
sistema kulture sećanja na ilegalski rad učenica. Zato je važno ukrstiti 
ih sa dokumentarnim izvorima i istoriografskim tumačenjima. Pantelić i 
Ristanović u svojoj studiji podsećaju na sledeći konkretan slučaj: „Jedan od 
pokušaja paljenja motornih vozila izvršile su članice SKOJ-a Zorka Božović, 
učenica muzičke škole, i Nada Atanasijević, učenica petog razreda gimnazije. 
One su se po dogovoru našle 26. jula, u 16 časova, u Ulici kraljice Natalije. 
Flašicu od 100 grama benzina za potrebe paljenja automobila obezbedila je 
Božovićeva. Tragale su za pogodnom metom ulicama Devojačkom i Kralja 
Milana, da bi u Siminoj, ispred broja 23, u 17 časova primetile jedno vozilo 
nemačke poštanske službe. Zorka Božović o tome govori: „Prišle smo 
tom automobilu, isti sam ja polila benzinom, zatim bacila flašicu, a Nada 
je odmah posle toga sa šibicom ovaj auto zapalila“. Sve je ovo sa prozora 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

228

majke se, međutim prikazuje kao društveni uzor svojoj kćeri, koji 
je majka bila tokom čitavog ćerkinog odrastanja, a na šta je kći – u 
trenutku neizbežne roditeljske slabosti – primorana da je podseti 
(Илић-Тутуновић 1953: 70, kurziv S. B.).

Pripovedno značenje zapravo je složenije i od upravo opi-
sanog: Nadežda Tutunović dodaje svemu tome jednu socio-psi-
hološku činjenicu, kroz reči visoko inteligentne i samosvesne 
mlade devojke: „Ali si zaboravila jednu staru istinu, mama, i ja 
ću ti je opet reći: roditelji veoma često ne poznaju svoju decu“ 
(70). Opisujući u svojoj autobiografiji Ima tako ljudi, navođenoj 
u prethodnim poglavljima ove monografije, upravo takav trenutak 
sopstvene revolucionarne evolucije, Vera Crvenčanin je zapisala: 
„Eh, dragi moj tata, jesi li ikad razmišljao o tome koliko skriveno-
ga postoji između roditelja i dece?“ (Crvenčanin 2012: 59). Date 
rečenice ukazuju na specifični trenutak u procesu emancipacije 
revolucionarne omladine u odnosu na svoje roditelje, koji se delom 
preklapa s određenim evolucionim zakonitostima ljudske vrste. 
U slučaju Vere Crvenčanin, ovaj odnos je imao dodatnu otežava-
juću okolnost: otac je bio general kraljevske vojske, koji će i u 
toku rata i posle njega ostati veran politici Draže Mihailovića, a 
do rata veran državnoj politici Kraljevine Jugoslavije, zbog čega 
će se i javno odreći svoje kćeri beskompromisno opredeljene za 
revoluciju (Crvenčanin 2012: 65).

obližnje zgrade posmatrao nemački radio-telegrafista Fric Vajdeman. 
Nakon što je pozvao ostale vojnike da gase požar, Vajdeman je krenuo u 
poteru za počiniteljkama. Izgubio je iz vidokruga Nadu Atanasijević, ali 
je uočio da je Zorka Božović ušla u jednu od obližnjih kuća i krenuo za 
njom. Uzalud je pokušala da ga obmane tako što je promenila deo odeće 
i legla u krevet, on je prepoznao i priveo feldžandarmeriji“ (92). Važno je 
i podsećanje naših istoričara na neumitne stvarne posledice ovakvih dela, 
koje pak bolje mogu da objasne ponašanje majke u priči Tutunovićeve 
(u kojoj je inače poseban emotivni odnos između likova ćerke i roditelja 
prikazan na mnogo razvijeniji način nego što se u ovoj analizi ilustrovalo): 
„Ni to što je imala samo 16 godina, ni njeno priznanje da je pogrešila i 
ponuda njenih najbližih vlastima da uzmu njih kao taoce u zamenu za nju, 
nisu urodili plodom, okupator je bio neumoljiv, Zorka Božović je streljana 
16. septembra 1941. u Beogradu. [IAB, Fond Zapovednik policijske 
bezbednosti i službe bezbednosti, B–91; Ranka Božović-Kavčić, „Podaci 
o porodici Božović“, NOP Beograda 1941–1944: U sećanjima učesnika, 
266–268; Logor Banjica, I, 74)]“ (Isto: 92).



7. POSTAJANJE SKOJEVKOM – POSTAJANJE PARTIZANKOM: PRIPOVETKE MILKE ...

229

Nadežda Ilić-Tutunović, treba istaći na kraju, ne posvećuje 
bez razloga toliko pripovednog prostora odnosu roditelja i dece (bi-
rajući, naravno, da predstavi i oblikuje jednu od mogućih varijanti 
tih odnosa). Sama revolucionarno-ratna politika KPJ unosila je još 
jedan momenat u ovu problematiku: kako piše Neda Božinović, 
jedan od zadataka koje je SKOJ u prvim okupacionim mesecima 
postavljao pred omladince i studente bio je i „pridobijanje roditelja 
za narodnooslobodilački pokret“ (1988b: 108).

Posle opisa više faza ilegalnog delovanja jedne omladinke, 
s porodičnim odnosima i ambivalentnim emocijama koje on nosi, 
pripovedanje postupno vodi do završnog trenutka. Ono kazuje 
kako je bilo moguće da jedno dete, više ili manje prosečna učenica 
u okupiranom Beogradu, posle određenog perioda ilegalnog rada, 
nekada i vrlo kratkog, postane partizanka. U ovoj priči, Verina 
veza sa SKOJ-em bila je Slavka, devojka tek nešto malo starija od 
nje. Iako nije izgledalo da Slavkino kao ni Verino vreme odlaska 
u partizane dolazi, nakon policijske „provale“ i otkrivanja jedne 
beogradske skojevske grupe, Slavka i drugovi primorani su da 
pobegnu iz Beograda jer znaju da bi oni bili sledeći. Oni takođe 
znaju da ih je neko izdao, tj. da su među sobom imali „provoka-
tora“. Kako je u skojevskoj hijerarhiji, koja do tog trenutka priče 
nije bila predočena čitaocima, Vera predstavljala Slavkinu desnu 
ruku, to znači, sada se narativno otkriva, da je i njihov sanitarni 
materijal izložen opasnosti, kao i da je Vera sledeća na redu posle 
Slavke da napusti Beograd – što je značilo pridruživanje partizan-
skim jedinicama.

Dijalozi između datih ženskih likova ujedno pokazuju čitao-
cima da su svi detalji ilegalnog rada, i umreženost ilegalaca s Na-
rodnooslobodilačkom vojskom, bili krajnje pažljivo organizovani. 
U skladu s tim, u priči Vera dobija vrlo precizne instrukcije od 
Slavke. Međutim, neke stvari su bivale prepuštane samoj ilegalki 
odnosno junakinji: na Veri je da osmisli kako će se, ili kako se 
neće, oprostiti od roditelja, na njoj je da ponese emocionalni teret 
ove traumatične separacije, na njoj lično su mnoga samopreispiti-
vanja, kao i odluke o praktičnim rešenjima u vezi s prvim danima 
koje u najvećoj tajnosti treba provesti negde van svog doma. Tek 
nakon pripovednog uobličenja date složene situacije, dovršava 
se – kroz entuzijastični doživljeni govor junakinje – proces po-
stajanja partizankom: 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

230

„I pošto je već ostavila za sobom najopasnija mesta, i izmešala se 
sa desetinama nepoznatih žena, i dece, koji žure na svoj posao ili 
u beskrajne redove za namirnice, Vera već diše ujednačeno i skoro 
radosno. Njeni obrazi se rumene a njene misli dovijaju krila. O, 
ona ne zaboravlja na prepreke. Ona ih predviđa u velikome broju, 
ona po malo strepi, jer svakako će naići takve, i tada, kako se nije 
stiglo da pretpostavi. Pa ipak, ona veruje! I korača lako i bodro, 
kao po taktu muzike koja dolazi sve sve bliže. Ona samo krajičkom 
oka pazi na svoje kretanje, samo krajičkom svesti kontroliše svoju 
opreznost; inače, ona već korača po slobodnim šumama, sa puškom 
o ramenu, a svud oko nje bruji, ječi, nosi je skladna borbena pesma 
iz stotina, iz hiljada mladih grla“ (Илић-Тутуновић 1953: 99).

Šta je značio odlazak na slobodnu teritoriju, u partizansku 
borbu, i koliko je opisana raspevanost u duši književne junakinje 
Vere u takvom trenutku odgovarala istini ilegalske borbe, potvrđuju 
svedočenja dve antifašistkinje koje su najpre bile ilegalke a zatim 
partizanke. U priči Nadežde Ilić-Tutunović akcenat je pre svega na 
želji mlade ilegalke da postane deo neposredne oružane borbe, dok 
svedočenja nekadašnjih akterki oba vida borbe otkrivaju i druge 
aspekte datog tranzicionog trenutka, one koji su važni za koncepte 
od kojih sam i pošla u ovoj analizi. Ida Sabo u intervjuu datom Ivani 
Pantelić zaključuje: „moram da kažem da je bilo daleko teže biti u 
gradovima nego u partizanskim jedinicama. Iskusila sam i jedno i 
drugo i odahnula sam kada sam otišla u partizanske jedinice“ (u: 
Pantelić i Ristanović 94). Za Veru Crvenčanin – takođe predratnu 
srednjoškolsku ilegalku i ilegalku studentkinju u Beogradu tokom 
okupacije, a zatim partizanku koja je dospela do čina u vojnoj hi-
jerarhiji – priključivanje partizanskom odredu značilo je „san koji 
te spasava od stalno vrebajućeg pakla“ (Crveničanin 2012: 122). 
Ona se, nakon pripovedanja o sopstvenoj ilegalskoj neizvesnosti 
retorički pita: „Zar je onda čudilo neprekidno priželjkivanje odlaska 
u partizane?“ (Isto) i svedoči o neuporedivosti iskustva trenutka sa-
znanja o odlasku i samog odlaska: „Ta reč [misli se na: izlaziš], koju 
stalno upotrebljavamo, imala je u onom vremenu sasvim osoben 
sadržaj. Bila je to sloboda. Ovde si progonjena zver. Tamo, napolju, 
u šumi, ti si slobodan čovek! Postaješ ponovo čovek!“ (Isto: 123, 
kurziv autorkin).

Na ovom mestu treba napraviti digresiju i istaći da je vredno-
vanje ilegalskog iskustva u okupiranim gradovima kroz sećanja, 



7. POSTAJANJE SKOJEVKOM – POSTAJANJE PARTIZANKOM: PRIPOVETKE MILKE ...

231

književna i filmska i televizijska dela u pedesetim i šezdesetim 
godinama 20. veka, a za akterke tog iskustva i kasnije, značilo 
jedno, a da u današnjem trenutku preplavljenom revizionističkim 
diskursima ono može da odjekne kao nešto potpuno suprotno. 
Naime, u vremenu kada su Žicina i Nadežda Ilić-Tutunović pisale 
svoje priče, to vrednovanje značilo je doslovno to: vrednovanje 
jednog nedovoljno priznatog iskustva i njegove specifične okrut-
nosti i težine. Danas, u kontekstu javnog medijskog i naučnog 
osporavanja smisla, herojstva pa i opravdanosti partizanske 
borbe, vrednovanje ženskih ilegalskih iskustava moglo bi da se 
pogrešno svrsta u taj kontekstu, što nikako nije cilj ove analize i 
interpretacije.

U leksikonu Žene Srbije u NOB, da sa pružanjem celovite 
slike prelaznog ilegalsko-partizanskog delovanja i završimo, na 
jednom se mestu svedoči o situaciji i atmosferi o kojoj je mnogo 
toga ispripovedano u priči „Sa prvim snegom“. U pitanju je odeljak 
koji govori o radu skojevki i partijki u okupiranom Beogradu:

„Nije mogućno utvrditi ni tačan broj ni imena onih drugarica čla-
nova Partije i SKOJ-a u Beogradu (bilo ih je preko 100, od ukupno 
500 članova KPJ, a od 1.500 članova SKOJ-a i 2.000 omladinaca 
aktivista, polovinu su činile omladinke) koje su u danima ustanka 
pod najtežim okolnostima izvršavale zadatke koje je Partija postav-
ljala. One su učestvovale u organizovanju i izvođenju diverzantskih 
akcija, radile su u partijskoj tehnici i održavale su veze sa odredima, 
bile su kuriri i obaveštajci, obezbeđivale su stanove i skrovišta za 
tehniku i partijske radnike, organizovale su prikupljanje priloga 
za NOF, sanitetskog i drugo materijala za odrede, smeštale u bol-
nicu ilegalce kojima je bila potrebna lekarska pomoć i sl. Na tim 
zadacima radile bi sve dok im policija ne bi ušla u trag, a tek onda 
im je Partija dozvoljavala da odu u odred, gde su nastavljale svoj 
mnogostruki rad na terenu kojim se odred kretao, a uz to bile borci 
i bolničarke. Međutim, mnoge nisu uspele da umaknu Gestapou i 
Specijalnoj policiji, hapšene su, mučene i odvođene u logore smrti, 
iz kojih se veliki broj nije vratio“ (1975: 111–112).

U godinama obnove i izgradnje nove države, i u duhu tog 
zanosa, Nadežda Ilić-Tutunović izabrala je da piše upravo o nave-
denim situacijama, a da ne piše o onome što se odvijalo u samim 
policijskim i logorskim sobama, čak i kada ih je postavljala kao 
važan motiv, kako je to slučaj u pripoveci „Čarobna jela“.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

232

***
„Čarobna jela“ (1953) predstavlja još jedno mesto sećanja 

i vrstu književnog spomenika učenicama koje su se (samo)orga-
nizovale tokom okupacijskih dana Beograda. U ovom slučaju, 
Nadežda Ilić-Tutunović je izabrala da oslika ne samo „porodični“ 
kontekst otpora ženske omladine i šireg neprijateljskog okruženja, 
već i specifični kontekst škole i školskog okruženja koje je pak u 
isto vreme bilo i prijateljski i neprijateljski orijentisano – budući 
da su profesori bili ideološki ravnomerno podeljeni duž obe ratne 
strane, fašističke i antifašističke. Junakinja priče, Stanka, u ide-
ološkom je i aktivističkom smislu pozicioniranja između likova 
Danice i Narandže iz priče Milke Žicine, i Vere iz autorkine sop-
stvene priče. Stanka, naime, nije pripadala Savezu komunističke 
omladine Jugoslavije pre rata, ali je po svemu što priča sugeriše 
težila tome, dok će je tek okupacija napokon opredeliti da se po-
sveti komunizmu i ilegalnom delovanju. Nadežda Ilić-Tutunović 
detektuje i ubedljivo prikazuje sve ove osetljive momente u jednoj 
antifašističkoj i potencijalnoj revolucionarnoj biografiji.

Na samom početku priče, Stanka je prikazana kao učenica 
koja je pod sumnjom školskih organa da je povezana sa SKOJ-em. 
Ona naime, u svom školskom odeljenju, sedi u klupi s Velinkom, 
koja je već uhapšena kao članica SKOJ-a. Škole su u okupiranom 
Beogradu odnosno u sistemu okupatorsko-kvinsliške uprave u 
Srbiji dobile ulogu produžene ruke Gestapoa i Specijalne policije, 
a nastavnici i profesori su bili, u skladu s važećim nacističkim 
zakonom, obavezni da direktoru škole i policiji prijavljuju i samo 
ideološki sumnjive učenike, a kamoli tek one za koje su pretpostav-
ljali da su i organizovani u pokret otpora. Nadežda Ilić-Tutunović 
ubedljivo i sa svim mogućim nijansama opisuje jednu ovakvu 
situaciju. U početnoj sceni priče pred čitaocima je „kolegijum“, 
tj. nastavničko veće koje u zbornici raspravlja o učenicama koje 
sarađuju s komunistima i skojevcima: dok je direktorka škole ta 
koja ih optužuje, profesorka književnosti, ujedno i razredna, njih 
brani („To je bilo bledo i milo lice profesorke književnosti; ono 
je sada bilo bleđe nego inače, ali su oči neustrašivo i skoro preteći 
upile svoj pogled u direktorku“, Илић-Тутуновић 1953: 100):

„– Vi vrlo dobro znate da druženje nije isto što i saradnja, – čula je 
Stanka tih i nezadrživi žubor reči drage razredne. – Stanka Jovičić, 



7. POSTAJANJE SKOJEVKOM – POSTAJANJE PARTIZANKOM: PRIPOVETKE MILKE ...

233

po mome mišljenju, ni zbog čega ne bi imala doći u obzir. Sami vi 
ste do nedavno tvrdili da je to naša najsmernija devojka. A to što se 
ona družila sa Velinkom, to je, najzad, jasno: one su sedele zajedno 
u klupi, one su iz istoga kraja...“ (Isto: 100–101).

Kao što će se videti iz analize angažovanih pripovedaka 
Desanke Maksimović u Jedanaestom poglavlju ove monografije, 
ovakva isleđivanja učenika i rasprave u zbornici bili su česta pojava 
još u vreme pre okupacije, kada je profašistička vlada Kraljevine 
Jugoslavije sistematski proganjala učenike skojevce i komuniste. 
Međutim, dok je rizik profesora koji ih brane tada bio nešto manji 
i kao najveću potencijalnu sankciju imao otpuštanje sa radnog 
mesta, dotle je pod novom nacističkom okupacionom vlašću bio 
mnogo ekstremniji. Zato Nadežda Ilić-Tutunović ne propušta da 
to i obrazloži, da zatraži čak svojevrsno pomilovanje za one koji 
su dosledno sprovodili okupatorski zakon. Lik direktorke škole 
prebacuje liku profesorke književnosti ono što, kao što pokazuje i 
studija Ivane Pantelić i Radeta Ristanovića, jeste bila realna opa-
snost: „Vama, kao potpuno samostalnoj i samoj ženi, možda je i 
svejedno šta će da vam se desi [...] Ali mi, koji imamo porodicu, 
pa još odraslu decu [...] mi nikako ne možemo, ne smemo dopustiti 
da nas i okrzne sumnja, a kamoli da otvoreno zaštićujemo one koji 
su već sumnjivi“ (Isto: 101).

 Sve ovo pripovedač(ica) jednim jednostavnim retoričkim 
potezom predstavi čitaocima kao nešto što je Stanka zapravo 
samo zamišljala dok je „ležala potpuno zgrčena u svojoj postelji“, 
a „njena misao, koja je celoga dana lutala oko te tamne zgrade, 
vila se oko zaključanih vrata i zatvorenih prozora, iza kojih se 
održavao sastanak nastavničkog saveta, njena misao je, najzad 
prekinuta snom, zatupela, rasplinula se, nestala nekud“ (Isto: 
105–106). Potom ta misao nastavlja i u snu da je progoni u vidu 
košmara, dok je konačno ne probudi majka. 

U Stankinom slučaju, za razliku od junakinje Vere iz prethod-
ne pripovetke, autorka ne ukazuje da bi njeno neposredno poro-
dično okruženje moglo biti jedan od izvora Stankine etike otpora, 
antifašističke orijentacije i pristupanja SKOJ-u. Priča takođe ne 
ostavlja znake ni da je Stankina školska drugarica Velinka presud-
no uticala na nju. Ukupno pripovedanje zapravo uverava čitaoce 
da je junakinjina odluka bila rezultat njene visoke samosvesti u 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

234

neposrednom dodiru s brojnim aspektima okupacije. Na umetnički 
delikatan i bravurozan način, središnja transformacija junakinje 
– od obične devojčice i učenice do skojevske, organizovane ko-
munistkinje – predstavljena je tako kao da se odigrala i dovršila 
u toku jednoga (aristotelovskog) dana.

Kao čitaoci saznajemo da je posle Velinkinog hapšenja i 
zatočenja, i pored „istrage“ u školi i uprkos njoj, Stanka često 
šetala oko logora (nedvosmisleno se pripovednim detaljima 
upućuje na logor Banjica), bilo s drugim školskim drugovima 
ili sama, u nadi da će ugledati Velinku iza prozorskih rešetaka i 
mahnuti joj. Stanka tamo odlazi „u želji da koji sat provede pod 
zidinama logora, na dometu njihovih pogleda“ (Илић-Тутуновић 
1953: 110). Ovim malim grafičkim signalom (kurzivom), autorka 
sugeriše čitaocima da junakinja zapravo već podržava članove 
SKOJ-a koji su zarobljeni u logoru, tj. da već dobro zna ko su oni. 
Ipak, to u svetu priče, kao što nije bilo ni u istorijskoj praksi, još 
uvek nije činilo Stanku aktivistkinjom i ilegalkom: povezivanje 
s drugovima bilo je, kao što priča sugeriše, preduslov i pretkorak 
u postajanju skojevkom. Ključni korak će se pak odigrati u danu 
kada okupator bude oglasio poziv Beograđanima da pokupe gra-
nje koje je ostalo od dela (Banjičke) šume koju su okupatorske 
jedinice upravo posekle.5

Iako je, kako kaže sveznajući pripovedač, „bilo mnogo toga 
što je smetalo poštenom i pametnom čoveku da se koristi ’darežlji-
vošću’ okupatora“, jer „on ti je ’poklanjao’ tvoje sopstveno drveće 
i ukrasno šiblje, koje si uživao da gledaš i da mu udišeš miris“ 
(Isto: 111), najveći deo naracije  govori o, ipak, masovnom odzivu 
građana da skupljaju grane i grančice. Naime, uprkos osećanju 
poniženja, junakinja je prinuđena da to čini iz dva razloga: jedan 
je što njenim roditeljima (kao i mnogim Beograđanima) nedostaje 
ovaj deficitarni materijal kako bi zagrejali svoje domove, a drugi 
je taj što ovaj poziv predstavlja još jednu potencijalnu priliku – i to 
sada kada nema šume koja ju je inače skrivala prilikom „poseta“ 

5	 Nadežda Ilić-Tutunović, pored sećanja na devojke i devojčice 
skojevke, u svojim pričama ostavlja sećanje i na topografiju odnosno detalje 
topografije (ne)razrušenog Beograda: „[...] sve do onoga jutra, taj put, kraj logora 
beše divna, leti senovita i mirisna, staza između dva reda plemenitog lipovog 
drveta; a širok polukružni prostor duž zgrade i zemljišta oko nje, prošarivale 
su mlade jele i jaseni i ukrasno šiblje“ (Илић-Тутуновић 1953: 110).



7. POSTAJANJE SKOJEVKOM – POSTAJANJE PARTIZANKOM: PRIPOVETKE MILKE ...

235

logoru – da vidi Velinku i drugove koji su iza rešetaka. Tokom 
ove prisilne akcije (okupator „te s puškom u ruci tera da radiš što 
brže“, Isto), Stanka će upoznati dotad njoj potpuno nepoznatu 
ženu, majku čiji je sin zatočen u istom logoru. Ta će žena i spasiti 
Stanku od policijske intervencije. Pored toga, Stanka ovde susre-
će i svog školskog druga Peru. U jednom momentu narativnog 
toka, njih dvoje polemišu o tome da li je Velinka zaista ovde ili u 
zatvoru Gestapoa u centru grada (u Đušinoj ulici, kako se ekspli-
citno navodi). Dok Pera tvrdi da je Velinka još uvek u „Đušinoj“, 
ispostavlja se da Stanka ima svežije informacije o Velinkinom 
premeštaju u logor.

Sve ove okolnosti, kao što priča sugeriše, stvaraju otpor u 
junakinji, pa ona u to ime samoinicijativno čini nekoliko poteza. 
Učinivši joj se, naime, u jednom trenutku da je videla Velinku u 
mraku logorske sobe, junakinja skida svoje ružičasto šalče, i maše 
njime u smeru prozora sobe, pri čemu joj se čini da vidi zatočenu 
devojku kako joj odmahuje. Ovaj motiv podseća čitaoce na crvenu 
svilenu zastavu iz priče Žicine. I to nije jedina sličnost u vezi s datim 
motivom u kontekstu tri izabrane pripovetke. Nadežda Ilić-Tutuno-
vić odlučila je da jedino drvo koje će ostati na pustom polju posle 
seče šume bude upravo – jela. Kako se siže razvija, tj. pripovedanje 
odmiče, ovo drvo sve više zauzima središnju amblematsku poziciju 
u priči. Naime, druga Stankina rizična odluka biće da se nekako iz-
dvoji iz mase građana, sama dospe do jele i obmota je svojim šalom: 
„Stanka oprezno priđe maloj jeli, ali ne smede da je zaobiđe. Ona 
laganim, svečanim pokretom razveza svoje ružičasto šalče i brzo ga 
obavi oko vrha divne jele, i veza ga čvrstim čvorom. I odmah priđe 
staroj, polako gazeći pod teškim teretom“ (Isto: 129). 

Poslednji korak junakinjine inicijacije u komunistički pokret 
odvija se, međutim, na putu ka kući, sa drugom Perom. Pri povrat-
ku, Pera pita Stanku zna li uopšte kakve je to znake ona devojka 
davala, „koja je slova pisala kroz vazduh“ (135):

„– Ne, izusti Stanka uzdrhtalo, i zastade, gledajući ga široko i molbeno.
– Ono su bila slova – tiho nastavi Pera, obazrevši se pa, videći da su 
sami, izreče razgovetno: – SKOJ!“ (Isto: 135). 

Dati dijalog predstavlja zapravo Perino ispitivanje o tome 
da li je Stanka upoznata s ovom skraćenicom, dok njene reakcije, 
koje on čita iz samog pogleda, otkrivaju da je za nju i njeno zna-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

236

čenje znala, a da se samo u prvi mah pretvarala da ne zna. Ova 
vrsta kontakta očima i sporazumevanje pogledima, posle kojih bi 
tek mogao da usledi otvoreni razgovor, predstavljali su jedan od 
načina koje su učenici koristili prilikom ulaženja u ilegalni rad i 
stupanja u samu skojevsku organizaciju.

Pripovetka, moglo bi se tvrditi, ima dva završetka, jer se 
oba odeljka doživljavaju kao završna reč. Prvi završetak priče 
predstavlja Stankino razmatranje o tome kako će se ona i Pera 
organizovati ubuduće: „Oni će zajedno, ili na smenu, u određene 
dane da obilaze tananu jelu i da na njen tanani vrh stavljaju kakav 
znak. Neka svi oni tamo iza debelih zidina i gvozdenih rešetaka, 
znaju da ima puno mladih ljudi koji se odazivaju na ovaj veliki 
znak“ (137). Ovom slikom skraćenice SKOJ u čitalačkoj svesti pri-
povetka se u jednom smislu – može se reći političkom – završava. 

Međutim, da je izabrala da sasvim okonča priču na ovaj način, 
Nadežda Ilić-Tutunović učinila bi je suviše bliskom propagandom 
tekstu, što je ona po pravilu nastojala da izbegne, čak i kada je 
želela da pripovest ima i eksplicitno političko značenje. Zbog toga 
je tu još jedan završni pasus koji izmešta i vraća junakinju, pa 
tako i čitaoce, u svakodnevni život, u ovom slučaju u junakinjin 
dom („tonući u slatki, duboki san“, Isto: 137) i ka amblemu priče, 
slici čarobne male jele u njenoj svesti. Ovo posebno drvo sada, 
međutim, ne nosi samo značenje ilegalskog mesta i medijuma, 
već ponovo postaje deo jednostavnog pejzažnog opisa drveta na 
livadi, deo lepote sveta. 

Uvodnim i zaključnim opisima lepote sveta ove su autorke u 
svojim pripovetkama implicitno i za određene vrednosti osetljivu 
publiku prenosile istu onu poruku koju je Đorđe Andrejević Kun 
1936. godine, kroz reči španskog pesnika Rafaela Albertija, posta-
vio kao moto svoje grafičke mape Krvavo zlato: „Za život, protivu 
smrti!“. Naizgled jednostavnim, pa i klišetiranim pripovednim 
sredstvima, kao što je uokvirivanje radnje opisom prirode, one 
su, u sklopu ukupnih značenja svog književnog i životnog dela, 
dodatno ostavljale sećanje na jedno osećanje svoje revolucionarne 
generacije koje se iz perspektive zadobijenog i naknadnog kon-
fora teško može razumeti: u susret smrti nije se išlo iz fanatizma 
i revolucionarne zaslepljenosti, već iz ljubavi prema životu koji 
će biti podjednako dobar za sve.



237

8. IZGRADITI PORUŠENO:  
REPORTAŽE (1950) MILKE ŽICINE

„Vlastodršci stare Jugoslavije prodavali su sve: 
i sirovo bogatstvo i lepotu naše zemlje. 

Trgovali su svačim: 
i našim rudnicima – i na parče i đuture, i našom pšenicom,

 i našom radnom snagom, i prirodnim lepotama, 
pa su čak, potpuno bestidno, trgovali i zaostalošću svojih ’podanika’“

(Жицина 1950: 53).

„Zeleni kolonijalizam je tihi, ali sve prisutniji oblik eksploatacije, 
gde razvijene zemlje nameću zelene projekte u ime održivosti,

a zapravo eksploatišu prirodne resurse slabije razvijenih zemalja“

(Berbić 2024: 33).

Pripovetke sabrane u zbirci Reportaže predstavljaju doslovni 
kontinuitet u poetičkom, tematskom, ideološkom i (auto)biograf-
skom smislu u odnosu na predratnu odnosno revolucionarnu prozu 
Milke Žicine. One, svakako, opisuju novo pomaljajuće socijali-
stičko društvo upoređeno sa na starim, zasnovanom na nepravdi i 
eksploataciji, i u toj bi karakteristici nedovoljno obavešteni tumač 
mogao da vidi i crtu diskontinuiteta. Međutim, iz interpretativne 
pozicije koja potiče iznutra, iz pozicije znanja o brojnosti revoluci-
onarnih subjekata u „staroj Jugoslaviji“, njihovoj internacionalnoj 
povezanosti koja je proizvodila i odgovarajući horizont očekivanja 
u pogledu društvenih promena, tj. o njihovoj uverenosti u pobedu 
antifašizma kao i spremnosti na apsolutnu žrtvu, revolucionarna 
promena ne sagledava se kao neočekivani istorijski rez i diskontinu-
itet. Milka Žicina s istom uverenošću zato piše o prvim rezultatima 
socijalističke izgradnje i novih društvenih i međuljudskih odnosa, te 
zbirku treba shvatiti kao jedno od svedočanstava o zanosu revolucio-
narne omladine, kao i onih nešto starijih. Na tom se zanosu temeljila 
izgradnja novog društva, i to je onaj aspekt uspeha izgradnje novih 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

238

odnosa, institucija i infrastrukture koji je dolazio odozdo. Isto tako, 
činjenica da je Agitprop uputio Žicinu iz Dolova u Beograd kako bi 
pisala reportaže, taj nalog odozgo, takođe – kao i u slučaju cele ove 
generacije – ne oduzima ništa od lične opredeljenosti i motivacije 
za ovakav rad, odnosno ne isključuje mogućnost da bi ona dodelila 
samoj sebi doslovno isti zadatak da je bila na odgovarajućoj funkciji. 
Kao što u intervjuu vođenom nakon autorkine smrti (mart 1993) 
svedoči njen suprug Ilija Šakić: 

„ – U posleratnim prilikama tražene su one karakteristike: kako se ko 
ponašao za vreme okupacije – priča Šakić. – Mesni odbor u Dolovu 
dao je takve papire o Milki i meni. Lepo su nas ocenili, s pohvalama, 
da smo pomagali ljudima. Tek tada su u Dolovu saznali za Milkino ime 
– da je ona književnica Žicina, autorka romana Kajin put i Devojka za 
sve. Onda su je pozvali u srez u Pančevu, da pomogne u obnovi škola 
i kulturnog života. Kako smo se vratili u Beograd, odmah smo počeli 
da radimo. Milku je Agitprop uputio u redakciju lista ’Rad’, da piše 
reportaže, a meni je pomoglo znanje jezika – francuskog, engleskog, 
nemačkog i mađarskog. Pozvali su me u Ministarstvo inostranih po-
slova, ubrzo sam postao načelnik odeljenja za odnose sa Agencijom 
za pomoć i obnovu – Unrom. Bio sam tu do Milkinog hapšenja, 1951, 
kada sam i ja odveden u Glavnjaču“ (prema: Вукмановић 2005: 270).

Priče su, dakle, kao reportaže pisane za list Rad, i nastajale su 
u periodu od 1946. do 1949. godine, a njihovo datiranje sačuvano 
je u zbirci, u vidu podatka u zagradi na kraju svake od njih. Zbirka 
je objavljena u Izdavačkom preduzeću „Rad“, u čijoj je redakciji 
Žicina inače „prvi put radila u svojstvu profesionalne književnice“ 
(Garonja Radovanac 2015: web, kurziv S. B.). 

 List Rad, kao organ Jedinstvenih sindikata i nameštenika Ju-
goslavije, pokrenut je 1945. godine. List je izlazio u „klasičnom“, 
najvećem formatu dnevnih novina, jednom nedeljno, i imao je 
paralelno, ćirilično i latinično izdanje. U skladu s tom politikom, 
i Reportaže Milke Žicine su štampane u dva tiraža, latiničnom i 
ćiriličnom, u po 5.000 primeraka. 

U prvim godinama izlaženja, tokom kojih su u njemu 
objavljene i reportaže Milke Žicine, cilj lista je bilo podsticanje 
na samopregoran rad – kroz tzv. međusobno radničko takmičenje 
– u funkciji obnove i izgradnje države. Reč takmičenje u prvim 
godinama izlaženja lista i jeste jedna od najfrekventnijih u naslo-
vima članaka. U listu su se u tom smislu objavljivale i grafički 



8. IZGRADITI PORUŠENO: REPORTAŽE (1950) MILKE ŽICINE

239

istaknute parole (npr. „Učinimo sve da 1946. godina bude godina 
velikih pobjeda u obnovi naše zemlje“, 10/1946: 3, ponavljana u 
više brojeva), kao i duži članci u toj funkciji (npr., na istoj stranici: 
„Sindikalna podružnica organizator i rukovodilac takmičenja u 
poduzeću“ Josipa Cazija ili, pre toga: „Sindikati će se takmičiti 
za bolji uspeh prolećne setve“, 8/1946: 1). 

Pored preciznih uputstava o tome kako se u kojoj oblasti rada 
takmičenje sprovodi odnosno izveštaja o njegovim rezultatima, Rad 
je od jednog trenutka počeo da izveštava i o problemima koji su 
se pojavili zbog suviše bukvalno shvaćenih naloga koji su dolazili 
odozgo. Odgovor na tu problematiku stizao je s istih pozicija, pa je 
tako Rad objavio pismo samog Đura Salaja, predsednika Centralnog 
odbora Jedinstvenih sindikata i nameštenika Jugoslavije, svim sin-
dikalnim udruženjima, pod naslovom „O greškama u takmičenju“ 
(27/1946: 8). Salaj apeluje na to da se plan o radničkom takmičenju 
ne sprovodi mehanički, opisujući koje sve kontraefekte takvo po-
stupanje proizvodi. Između ostalog, on piše: 

„U mnogim preduzećima i ustanovama takmičenje se usmerilo 
uglavnom na produženje radnog vremena, odnosno u dobrovoljni 
rad u korist Fonda za obnovu zemlje, dok se ostale obaveze i za-
daci zapostavljaju. Svođenje čitavog takmičenja na produžavanje 
radnog vremena jeste štetno zastranjivanje kojem se mora najhitnije 
učiniti kraj. On je koristan ukoliko ne poskupljuje proizvodnju i 
ukoliko produžavanje radnog vremena ne umanjuje intenzitet rada 
u normalnom radnom vremenu. Prekovremeni dobrovoljni rad, na 
račun intenzivnosti rada u normalnom radnom vremenu, ugrožava 
interese proizvodnje koji su istovetni sa interesima učesnika u 
takmičenju“ (27/1946: 8, kurziv S. B.). 

Ovaj odlomak naveden je ovde kao višestruko ilustrativan za 
predratnu prozu Milke Žicine, kao i drugih angažovanih prozaistki-
nja: one su još tada kroz sredstva pripovedne fikcije identifikovale 
– kako je u prethodnim poglavljima pokazano – upravo vreme (radno 
i privatno) i njegov odnos prema radu (plaćenom i neplaćenom, 
zakonski ograničenom i „dobrovoljnom“ neograničenom) kao jedan 
od osnovnih problema kapitalističke proizvodnje tj. kapitalističkih 
društvenih odnosa. Kako su autorke svojom prozom tada pokazale, 
prevedeno na poslerevolucionarni rečnik Đura Salaja, prekovremeni 
„dobrovoljni“ rad neminovno ide na račun intenzivnosti rada u nor-
malnom radnom vremenu. Ako je u kapitalističkoj državi to vodilo 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

240

dodatnoj eksploataciji i ugrožavanju (života i zdravlja) učesnica u 
nepriznatoj društvenoj reprodukciji kapitala, dotle sličan model u 
ranom socijalizmu, koji kroz intenzivnu industrijsku proizvodnju 
pokušava da premosti jaz između siromašnih i bogatih država, iz 
perspektive sindikalnog vođe Salaja, ugrožava samu tu proizvodnju. 
Iz toga proizilazi još jedan zaključak: interesi proizvodnje i interesi 
učesnika u proizvodnji (ili „takmičenju“ u ranom socijalizmu) za-
pravo nikada nisu istovetni. Iako je želeo da veruje da jesu, i iako 
je eksplicitno poručivao da jesu, sam Salaj implicitno zapravo ovim 
obrazloženjem kazuje da to u praksi nije slučaj. Ovaj implicitni 
zaključak i aspekt Salajevog obrazloženja Žicina je svesno prene-
bregnula u porukama svojih reportaža.

Pored osnovnih sindikalnih vesti, izveštaja i analiza, izvornih 
i prevedenih iz inostrane štampe, list Rad je ustanovio i redovnu 
rubriku Kulturni prilog. Rubrika, obično postavljena na petoj strani 
lista, donosila je vrlo raznovrsne članke, od izveštaja o radu rad-
ničkih kulturnih društava odnosno izložbi, književnih konkursa i 
brojnih kurseva koje su priređivali sindikati ili druge organizacije, 
do samih književnih tekstova, originalnih domaćih ili prevedenih. Iz 
vesti i izveštaja sticao se jasan utisak o obimu kulturnog rada koji se 
preduzima među radnicima: za njih se osnivaju biblioteke i čitalačke 
grupe, raspisuju se konkursi za objavljivanje priča, čime se podstiču 
da i oni koji nikada nisu pisali – to pokušaju. Poziv Žicinoj da piše 
reportaže za Rad odnosno stalni radni odnos u redakciji značio je 
u praksi izveštavanje sa svih (radničkih) kulturnih manifestacija i 
zapravo pisanje u svim novinskim i književnim žanrovima. Žicina 
je u Radu pisala i pozorišnu kritiku (/Premijera u beogradskom po-
zorištu/ Tolstojev „Živi leš“, 14/ 1946: 5), izveštavala je „Sa izložbe 
o ratovanju Crvene armije“, pisala članak „Izložba o zločinstvima 
okupatora u našoj zemlji“ (26/1946: 6) itd. 

U okviru ove rubrike objavljena je, između ostalog, repor-
taža „Zidne novine“ (8/1946), uz objašnjenje uredništva: „Mesno 
sindikalno veće u Beogradu priredilo je povodom godišnjice 
osnivanja Jedinstvenih sindikata izložbu zidnih novina sindikalnih 
podružnica. Sa te izložbe objavljujemo reportažu Milke Žicine“. 
Reportaža je pisana kao crtica, sa vrlo živim dijalozima i, neo-
čekivano s obzirom na najavljenu temu, razmatra i novoizbornu 
ustavom zagarantovanu ravnopravnost žena, a ne samo fenomen 
zidnih novina odnosno izložbe koja mu je posvećena. Uopšte, 



8. IZGRADITI PORUŠENO: REPORTAŽE (1950) MILKE ŽICINE

241

čitanjem reportaža Milke Žicine, stiče se utisak o njenoj slobodi i 
autonomnosti u odnosu na zadatu uredničku politiku lista. 

U ovakvom istorijskom, društvenom i časopisnom kontekstu 
nastale su, dakle, reportaže od kojih će samo nekoliko njih biti 
izabrano za objavljivanje u istoimenoj zbirci priča. Pretpostavka 
je da ih je izabrala i po svojoj logici kompoziciono nanizala sama 
autorka. Nacrt za korice knjige uradio je Ljubomir Ristović, a 
originalne ilustrativne crteže za pripovetke Anton Hutner, koji je 
u tom trenutku bio profesor na Fakultetu primenjene umetnosti 
u Beogradu i, između ostalih, držao i predmet Oprema knjige. 
Ime ovoga likovnog umetnika posebno je znakovito te i samo 
ilustruje kontinuitet leve i narodnofrontovske angažovanosti o 
kojem, fokusirajući se na njegov feministički aspekt, govori ova 
monografija. Anton Hutner, naime, bio je jedan od slikara koji 
je 1934. godine postao član ilegalne umetničke grupe „Život“, 
a 1936. potpisnik Rezolucije tridesetorice, odnosno dokumenta 
„Motivi bojkota Cvijete Zuzorić – zahtevi umetnika“, odnosno 
jedan od bojkotaša Devete jesenje izložbe „Paviljona Cvijeta 
Zuzorić“ (Knežević 2023: 237–250). Hutner je takođe bio jedan od 
onih umetnika koji su, pored toga što su pripadali komunističkom 
pokretu, umeli i hteli da manifestno obznane svoju klasnu poziciju 
kao radnika, a prirodu sopstvenog stvaralaštva – kao (potplaćenog, 
neplaćenog ili eksploatisanog) rada, i da sve to učine i zvaničnim 
pisanim dokumentima podjednako koliko i sredstvima svoje, u ovom 
slučaju, likovne umetnosti. Poput Milke Žicine, on je mogao da vidi 
kako se nekadašnji „zahtevi umetnika“ i sindikalnih organizacija 
ostvaruju u novoj državi, i svakako je predstavljao adekvatan izbor 
autora koji će ilustrovati priče koje opisuju socijalističku tranziciju. 
Njegove ilustracije odabranih delova priča, precizno uklopljenih u 
grafički prelom teksta – „Devojke iz Končareva kraja“ (videti str. 
18), „Rušenje starih Terazija“ (v. str. 49); „Stari turist u novoj Bosni“, 
(v. str. 57) – pokazuju da ih je Hutner pažljivo pročitao i prostudirao, 
i samo se može zažaliti što je zbirka objavljena kao jeftino džepno 
izdanje u kojem nije bilo mogućnosti za više ilustracija.

U daljem toku ovog poglavlja sledi pomna analiza pripovet-
ki zbirke Reportaže, počev od druge po redu, budući da je prva 
obrađena u okviru problematike prethodnog poglavlja.

Naslovom zbirke, Žicina nas kao tumače usmerava i na to 
da se u tumačenju opredeljujemo i izjašnjavamo o podvrsti priče, 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

242

odnosno o stepenu i odnosu njenog fikcionalnog, dokumentari-
stičkog i reportažnog (novinskog) karaktera. Priča „Devojke iz 
Končareva kraja“ (avgust, 1949), koja je analizirana u prethodnom 
poglavlju, čita se, na primer, kao klasična fikcionalna pripovetka.

Sličan je slučaj i s pripovetkom „Tereza“ (avgust, 1947), 
koja, međutim, sadrži za nijansu više reportažnih i propagandnih 
elemenata. Glavna i naslovna junakinja priče je žena od četrdeset 
godina, sluškinja, koja je došla u radničko odmaralište na Fruškoj 
gori na svoj prvi godišnji odmor u životu. Junakinja je svojevrsna 
naslednica i „produženi“ lik junakinje Kaje iz dva autorkina roma-
na. U isto vreme, Tereza je i drugačiji lik. Ovoj junakinji, koja u 
nastajućem socijalizmu napokon ima prava koja za služavke nisu 
postojala u prethodnoj državi, Žicina je dodelila nešto bojažljivosti 
i straha koje buntovna Kaja iz ranijih romana nije ni u naznakama 
imala. Lik Kaje iz predratnih romana se doslednije preslikava na 
sporedni lik Katice, servirke u odmarališnoj menzi – na šta nas i 
sama Žicina upućuje odabirom imena lika – koja slobodno i žu-
stro reaguje na svakodnevne i gotovo banalne situacije s kojima 
se ne slaže. Naime, u ovoj priči, odnosno i u ovom socijalizmu u 
povoju, za Žicinu nema više velikih nepravdi i izazova na koje bi 
isto tako reagovala junakinja Kajinog puta.

Junakinja Tereza se tokom priče seća svoje predratne slu-
žinačke prošlosti, a služila je od desete godine, tako da čitaoci 
koji poznaju prozu Milke Žicine prepoznaju i doslovne ili labave 
reference na njena ranija dela. U tom pogledu lik Tereze jeste 
produženi lik Kaje tj. Katarine Matić kako glasi njeno puno ime. 
Tereza ostaje služavka, ali nakon Drugog svetskog rata i revo-
lucionarnih promena i služavke su dobile efektivnu sindikalnu 
organizaciju („Savez kućno-pomoćnički“, 1950: 30). Dok je u 
romanu Devojka za sve junakinja Kaja uporno i protestujući 
ponavljala da su i služavke – radnice, te da ih kao takve treba 
priznati, u ovoj priči služavka Tereza oseća nelagodnost što je 
među „pravim“ radnicima. Naime, iz njene perspektive, pravi 
radnici su oni koji u fabrikama postižu i prestižu norme i čine 
slične podvige, zbog čega se junakinja pita da li je i njen posao 
dovoljno vredan i ima li samim tim i služavka podjednako pravo 
da se odmara tj. da bude na godišnjem odmoru. 

Na ovom mestu treba pomenuti da je Žicina likove drugih 
radnika opisala upravo onako kako je zahtevala agitaciona „fron-



8. IZGRADITI PORUŠENO: REPORTAŽE (1950) MILKE ŽICINE

243

tovska“ politika obnove i izgradnje: oni su dosledno, bez ikakvog 
izuzetka, prikazani kao ljudi koji bezrezervno prihvataju politiku 
radničkog takmičenja i prevazilaženja proizvodnih normi.1 Iako 
je, dakle, i sam list Rad, u kojem je objavljena reportaža, otkrivao 
nedostatke i pukotine u ovoj politici, Žicina je oduševljeno – kao 
predratna sindikalistkinja koja je znala za najgore uslove rada i 
sindikalne borbe – semantikom svoje priče bezupitno podržala 
aktuelne zvanične zahteve propagandnog pisanja.

Kao jednu od ključnih treba pak izdvojiti scenu u kojoj se 
opisuje kako se junakinja oseća kada polazi na odmor, u samom 
trenutku kada séda u voz, i oseća da je taj trenutak samo njeno, 
lično vreme. U doba obespravljenosti, ona je to vreme imala is-
ključivo u jednom specifičnom hronotopu, od trenutka kada dâ 
otkaz kod jednog gazde pa do trenutka dok ne nađe novi posao 
kod novog gazde ili gazdarice. Do kraja pripovetke „Tereza“, uz 
pomoć drugih likova radnika i radnica, a posebno jednog druga, 
junakinja će oterati sumnje u svoje pravo na odmor, odnosno 
status „prave“ radnice, i zaplet će se završiti u znaku smirenja i 
prihvatanja novih društvenih odnosa.

Kako je napomenuto, pripovetka je po dominaciji fikcionaliza-
cije i literarnosti najbliža pripoveci „Devojke iz Končareva kraja“. 
Upravo kao i u toj priči, Žicina i ovde postupcima opisa prirode i 
slikanja pejzaža, često propuštenih kroz psihološku perspektivu lika 
glavne junakinje, oblikuje sveobuhvatan fikcionalni svet, potreban 
da bi se u datoj fikciji i samom pripovednom stilu, između ostalog, 
čitalački uživalo. Zahvaljujući, pored ostalog, i tim delovima, teorijska 
tj. marksistička pozadina prikazivanja likova, kao i agitpropovska 
motivacija i pozadina, čitalački se percipira kao integralni deo pri-
kazanog sveta, dovoljno uočljiv za u tom smislu usmerenog čitaoca, 
ali i dovoljno „obmotan“ ostalim elementima fikcionalne naracije da 
bi bio prijemčiv i prihvatljiv za one čitaoce pa i akademske tumače 

1	 Lik radnika šećerane ponosno izjavljuje: „Sve smo spremili za 
kampanju!“ (1950: 34), dok lik hemijske tehničarke, s kojom Tereza kao cimerka 
deli odmarališnu sobu, na primer, dodaje: „Radim na pakovanju gotovih hemijskih 
preparata... vinobran... solfatan.... Norma: pedeset kilograma, a mi pakujemo 
šezdeset“ (1950: 34). Lik dečaka od šesnaest godina pak izjavljuje, odgovarajući 
prethodnoj radnici: „Kakva je to norma? Ja imam sto dvadeset dasaka na sat! 
Samo sam jedanput dve-tri više propustio. Mašina je stoprocentno iskorišćena, 
ne može više! [...] Ja bih još i mogao, ali mašina ne može!“ (Isto: 34–35).



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

244

kojima „smeta“ ideologičnost književnost teksta i sveta. Slično, dakle, 
kao u prvoj pripoveci, i u ovoj nas Milka Žicina na samom početku 
uvodi najpre u sliku prirode, mada ovoga puta posredovanu pogledom 
i stanjem junakinje, i uokvirenu prozorskim ramom:

„Okrenuta licem prema prozoru gleda kako se lagano osjajuje zale-
đe brda obraslog retkim drvećem. Na njegovoj blagoj kosini, odmah 
ispod vrha, leži livada uokvirena drvećem, kao da je s nje snažan 
nalet vetra ščistio sve drveće i grmlje i savio ih gusto u živu ogradu. 
Ta zelena kosina na blago-kosoj ravni bolno je podseća na nešto 
davno prošlo, na njeno selo, skoro već zaboravljeno“ (1950: 23).

Sliku jutarnje prirode, koju junakinja „vidi“ na početku priče, 
Milka Žicina je upotrebila kao narativni „okidač“ junakinjinog 
sećanja na brojna prethodna jutra u njenom životu, od desete 
godine pa nadalje, odnosno na njen život služavke: u sopstvenom 
domu, zatim u kući prvih gradskih gazdâ kod kojih je kao vrlo 
mlada radila, pa do jutara kada je kao odrasla „devojka za sve“ 
radila u velikim gradovima, da bi se u svesti vratila „sadašnjem“ 
trenutku, slici bezbrižnog jutra kojim je pripovetka i počela 
(„Leži, bez ikakvih obaveza, ona koja je sva jutra od desete godi-
ne dočekivala na nogama, u službi raznih gazdarica i milostivih 
gospođa“, 1950: 24). Koristeći upravo opise jutra kao lajtmotiv i 
vezivni postupak daljeg pripovedanja,2 Milka Žicina je u prvom 
delu priče estetski efikasno pridobila čitalačku pažnju, a potom 
uspešno tj. pripovedački ekonomično i drugim sredstvima, pre 
svega postupkom flash-backa tj. sećanja na prošlost izazvanog 
određenom situacijom između likova u sadašnjem trenutku, obli-
kovala i ukupnu kratku priču. 

Pridobijanje posebne pažnje čitateljki ogleda se pak u dodatnim 
momentima opisa intimnih doživljaja junakinje: opisujući kako u 
rano jutro, dok još svi spavaju, Tereza ulazi u jezero. Postavljajući, 
dakle, junakinju da biva potpuno sama u čitavom okruženju, Milka 
Žicina uspeva da učini gotovo opipljivim telesni pa zatim i duševni 
doživljaj blaženstva koje junakinja tada oseća. U tom smislu se ja-
sno izdvajaju dva opisa: „Jezero se pušilo, beličasta para dizala se 

2	 Npr.: „Zbog te lepote jutra, zbog neobične tišine u kojoj je plovio 
cvrkut ptica, zbog toga što sve to blistanje jutra u kapljicama rose na travi i u 
grmlju, sva ta raskoš leži tu pred njom, njoj se oči zamagliše od neshvatljivih 
i uzdržavanih suza“ (Isto: 25). 



8. IZGRADITI PORUŠENO: REPORTAŽE (1950) MILKE ŽICINE

245

u gorsku svežinu. Kroz tu maglicu iznad jezera, kao kroz čarobnu 
zavesu, videla se putanja, ugažena u travi, koja kroz dolinicu vodi u 
blistavu raskoš zelenila. Tereza zagazi u vodu i stade kao očarana“ 
(1950: 25); i: „Stojeći sada u jezeru, usred zelenih brežuljaka, ose-
ćala je da se u njenim grudima nešto razređuje kao što se razdanjuje 
oko nje, uvukla je duboko vazduh i razdragana, za časak ispružila 
ruke kao da bi da dohvati tu čar koja zanosi“ (Isto: 26). Dok nakon 
prvog ulaska u jezero i prvog doživljaja očaranosti junakinja u sebi 
izgovara „Kako ti je lepo!“ (25), nakon drugog opisa i doživljaja 
ona izgovara naglas „– Kako mi je lepo!“ (26). 

Milka Žicina je na taj način pripovedački ekonomično 
prikazala situaciju izlaska junakinje iz obrasca (samo)otuđenja, 
odnosno ukazala na mogući put izlaska iz otuđujućih (proizvodnih) 
odnosa. Za postizanje ili povratak osećaja sopstvene ličnosti tj. 
subjektivnosti dovoljan je, implicira ova priča, za početak, jedan 
pravi godišnji odmor. Opisani intimni doživljaj i intimni preobra-
žaj, dakle, predstavlja zapravo i svojevrsni politički preobražaj 
junakinje, a pripovedačka sposobnost Milke Žicine da ih ovako 
sugestivno a jednostavno poveže i prikaže – nosio je preobražajnu, 
subjektivizujuću moć i za čitateljke njenih priča. Poistovećiva-
nje s junakinjom odnosno sâmo zadovoljstvo poistovećivanja s 
junakinjom koja spoznaje vrednost svoje ličnosti, polazeći od 
prikazivanja najintimnijeg doživljaja, jeste onaj estetski efekat 
pripovedačkog umeća Žicine koji ova autorka postiže još od ra-
nih pripovedaka i svog prvog romana – a koji ima i neposredan 
društveni emancipatorski efekat na čitateljke datog teksta. 

U opisani ugođajni čitalački okvir smeštena su, drugim reči-
ma, i sva napred izdvojena marksistička značenja priče.

Kroz zbirku se postupno iz svih perspektiva opisuje stvaranje 
novog doba i novih ljudi. „Rušenje starih Terazija“ (maj, 1947) 
treća je priča u nizu i ispripovedana je iz perspektive gubitnika 
revolucionarne tranzicije. Njen glavni lik je Petar Janković, trgovac 
galanterijskom robom, koji je u Kraljevini Jugoslaviji posedovao 
radnju na Terazijama. Žicina bira da prikaže junaka koji je zapravo 
višestruki tranzicijski gubitnik jer nije reč o trgovcu koji je svoju 
više(srednjo)klasnu poziciju nasledio i dobio bez truda, već o ne-
kadašnjem siromašnom dečaku koji se kao vredan šegrt, pa zatim 
kalfa i tek na kraju majstor i trgovac-vlasnik najpre male („Bilo je 
to memljivo podrumče, bez prozora, do ulice, pred kojom su kao 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

246

barjak trgovačkog početništva visile razapete košulje i gaće od žut-
ca“, 1950: 45), pa velike radnje (na Terazijama), mukotrpno uspinjao 
društvenom lestvicom, tj. svoju klasnu poziciju osvojio isključivo 
sopstvenim radom i, kako Žicina ističe, „veštinom“. Reč je, dakle, 
o junaku koji je samo po izuzetku pobedio klasnu nepropustljivost 
društva, i napokon zauzevši udobno mesto u njemu, prihvatio i 
njegove vrednosti („Ulice su, zapravo, i podignute radi izloga: jer 
trgovački izlozi su ogledalo života, u njima su svi izumi, sva nauka 
i lepota – sve se to stavlja u izloge i prodaje: jednom rečju, izlozi 
su cilj života“, Isto: 44). Tek što je ustalio svoju poziciju, upadljivo 
vidljivu zahvaljujući specifičnoj javnosti svoga posla, a koju je 
takoreći performativno potvrđivao običajem da „pred ’Moskvom’ 
popije crnu kafu“ (Isto: 45), dogodila se revolucionarna promena 
koja poništava sve njegovo mukotrpno društveno uspinjanje. 

Kroz priču se postupno, kao i u ranijoj prozi Žicine, prikazuje 
i dekonstruiše kapitalistički sistem, s tim da se sada eksplicitnije 
prikazuje novi sistem koji se upravo stvara i još uvek utopijski – 
želi. U ovom slučaju, novi društveni sistem donosi i prekopavanje 
i ponovnu izgradnju glavne trgovačke ulice, Terazija, što za junaka 
neminovno znači da gleda i „rušenje svojih uspomena“ (Isto: 43). 
U te uspomene smeštena je i jedna trauma – prerana smrt njegove 
kćeri Smilje. U vrlo kratku reportažnu priču smestila je Žicina, 
dakle, vrlo nijansiranu i složenu sliku tj. kockicu u mozaiku 
tranzicijskog perioda. Iz perspektive upravo ovako specifičnog 
tranzicijskog (anti)junaka, i moguća je buntovnička misao – iako 
izrečena u besu, i u tajnosti doma, upućena samo sopstvenoj ženi 
kao „publici“: „ – Zašto oni, ti tamo komunisti, naše Terazije ko-
paju i riju? Preuređuju, kao da će vekovati! Razumeš?“ (Isto: 46). 

Dok junak nikako ne može da prihvati radikalne urbanistič-
ko-arhitektonske promene, u uočavanju promene društvenih odno-
sa koju doslovno gleda šetajući raskopanim Terazijama – pomalja 
se i momenat prihvatanja onog boljeg koje promene nose. Naime, 
u rušenju starih tj. izgradnji novih Terazija učestvuju dobrovoljno 
studenti različitih fakulteta, pa junak zaključuje: „Ne, to neće biti 
kao školovana gospoda njegovog doba“ (Isto: 49). Uz to, u radosti 
fizičkog rada jedne studentkinje prepoznaće svoju umrlu ćerku: 
„Starom Jankoviću se učini da je to devojka saopštila baš njemu. 
Nasmejano, radosno, nestašno. Tako radosno utrčala je nekada 
njegova ćerka Smilja u radnju: – Tata, položila sam. Da je živa, 



8. IZGRADITI PORUŠENO: REPORTAŽE (1950) MILKE ŽICINE

247

i njegova ćerka bi sada bila student. [...]. I ona ni ovako nevešto 
lupala po cementnom komadu“ (Isto: 50). 

Na ovom mestu treba primetiti da Milka Žicina u svojim 
reportažnim kratkim pričama po potrebi koristi iste postupke i 
kada gradi likove obespravljenih i društveno-pravno nevidljivih 
u kapitalizmu, kao i kada gradi likove njihovih klasnih neprija-
telja. U ovom slučaju Žicina to i čini zato što je reč o liku koji 
kroz proces tranzicije postaje društveno nevidljiviji. Kako taj 
postupak ispravno i precizno određuje Žarka Svirčev, „u repor-
tažnom pripovednom maniru, Žicina daje izvanredne psihološke 
portrete ovih likova, koncentrišući naraciju u nekoliko odsečnih 
scena, u koje se slivaju sav njihov očaj i obezglašeni bunt. [...] 
Žicina ga oblikuje beskompromisnim naturalizmom i empatijom“ 
(Svirčev 2021: 24, kurziv S. B.). Upravo zahvaljujući pomenutoj 
koncentrisanoj naraciji udruženoj s beskompromisnom ne samo 
naturalističkom ili realističkom skicom već i beskompromisnom 
empatijom, Milka Žicina oblikuje priče čiji se smisao ne iscrpljuje 
u agitacionom nalogu i reportažnoj svrsi, iz kojih su ponikle, i tako 
pruža složeniju sliku tranzicije od one koja je odozgo očekivana.

Priča „Stari turist u novoj Bosni“ (juli, 1947) manje je lična i 
zato, moglo bi se reći, uklopljenija u zvaničnu agitacionu kulturnu 
politiku. Iako je najbliže novinskoj reportaži od svih ostalih priča u 
zbirci, i ona izmiče preciznoj žanrovskoj klasifikaciji. Za razliku od 
prethodnih, a i potonjih, koje su pisane iz perspektive svojevrsnog 
sveznajućeg pripovedača tj. tzv. trećeg lica, ova priča počinje perspek-
tivom prvog lica množine, jednim mi, koje označava građane (stare 
i nove) Jugoslavije, a koje se zatim preoblikuje (opet) u formu bližu 
trećem licu. Postupkom in medias res Žicina ukratko objašnjava šta 
je značila kolonijalna eksploatacija u međuratnoj Jugoslaviji, odnosno 
gde je bila Kraljevina Jugoslavija na mapi globalnog kapitalizma:

„Nekada, pre rata, slušali smo mnogo o tome kako je naša zemlja 
lepa i bogata. Slušali smo priče kako je lepo provoditi proleće na 
moru, leto na Bledu i zimu u skijanju po slovenačkim i bosan-
skim planinama. Radni ljudi hladno su slušali priče o tim njima 
nepristupačnim prirodnim lepotama isto tako kao što su slušali o 
bogatstvu zemlje u kojoj siromašno žive. Od prirodnih lepota radnik 
u gradu mogao je videti samo reklamne fotografije po putničkim 
biroima, a od priča o bogatstvu nije imao nikakve koristi: ništa od 
toga nije bilo njegovo. Vlastodršci stare Jugoslavije prodavali su 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

248

sve: i sirovo bogatstvo i lepotu naše zemlje. Trgovali su svačim: i 
našim rudnicima – i na parče i đuture, i našom pšenicom, i našom 
radnom snagom, i prirodnim lepotama, pa su čak, potpuno bestidno, 
trgovali i zaostalošću svojih ’podanika’“ (1950: 53).

Ovakvi delovi reportaže, kao i srodni momenti u drugim 
pričama, mnogo duguju znanjima koje je Milka Žicina sticala 
neposredno od Veselina Masleše, ne samo čitajući njegove članke i 
knjige, već i slušajući ga u usmenim razgovorima. U ovoj reportaži 
Milka Žicina ostavlja i trag o tome, uvodeći samu formu citata u 
kazivanje, što u drugim reportažama nije činila: 

„Pod sličnom prosvetnom metodom [misli se na versko i etno-
nacionalno zavađanje naroda u Bosni i Hercegovini od strane 
Austro-Ugarske radi lakšeg vladanja njima] nastavili su da vladaju 
i gazdaši jugoslovenske monarhije. Dok je pod turskim ropstvom 
’domaća buržoazija na petu paru učestvovala u eksploataciji svog 
sopstvenog naroda’ (Masleša), domaća buržoazija kraljevske 
Jugoslavije biće da je za veći bakšiš učestvovala u eksploatisanju 
svog sopstvenog naroda“ (1950: 62).

Priča, u kontekstu eksplicirane kontinuirane opšte eksploa-
tacije u celoj Jugoslaviji, tematizuje turizam kao jedan od resursa 
kapitalističke Kraljevine koji je za Bosnu i Hercegovinu imao 
specifičnu formu: stranim kupcima država je nudila i prodavala 
navodnu zaostalost Bosne i Hercegovine, njenu orijentalnost, 
egzotičnost i drugost usred civilizovane Evrope. Da bi ispričala 
priču o tom ekonomskom modelu, ali pre svega o tome kako je on 
revolucionarnom promenom zamenjen novim i doslovno izvrnut 
naglavačke, Milka Žicina odabrala je „zaplet“ sažet u naslovu: 
„stari turist“. On je u Bosnu i Hercegovinu dolazio i pre rata, 
ali se vraća 1947. kako bi proverio da li je istina da se promene 
događaju, nadajući se pritom da sve ipak jeste ostalo isto kao i u 
turističkom prospektu iz 1938. godine. Kroz odabrane gradove 
(Bosanski Brod, Sarajevo, Mostar, Jajce, ali i manja mesta) vodi ga 
turistički vodič koji pokušava da zadovolji putnikova očekivanja i 
prikrije „novu Bosnu“.3 Za dominantni postupak pričanja ovakve 
priče Žicina je odabrala najjednostavniju ironiju: 

3	 Ovu priču treba čitati paralelno sa savremenim romanom Uhvati 
zeca književnice Lane Bastašić. U romanu (u jednom delu romana, tačnije) 



8. IZGRADITI PORUŠENO: REPORTAŽE (1950) MILKE ŽICINE

249

„Bosna? To je – izvolite to zabeležiti u svoju putnu beležnicu pod 
datumom 1938. godine – to je patrijarhalni Orijent i ja vam, u 
svojstvu zvaničnog vodiča, pokazujem samo fragmente bosanske 
egzotike, kao karakteristike, po kojoj je ovaj brdoviti kraj, tako smo 
evo naveli u prospektu, prvoklasna atrakcija za strance. Orijent, 
takoreći u centru Evrope!“ (55). 

„Kolonijalna egzotika i kolorit kolonije odmah tu, na domet i 
dohvat hipermodernih kapitalističkih država... Zašto ima toliko 
nepismenih? Oprostite, ali to ne spada u prospekt! Drvena ralica? 
No, pa i to je ta egzotična svojstvenost“! (54).

Na početku putovanja kroz novu Bosnu, tako, čobanica u polju 
drži u ruci knjigu, a pošto se to ne uklapa u vizije i pretpostavljena 
očekivanja starog turiste, vodič mu objašnjava da je to sanovnik sa 
slikama. Međutim, pri kraju priče, posle svega viđenog, turista će 
zaključiti da je ono ipak bila knjiga. Isto tako, u njegovu viziju nije se 
uklapalo ni to da mlade muslimanske devojke u dimijama učestvuju 
u građevinskim radovima, jer on očekuje da one pokrivenog lica sede 
u kućama. Svaki od prizora na ovom turističkom putovanju i svaka 
stanica tj. turističko razgledanje oblikovani su kao mesta izneverenih 
očekivanja turiste odnosno toposi rane socijalističke emancipacije i 
modernizacije. Svako od tih pripovednih mesta Milka Žicina obli-
kovala je tako da bi u datom mikrohronotopu postavila određeno 
eksplicitno pitanje i na njega zatim dala slikoviti narativni odgovor. 

Žicina u ovoj priči tako postavlja i pitanje kome pripadaju 
rude Bosne i Hercegovine, kao i sâm rad radnika i rudara. Kome, 
drugim rečima, pripadaju javna dobra i najamni rad većine? Od-
nosno, koja je razlika između privredâ koje počivaju na privatnoj 
ili pak državnoj i društvenoj svojini. U „kraljevskom“ kapitalizmu 
oni su pripadali, objašnjava Žicina na reporterski i širokoj publici 
prijemčiv način, stranom kapitalisti i njegovoj privatnoj firmi, dok 
u novom vremenu oni pripadaju „firmi“ koja se zove FNRJ, dakle 
samoj državi, odnosno svim njenim građanima:

junakinja Lejla metonimijski predstavlja Mostar i, takođe u jednom od 
aspekata značenja romana, alegorijski – Bosnu. Na početku romana Lane 
Bastašić, kostimirana, junakinja Lejla predstavlja Mostar kakav turisti žele 
da vide. Posle brisanja tekovina socijalističke Jugoslavije, možemo zaključiti 
kroz uporedno čitanje Žicine i Lane Bastašić, sve se tačno vratilo na stanje 
u kom je bilo pre socijalističke revolucije i tranzicije. 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

250

„Hidrocentrala na Neretvi? – podsećao se stari turist. – Za nju je 
nekada bilo 	zainteresovano jedno francusko društvo. 
[...]
–	 Ko gradi [hidrocentralu]? Mi gradimo!
–	 Znam, ali čije su akcije?
–	 Naše, – odgovorio je Hercegovac....
–	 Čiji je kapital, to ja pitam, razumete li?
–	� Ma razumem, kako ne bih razumeo! Kapital je naš. Naš novac, 

dabome!
–	� Dobro, a kako se zove taj što gradi? Koja ste vi firma?
	 Hercegovac se nasmeja:
–	 A, tako! E mi smo FNRJ“ (68).

Predragoceno bi bilo čitati ovu priču na školskim časovima 
istorije i književnosti u Republici Srbiji odnosno Federaciji Bosne i 
Hercegovine 20-ih godina 21. veka. Iz njih bi se na vrlo očigledan 
način videlo kako se danas prodaju javna dobra, i kako se države 
naslednice socijalističke Jugoslavije, poništavajući njene tekovi-
ne, vraćaju na stanje kolonijalne zavisnosti u kakvom su bile pre 
tačno jednog veka. 

Dok se turista u priči pita gde je nestala stara Bosna, dotle se 
današnji čitaoci pitaju zašto su se dobrovoljno vratili staroj hije-
rarhiji, odnosno stanju kapitalističke polukolonijalne monarhije, 
te zašto su se odrekli sopstvenog političkog subjektiviteta a vratili 
poziciji podanika:

„Stranac se stao ogledati oko sebe: a gde je Bosna? Ona stara, nepisme-
na Bosna, čija je neprosvećenost bila toliko ugodna eksploatatorima 
ugljenokopa i šuma; ona Bosna čija je nazadnost reklamirana kao 
turistička atrakcija za strance, i njeni stanovnici s fesovima i 	
feredžama, s gunjevima i likovim opancima kao pitomi stanovnici u 
predelima, kojima po prirodnim lepotama nema nadaleko ravnih. Ovo 
nisu oni ljudi sa starih prospekata [...]. Ovaj mladić što otrča od njega 
i što mu je, zastajući za časak, govorio šta je sve planom predviđeno 	
da se uradi u njegovoj republici, nije onaj nezainteresovani radnik, 
kakav je prisiljen da bude najamnik u kapitalističkim zemljama. Ovo 
je nova ličnost na radu, politički subjekt, državnik“ (61). 

U narednoj priči zbirke, „Došli su nam iz grada“ (maj, 1946), 
prikazana je radna ekipa iz Beograda od oko sedamdeset ljudi, koja 
odlazi u selo da popravi ratna oštećenja. Priča tematizuje naizgled 
potpuno sporednu situaciju, odnosno praksu iz datog perioda obno-



8. IZGRADITI PORUŠENO: REPORTAŽE (1950) MILKE ŽICINE

251

ve i izgradnje: grupa stručnih i veštih majstora popravlja najsitnije 
stvari, bilo predmete uništene u ratu, bilo rešavajući tekuće banalne 
probleme: učvršćuje kvake, popravlja polupane prozore škole, čak 
vrši i šišanje seljana. U kontekstu zbirke, ovom pričom Žicina jed-
nostavno poručuje da obnovu i izgradnju zemlje ne predstavljaju 
samo izgradnja puteva i pruga, industrijalizacija i elektrifikacija, već 
i sitne zanatske intervencije, a organizovane po istom principu po 
kojem se kroz (omladinske) radne akcije sprovode krupni poduhvati. 
Ovde je takođe upadljivo pitanje (najamnog) rada, iako ga Žicina 
eksplicitno ne postavlja, niti bi joj to bila namera. Poruka priče je 
nedvosmislena: kada se radi za socijalističku državu u njenim prvim 
danima, radi se zapravo za sebe, i radi se, svakako, bez nadoknade. 

U pretposlednjoj prči „Pozvali su me da dođem“ (oktobar, 
1946), pomoćnog rudara u Aleksinačkom rudniku Ministarstvo je 
pozvalo u Beograd na izložbu o rudarskom blagu zemlje – Izložbu 
rudarstva i metalurgije. Posetivši je, rudar je spoznao sledeće: 
„Bogati smo!“ Pored ove propagandističke poruke, druga propagan-
distička poruka date crtice jeste da je sve ono što je bilo nemoguće u 
starom režimu – moguće u novom: da vlast običnog radnika određe-
nim povodom pozove u prestonicu, a da njegova radna i sindikalna 
organizacija omogući da on kao njen predstavnik tamo i ode.

Junakinja poslednje priče, „Volim da radim“ (oktobar, 1946), 
jeste daktilografkinja Jelena koja je iskusila šta znači raditi daktilo-
grafski posao u predratnom kapitalizmu i „sada“, u prvim danima 
novog režima. Pažnja Milke Žicine i ovde je, ponovo, usmerena 
na sâm rad: njegov sadržaj i proces, kao i na odnos samog radnog 
subjekta prema sopstvenom radu. Tačnije, ona priču s namerom 
gradi tako da bi istovremeno oblikovala lik radnika kao subjek-
ta rada, a ne samo kao eksploatisanog najamnika svoje snage i 
znanja, otuđenog i od procesa rada i njegovih rezultata. Zato je 
ovde izgrađen lik daktilografkinje, pažljivim čitaocima poznat iz 
autorkine predratne pripovedačke proze („Šef“), u novim uslovima 
oslobođen praktično svih nekadašnjih pritisaka. Ipak, unutar sebe 
junakinja još vodi bitku između stare i nove psihologije rada. Ži-
cina nas odmah na početku priče uvodi u junakinjin najintimniji 
doživljaj svog rada, izražen uopštenije naslovom priče, a kon-
kretnije prvim opisima, u kojima „posmatramo“ kako junakinja 
uživa u samom kucanju diktiranog, kakav ritam voli i priželjkuje 
(kontinuiran, bez većih zastoja), i kako slobodno utiče na to čak 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

252

opominjući šefa („Molim, brže!“). Jasno i detaljno se i kaže: „To 
treba da teče tako da ona ne zastane ni za jedan momenat – onda 
je to ugodan rad, brz, koji aktivira i misli i telo, neprestano, bez 
zastajkivanja“ (1950: 93). Sve to kao posledicu ima da se „dak-
tilografkinja oseća aktivnim gospodarem svoje mašine“ (Isto). 

Ispostavlja se zatim, u pripoveci, da se tog (radnog) dana 
na njegovom kraju održava svečanost na kojoj će biti pohva-
ljeni najbolji službenici ustanove. Pohvala mladoj radnici koja 
radi tek nepunu godinu dana, povod je junakinji priče (odnosno 
Žicinoj) da se sećanjem vrati u prošlost, u 1919. godinu, kada je 
bila prinuđena da, ostavši bez roditelja, izdržava mlađeg brata i 
obezbeđuje njegovo školovanje. Junakinja je tada uspela da se 
zaposli kao daktilografkinja, s osnovnom školom, pri čemu – i 
tu razliku Žicina i ovde kao i uvek ističe – smatra da „glavno je 
da mali brat ide u gimnaziju“ (Isto: 96), a podrazumeva da sama 
ona ne treba dalje da se školuje. Tako se oblikuje i određen ženski 
psihološki (radni) profil:

„Proticale su godine, slagale neodređenu mržnju i ubijale mladost. 
Daktilografkinja? Pa šta je to? Osoba? Ne, to je prilično okretan 
dodatak mašini. Pored te sprave stavi se rukopis, i on je prepisan. 
Nad tu spravu se stane, govori – i ona sve otkucava. 

–	� Misliš da je meni bolje u knjigovodstvu? – govorila joj je druga-
rica. Varaš se, draga. Ja sam sva u strogo izliniranim rubrikama. 
I beležim tuđe račune za tuđ račun. I mrzim svoj posao isto kao 
i ti svoj. Šef se izdire kao da smo lično njegove sluge.

–	� Da se žališ? A kome? Pa ti si i niko i ništa, kao i ja. Ne traži se naše 
mišljenje, nego naše znanje. I to da ga vrlo pokorno ulažeš“ (96).

Kako je Žicina već na početku opisala novu daktilografkinju, 
priča je već ovim kontrastiranjem sa starim stanjem praktično ispu-
nila svoj propagandni i gnoseološki cilj, ali se čitalačka pažnja drži 
i u njenim preostalim redovima, gde se dalje razrađuje odnos staro 
– novo („Kada je došlo oslobođenje Jelena nije ni primetila kako se 
to desilo – prestala je biti dodatak uz mašinu“, Isto: 97) i očekivano 
završava time što i junakinja dobija pohvalu, poklon i aplauz. 

U priči, međutim, ostaje nekoliko mesta koja se iz naknadne 
perspektive mogu čitati drugačije nego što ih je Žicina projekto-
vala i nego što su odgovarala ondašnjem osećaju optimizma u 
narodnofrontovskoj politici obnove zemlje. To je svedočanstvo o 



8. IZGRADITI PORUŠENO: REPORTAŽE (1950) MILKE ŽICINE

253

prekovremenom radu, koje se crpi iz zanosa subjekata ove politike, 
ali neminovno, ipak, predstavlja prekovremeni rad, i proizvodi 
višak vrednosti. Taj višak vrednosti u upravo građenom socija-
lizmu odlazi državi pa na taj način i svima njenim građanima, 
ali se pitanje eksploatacije i iskorišćavanja zanosa pojedinaca ne 
može ne postaviti, kao ni pitanje specifične eksploatacije osećaja 
odgovornosti kod žena. U pohvali koja se izriče junakinji Jeleni, 
naime, stoji: „Od stare činovnice postala je nova... Obavlja skoro 
ceo administrativni posao svog otseka, sa mnogo inicijative, ne 
gledajući na radno vreme, interesujući se za sve...“ (Isto: 97). 

***
Kada se zbirka Reportaže sagleda kao celina, postavljaju se 

i dva poetička pitanja: zbog čega je Milka Žicina date tekstove 
objedinila pod ovom žanrovskom odrednicom (i potpitanje: da li 
je treba shvatiti bukvalno)? i:  kako bi (pod)žanrovski trebalo pre-
ciznije odrediti svaki od tekstova? Poznavanje prethodnog opusa 
Žicine ukazuje na to da ona nije imala nameru da čitaocima nametne 
žanrovski interpretacijski okvir (novinske) reportaže kao obavezni 
kôd za čitanje i razumevanje ovih tekstova. Njene ranije reportažne 
kratke priče, objavljivane npr. u Ženi danas, po pravilu su više u 
celini oblikovane kao fikcija tj. pripovetke (imajući u vidu psiholo-
giju likova, smenu njihovih perspektiva, ekonomičnost pripovedanja 
radnje/„radnje“, deskripciju i stil) nego kao žurnalističke reportaže. 
Čitalački doživljaj takođe je mnogo bliži doživljaju koji ostaje posle 
čitanja kratke priče, ili je čak u potpunosti takav. Zbog toga se može 
tvrditi da je žanrovskom oznakom Žicina jednostavno saopštavala 
čitalačkoj publici da ona želi da zabeleži aktuelni trenutak i ono što 
u njemu vidi (čemu najviše odgovaraju dve od priča, „Došli su nam 
iz grada“ i „Pozvali su me da dođem“). Međutim, po plastičnosti 
likova a i naraciji, ili pružanju šire društvene odnosno istorijske 
perspektive, Žicina je u svakoj od sedam priča prevazišla reportažni 
okvir, bez obzira na suženost tekstualnog prostora koji je sama sebi 
ostavila. Prve tri reportaže jesu priče u strožem smislu tog pojma 
(„Devojke iz Končareva kraja“, „Tereza“, „Rušenje starih Terazija“) 
zahvaljujući jednim delom i većoj dužini koja dopušta da se likovi 
ili ideje više razviju; „Stari turist u novoj Bosni“ jeste svojevrsna 
reportaža; dve pomenute „trenutne“ reportaže se najpreciznije mogu 
označiti kao crtice, dok je završna „Volim da radim“ na granici 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

254

između kratke priče i crtice. Sama Žicina je 1972. godine u inter-
vjuu koji je s njom vodio Marko Nedić povodom svog pisanja u 
tom periodu izjavila: 

„Radila sam u ’Radu’, uspešno. Ali pisanje za novine i pisanje 
proze – to su dve potpuno oprečne stvari. Bunila sam se i rekli su 
mi da moram sama naći zamenu. Našla sam ih, dovela sam nekoliko 
dobrih novinara. Dobila sam u ’Radu’ status slobodnog reportera. 
Onda mi je Šane jednom rekao: ’Budi ti jedno godinu dana kod 
kuće, a primaćeš platu. „A može li tako“, pitala sam. ’Može’, a 
moći ćeš posle samo da pišeš’“ (Nedić, Žicina 2000: 320). 

Po rezultatima koje vidimo u Reportažama možemo da zaklju-
čimo da je Žicina pisala umetničku prozu i onda kada je ispunjavala 
radni zadatak koji nije zahtevao ništa više od pisanja u okvirima 
novinskih žanrova. Odnosno, za mnoge od priča može se reći da 
predstavljaju benjaminovske misaone slike i amblematske minijature. 

Ukoliko je potrebno odrediti se književnokritički preciznije 
prema pričama iz ove zbirke, mogao bi se usvojiti sud Slavice 
Garonje Radovanac da se „izdvajaju dve priče koje su po temi 
dijametralno suprotne, ali identične po posebno uspeloj stilskoj 
obradi: ’Rušenje starih Terazija’ i ’Devojke iz Končareva kraja’“ 
(Garonja Radovanac 2015). Isti nivo umetničke uspelosti pripisala 
bih i priči „Tereza“. Što je mnogo važnije, kada se pažljivo čita 
navedeno autobiografsko svedočanstvo, postaje jasno da je Milka 
Žicina bila potpuno određena po pitanju činjenice šta je njen pravi 
poziv i jedina prava vokacija. Za nju je to bio književnički poziv. 

Takođe, ostaje jasan utisak da Milka Žicina nikada nije 
pristajala na manje od toga, uprkos predistoriji samoukosti koja 
ju je dotle dovela, odnosno upravo zbog tako teškog pređenog 
puta osvajanja autorstva. Uz to, ovo svedočanstvo upućuje na 
to da je za Milku Žicinu među nadležnima u Partiji i državi bio 
predviđen status profesionalne književnice. Međutim, upravo u 
trenutku kada se taj plan ostvarivao, optužba i osuda za saradnju 
sa Informbiroom odvela ju je daleko ne samo od toga statusa već, 
privremeno, i od samog života. Prekid njene životne i književne 
putanje, njen boravak u logoru u Stocu i književni rad koji je iz 
tog traumatičnog iskustva proizišao opisan je u literaturi (Гароња 
Радованац 2012, Tačinjska 2015), i zaslužuje dalje pomne istori-
ografske i poetičke analize. 



255

9. OBRADITI TRAUMU I IZGRADITI NOVI SVET:  
PREPUNA ČAŠA (1953) NADEŽDE ILIĆ-TUTUNOVIĆ

„Ali se naglo oporavljaju. 
Samo, ili se meni čini, kao da im je stalno neka tuga u očima“

(Илић-Тутуновић 1953: 170).

Karakteristično mesto u srpskoj posleratnoj književnosti zauzi-
ma zbirka pripovedaka Prepuna čaša Nadežde Ilić-Tutunović, zajedno 
sa zbirkama drugih autorki objavljenih u rasponu od nekoliko godina 
u istoj izdavačkoj kući. Prepuna čaša objavljena je u Izdavačkom 
preduzeću Srbije „Prosveta“, koje je nakon Drugog svetskog rata 
osnovano kao naslednica Izdavačke knjižarnice Gece Kona – u kojoj 
je autorka objavila svoje prethodne dve zbirke – a čije je knjižarsko 
preduzeće stradalo kao žrtva Holokausta i fašizma, kao i sâm Geca 
Kon sa porodicom. „Prosveta“ je u tom smislu imala i simboličko 
značenje (ograničenog) prevazilaženja traume kroz izgradnju novog 
(društva, institucija, „novog čoveka“ – „nove žene“), a zbirka Prepu-
na čaša je počivala upravo na tim vrednostima. U prvoj i naslovnoj 
pripoveci „Prepuna čaša“, pripovedna instanca u trećem licu – u tom 
trenutku kao i gotovo celim tokom priče fokalizovana na glavni lik 
majke Marije – u završnici i saopštava čitaocima: „Duša je čeznula 
za nečim novim, što će je lečiti, što će rasplamsati životni plamičak. 
Patnje i žuči više nije moglo stati: čaša je bila prepuna!“ (1953: 18). 

Kao odgovor na traumu okupacije i neposrednih posleratnih 
zbivanja nastala je i zbirka priča Strašna igra (1954) Desanke 
Maksimović, objavljena u istoj ediciji, o kojoj će biti reči u Jeda-
naestom poglavlju ove monografije. Uz zbirku pripovedaka Do 
danas (1956), objavljenu u istom nizu, Frida Filipović je, zajedno s 
ovim pripovedačicama, praktično zaokružila, recimo to tako, prvu 
fazu „kratkopripovednog“ ženskog obrađivanja trauma izazvanih 
ratom, na šta će pokušati da ukaže naredno, deseto poglavlje. 
Iako jednim delom imaju i tu funkciju, memoari Mitre Mitrović, 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

256

Ratno putovanje (1953), objavljeni u istoj izdavačkoj kući, zbog 
pripadanja drugom žanru, ne mogu se smatrati delom ovog kruga 
u strogom smislu reči. 

Zbirku Prepuna čaša sama autorka je, tematski i kompozici-
ono, podelila u dva dela. Kao što je već isticano, i kao što će biti 
istaknuto u sledećem poglavlju povodom zbirke Do danas Fride 
Filipović, a povodom samostalnog, autorskog komponovanja 
zbirki angažovanih autorki, tako je i ovde još jednom važno pot-
crtati autorstvo kompozicije zbirki. Jelena Milinković je, kao što je 
navedeno u Petom poglavlju, povodom prve dve zbirke Nadežde 
Ilić-Tutunović istakla upravo postojanje koncepta u rasporedu 
priča, a slično naglašava i za zbirku Prepuna čaša, videći je „kao 
vrlo promišljeno koncipiranu“ (Milinković 2024: 204).

U osnovnoj dvodelnoj strukturi zbirke, prvi deo čine četiri 
priče koje tematizuju period okupacije, a drugi deo pet priča iz 
neposrednog postokupacijskog i doslovno narodnofrontovskog 
(obnoviteljskog) perioda. Značenjski, priče iz dva strukturna 
dela nekad korespondiraju među sobom po određenim moti-
vima i postupcima više nego što je to slučaj sa pričama unutar 
istog bloka. Isto tako, neke od priča upadljivo korespondiraju sa 
pričama drugih autorki angažovane proze. Zato su u Sedmom 
poglavlju ove monografije povezane i zajedno analizirane dve 
priče iz prvog dela ove zbirke Nadežde Ilić-Tutunović sa pripo-
vetkom Milke Žicine iz njenih Reportaža. U svakom slučaju, za 
zbirku Prepuna čaša se može reći da podjednako ispoljava dve 
suprotne recepcijske tendencije: s jedne strane, zbirka upućuje i 
stalno kroz nova i nova čitanja „vraća“ na samu sebe, sopstvenu 
kompoziciju i sopstvenu intertekstualnost i ponavljane postup-
ke; s druge, usmerava čitalački pogled i doživljaj ka spolja, ka 
neposrednoj realnosti koju pokušava da „uhvati“ i „snimi“, i ka 
(post)okupacijskim traumama koje je nameravala da „izleči“. U 
potonjem smislu, terapeutski uspeh zbirke mogao je imati tek 
ograničeno dejstvo, i to zbog same prirode ratnih trauma. Takvu 
prirodu trauma izrazila je i sama autorka kroz iskazivanje jedne 
značenjske ambivalencije, posebno vidljive iz odlomka pripovetke 
„Otvorene oči“, izabranog za moto ovog poglavlja. Dati odlomak, 
drugim rečima, i jeste zato postavljen na povlašćeno mesto, jer u 
dve kratke rečenice sažima jednu od glavnih odlika neposrednog 
posleratnog kolektivnog jugoslovenskog iskustva: osećajnu am-



9. OBRADITI TRAUMU I IZGRADITI NOVI SVET: PREPUNA ČAŠA (1953) NADEŽDE I. t.

257

bivalenciju koju su proizvodili, s jedne strane, osećaji olakšanja 
i radosti zbog oslobođenja, i, s druge, osećanja tuge zbog ličnih 
gubitaka kao i potiskivani osećaji teskobe zbog iskustava o kojima 
se još uvek, najčešće, nije ni želelo govoriti. 

U ovom poglavlju ću analizirati nekoliko odabranih pripove-
daka (pripovetke „Sa prvim snegom“ i „Čarobna jela“ analizirane su 
već u Sedmom poglavlju), ukazujući na smer kojim se može tumačiti 
cela zbirka, a druge aspekte priča i sve druge priče ostavljajući za 
neki kolektivni poduhvat – u vidu konferencije i naučnog zbornika 
radova ili kolektivne naučne monografije sa autorskim poglavljima – 
budući da naučna interpretativna zajednica posvećena istoriji srpske i 
jugoslovenske književnosti to duguje prozi Nadežde Ilić-Tutunović.

9.1. „Prepuna čaša“: Od dnevnika do jevanđelja

Iako prva pripovetka zbirke Prepuna čaša govori o psihološ-
kim stanjima i preživljavanjima likova tokom prvog leta okupacije 
Beograda – i čak, jedina u celom opusu Nadežde Ilić-Tutunović, 
na početku sadrži paratekstualni signal, datum 17. avgust 1941, 
sugerišući ne samo o kojem tačno danu priča govori, već i tome da 
se može čitati kao zamaskirani dnevnički zapis – ona predstavlja i 
direktno obraćanje čitaocima u konkretnom trenutku njenog objav-
ljivanja, razgovor ili čak i agitacioni tekst u kontekstu rasprave o 
tome na kojim vrednostima će se graditi budućnost.1 

Do trenutka kada čaša postaje prepuna, odnosno do preli-
vanja „čaše žuči“, stiglo se – kako pripovetka kazuje – svakod-
nevnom i svakonoćnom ispunjenošću traumatičnim doživljajima, 
koji se pripovedački uspešno i sugestivno gradiraju. Pripovetka se 
otvara iskazom o tome kako su „bile strašne te neprolazno duge, 
sparne i mučno tajanstvene prestoničke noći toga prvoga leta 
ratnoga“, i nizom detalja tj. motiva koji upečatljivo dočaravaju 
atmosferu okupiranog grada noću: „znojna isparenja“, „uzdasi“, 
„škrguti zuba“, „jecaji“, pa zatim vodi čitaoce kroz kontrastirane 
slike praktično istovremenih senzacija „mukle, jezive tišine“, s 

1	 U drugom delu zbirke još dve priče sadrže isti paratekstualni signal, 
ali na svom završetku („Građanin putuje“ i „Govorancije“), tako da označeni 
datumi (septembar 1945; oktobar 1947) ne kodiraju unapred čitalačko ra-
zumevanje datih pripovedaka.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

258

jedne strane i „vriska lađe na Dunavu“, „stravičnog zujanja patrol-
nih aviona“ i „iznenadnih pucnjeva“, s druge (Илић-Тутуновић 
1953: 7–8). U tu atmosferu autorka je uz minimum pripovedačkih 
sredstava a vrlo efektno smestila teme antisemitizma/Holokaus-
ta, masovnih hapšenja, kao i delovanja komunističkog pokreta 
otpora, kroz svega nekoliko rečenica i polurečenica: „noći u 
kojima su Jevreji stiskali na grudi svoju decu i, sleđeni strahom 
proganjane rase, očajnički zurili u ozvezdane provalije do skora 
svoga a sada opet tuđeg neba, osećajući sa užasom kako se bliži 
čas kada će sa svojim porodom pasti na očigled celog sveta, bez 
presude i bez krivice“ (7); „pa su kroz muklu tišinu, između kuća 
sa tamnim prozorima i čvrsto zatvorenih vratnica, bez škripe 
klizila velika slepa kola, vukući svoj živi, plameni teret prema 
logorima i zatvorima“ (8); „A ipak su hitre, preteće senke pretr-
čavale smrtno opasne prostore, ostavljajući za sobom plamen i 
lomljavu srušenoga objekta“ (8). 

U takvoj jednoj noći Marija, čiji je stan takođe pun iz-
beglica, a dvoje male dece, dečak i devojčica (što uz zapisani 
datum predstavlja signal o autobiografskom izvorištu priče) 
bukvalno plaču od gladi, odlučuje da sutradan ode po mleko 
u Balkansku ulicu. Svi u tome domu, i „mnogobrojni rođaci, 
izbeglice iz Srema i Bosne“, čuju kroz prozor zvuke iskakanja iz 
kamiona, cokula, tupih udaraca „po nečem mekom i podatnom“ 
koji znače samo jedno: „Svakako su doveli nove Jevreje u mali 
prihvatni logor, tu odmah ispod njihove zgrade“ (9). Potonji 
detalj je jedna od onih pripovednih poruka – a kojih će biti i u 
drugim pričama Nadežde Ilić-Tutunović – da su u okupaciji svi 
znali šta se u gradu događa i da neznanje o zločinima okupatora 
nije bilo moguće. 

U kontekstu ovih velikih tema koje su došle na red nakon 
njenih predratnih zbirki, Nadežda Ilić-Tutunović, pripovedajući 
iz perspektive junakinje i povlašćujući žensko iskustvo, ne zabo-
ravlja svoju opsesivnu temu, (samo)eksploataciju žena. Ako je 
ona u ranijim pripovetkama bila sistemski deo patrijarhalne eko-
nomije resursima i mehanizam kapitalističkog patrijarhata, ovde 
je to opet patrijarhat – koji ne „pauzira“ ni u vanrednim ratnim 
okolnostima niti vanrednim okolnostima kakvo je faza dojenja 
u životu žene. Priča u jednom momentu apostrofira situaciju u 
kojoj ćerka plače, a „Marija plače zajedno s njom jer zna da je 



9. OBRADITI TRAUMU I IZGRADITI NOVI SVET: PREPUNA ČAŠA (1953) NADEŽDE I. t.

259

dete gladno, a da su njene grudi prazne“ (10). Pored svega što sve 
prisutne u kući muči, junakinju muči još i „prekorno ćutanje onih 
oko nje, jer ne znaju svi da ona ne može utišati dete“ (11). Kroz 
doživljeni govor junakinje otkriva se zatim da je eksploatacija 
ženâ bila na delu i u ovako drastičnim okolnostima: junakinja se, 
naime, zariče sebi „da će sutra biti pametnija, beskrupulozna; od 
sutra će ona za stolom paziti da pojede svoj deo, i neće joj zato 
niko zameriti, kad zna da njen zalogaj hrani dvoje“ (11). Time 
se iskazuje i ono podrazumevano: da je junakinja uskraćivala 
sebi obim obroka, i da se to uskraćivanje od nje, takođe kao 
podrazumevano, očekivalo. 

Pripovetka čiji glavni događaj, pa i tema, tek treba da bude 
ispripovedan i iskazan, ovim segmentom je dobila na svojoj 
neplošnosti i punoći, uz još niz sugestivnih detalja, zbog čega 
ono što sledi – a što će imati i agitacionu funkciju – u čitalačkom 
doživljaju neće odjeknuti na agitacioni način. Priča se nastavlja 
jutarnjim odlaskom junakinje Marije u centar grada. Za one čitaoce 
koji su i pre čitanja pripovetke znali šta se dogodilo 17. avgusta 
1941, i možda, kao i junakinja, bili svedoci datog događaja, naslov 
pripovetke „Prepuna čaša“ od početka nije zvučao ni najmanje 
metaforično. Naime, 17. avgusta 1941. okupacione vlasti u Srbiji 
tj. Beogradu obesile su na stubovima duž tada najprometnije ulice, 
Terazija, tela pet prethodno zarobljenih pa ubijenih komunista 
antifašista. „Vešanje petorice komunista... izvedeno je u cilju 
zastrašivanja stanovnika glavnog grada, zarad manifestovanja 
svemoći okupatora i njegovih pomagača, ali i zbog međusobnog 
ohrabrivanja nacističkog okupatora i domaćih fašista usled sve 
učestalijih atentata, diverzija i sabotaža koje su preduzimali ko-
munisti u Beogradu“ (Lajbenšperger et al. 2016: 60). Pripovetka 
Nadežde Ilić-Tutunović, koja je zapravo posvećena ovom doga-
đaju, pridružuje se umetničkim delima – svedočanstvima  koja su 
takođe bila i svojevrsni dnevnički zapisi drugih umetnika koji su 
određenom događaju svedočili.

Zahvaljujući analizi i argumentaciji istoričarke Sanje Pe-
trović Todosijević, koja je, upravo (i) povodom ovog događaja, 
ukazala na to da umetnička dela mogu da posluže kao legitimna 
svedočanstva i specifični istorijski izvori, nadopunjujući istorijske 
izvore u strogo naučnom smislu tog pojma, priču „Prepuna čaša“ 
možemo posmatrati kao književno delo koje odgovara jednom 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

260

likovnom delu Aleksandra Deroka. Naime, Deroko je, kao prisutan 
toga jutra, načinio crtež odnosno skicu okupatorskog zločina na 
Terazijama. Taj crtež, poznat kao „Skica vešanja na Terazijama 
17. avgusta 1941“, prema tumačenju Sanje Petrović Todosijević, 
predstavlja jedno od neposrednih umetničkih svedočanstva o 
ratnim događajima i ratnim zločinima, a Aleksandra Deroka, uz 
još neke umetnike, čini jednim od prvih dokumentalista takvih 
istorijskih događaja (Petrović Todosijević 2022: 252). Uz Dero-
ka, ova istoričarka u datu grupu, u kontekstu konkretne analize o 
identitetu otpora, svrstava i dva slikara: Pikasa s njegovom slikom 
„Gernika“ (1937), kao i slikara Miloša Bajića sa serijom slika i 
crteža koji dokumentuju njegov boravak u beogradskom logoru 
Banjica a zatim i logoru Mauthauzen (Isto). 

Uz sve druge vrste svedočanstava, u odgovarajućem trenutku 
su načinjene i do danas svakako sačuvane fotografije koje prikazuju 
obešene na Terazijama 17. avgusta 1941. i reakcije Beograđana 
koji su se tog jutra zatekli na tome mestu (v. Rädl i Pisarri 2016: 
59). Iako se fraza da fotografija govori hiljadu reči dobrim delom 
može smatrati tačnom, ipak, ono što fotografije kao i zapisani 
iskazi nekih svedoka nisu kao mediji i medijumi bili u stanju da 
prenesu – a to su pre svega unutarnji doživljaji svedoka ovakvih 
događaja – učinjeno je upravo kroz likovna i književna dela stva-
rana u toku samog Drugog svetskog rata i okupacije, ili stvarana 
neposredno nakon oslobođenja.

Vratimo li se analizi pripovetke „Prepuna čaša“, možemo 
primetiti da opis junakinjinog uspona Pašićevom ulicom ka Terazi-
jama predstavlja, kao i opis okupacijske noći, pripovedački uspeo 
primer postizanja čitalačkog doživljaja „saspensa“ tj. izazivanja 
osećaja napetosti i iščekivanja, u ovom slučaju, po signalima na 
koje junakinja nailazi („smrtno bledilo prolaznika“, „oči pune 
užasa ili tuge“), napetosti u iščekivanju jezivog otkrića. Junakinja 
na osnovu svih znakova (tu je i okupljanje ljudi u grupicama, nji-
hovo ćutanje, osećaj da oni znaju više nego ona) iščekuje „novu 
opasnost“, tj. neki novi i nepoznati postupak u odnosu na do tada 
iskazane postupke represije u repertoaru okupacijske metodolo-
gije. Pažljivo vodeći čitaoca, zajedno sa junakinjom, do širokog 
prostora Terazija, autorka (nas) dovodi i do otkrića: „I tada je za-
ustavi to novo“ (12). Opažajući „jezivo ćutanje“ ostalih građana, 
i prateći njihove poglede usmerene ka gore, junakinja napokon na 



9. OBRADITI TRAUMU I IZGRADITI NOVI SVET: PREPUNA ČAŠA (1953) NADEŽDE I. t.

261

električnim stubovima ugleda „dugačak niz lutaka, velikih lutaka 
veličine čoveka“ (12). Nadežda Ilić-Tutunović psihološki precizno 
opisuje trenutak šoka i traumatskog doživljaja u kojem se ljudsko 
biće „zaleđuje“ i odbija da prihvati stvarno značenje viđenog. Ona 
isto tako precizno „hvata“ prvu traumatsku reakciju: nevoljne 
reakcije tela („Marijine ruke padaju niz telo; bočice [za mleko] 
su lupile jedna o drugu i zvecnule praznim zvukom, ali majčino 
srce je zamrlo pred dotle neviđenim prizorom“; „Zaboravljajući 
gde je i kud je pošla, ne osećajući sebe, Marija stoji i gleda gore“ 
(13), „[...] ali se njene noge ne miču“ (14).

U postupnom osvešćivanju svega što vidi, kroz doživljaj 
junakinje se, na iskustveno potvrđeni a uz to i suptilniji način, 
iskazuje parola („bolje grob nego rob“) koju su mnogi uzvikivali 
pre same okupacije. Kada junakinja stiče prvi utisak da „oni lebde 
u setnoj svetlosti ovoga mrtvog jutra, i svojim nadzemaljskim 
mirom kazuju ljudima da je smrt laka i utešna prema užasima, 
poniženjima i mučnim travicama toga ropskoga života“ (13–14, 
kurziv S. B.), autorka je zapravo pripovednim sredstvima prevela 
antipaktovsku parolu u antiokupatorsko osećanje jednog dela 
građana. Ona je zatim preko amblema pripovetke, čaše, učvr-
stila svoj narativ i proširila ga na saradnike okupatora. Naime, 
nasuprot onih kojima je „iščupan život“ i koje Tutunovićeva 
proglašava rodoljubima (život koji je „do ovog jutra još plamsav 
i rumen od ljubavi za ovom zemljom, za ovim gradom“, 14), 
autorka je u neposrednom nastavku priče postavila one koji 
pronalaze (ekonomski) interes u saradnji sa okupatorom („dok se 
srebrni novci kotrljaju preko bogate trpeze, dok se izdajničkom 
rukom trpaju banknote“, kurziv S. B.), i njihovu nemoralnost 
oslikala prizivajući i sliku nazdravljanja šampanjcem („dok se 
čaše penušava pića kucaju jedna o drugu“, 14–15). Dakle, čaša 
kao amblem pripovetke nije jednoznačan motiv: ona može biti 
i prazna (kao boce za mleko) i sasvim dovoljno napunjena (kao 
šampanjske čaše na prestoničkim ceremonijama okupatorske 
vlasti), ali i prepuna, kao ne više metonimijski već metaforični 
izraz trpljenja koje proizvodi otpor i pobunu.

Pored toga, upadljivo je da u ovom delu priče Nadežda 
Ilić-Tutunović koristi biblijske aluzije kako bi okarakterisala 
saradnike okupatora, kao što je već biblijskim aluzijama zapo-
čela karakterizaciju pogubljenih – ekspliciraće se u daljem toku 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

262

priče – mladića antifašista. Dok su domaći izdajnici povezani sa 
likom Jude, dotle su mladići obešeni o stubove na Terazijama 
koji nadzemaljskim mirom kazuju nešto građanima upoređeni sa 
Isusom (v. „Jevanđelje po Jovanu“ 1992: 14. 27 i 16. 33).2 Oni će 
sa Hristovim likom biti suptilno poređeni i kroz dalje pojedinač-
ne opise („pravo nevino dete“, Илић-Тутуновић 1953: 15), ali i 
kroz ukupni doživljaj junakinje koja ih „nije osećala kao mrtve“ 
(Isto 16), a čitav prizor se „pretvorio u sveto, žrtveno mesto“ ka 
kojem se uputio ceo grad „u pobožnom i pretećem ćutanju“ (Isto 
18). Štaviše, zatim se prikazuje junakinja koja, posle traumatskog 
doživljaja ali po svemu sudeći i preobražaja, spuštajući se niz 
Balkansku ulicu, kako bi zaista otišla po mleko, dakle silazeći 
sa, u aluzivnom smislu, Golgote, govori naglas „šta su sve ljudi o 
njima kazali“ (Isto 16), ili je „u mislima pratila čitav njihov život 
dok nisu dospeli tamo gore“ (16).

 Junakinja, drugim rečima, naglas pripoveda ili u sebi 
izgovara jevanđelja mladića koji su se žrtvovali u ime buduće 
zajednice. S jedne strane, krajnje suptilno, jer u ovakvoj priči 
čitalačka publika to ne očekuje, a s druge strane krajnje upadlji-
vo, Nadežda Ilić-Tutunović postojećim biblijskim jevanđeljima 
dodaje i jedno jevanđelje po Mariji, posvećeno ne više Isusu 
već novim stradalnicima jedne nove epohe. Autorka ovu svoju 
intervenciju potcrtava i drugim, razvijenijim aluzijama, saop-
štavajući, fokusiranjem na perspektivu junakinje, da su obešeni 
rodoljubi „samo simbol“ (16), i da iako te „trošne ostatke“ jeste 
napustio jedan „plameni duh“, između njih „lebde vizije hiljada 
i hiljada onih koji pristižu“ (17). 

Kako bi, kao i uvek, ostala verna zakonitostima žanra kratke 
priče sa reportažnim elementima, autorka se na kraju priče vraća 
ovozemaljskim osećanjima junakinje, koja priznaje sebi da se 
sve što je pritiska poslednjih meseci pretvara u mržnju, „pravu 

2	 Sam izraz nadzemaljski mir je aluzija na Isusove reči apostolima 
u „Jevanđelju po Jovanu“, one reči koje izgovara u trenutku kada zna da će 
uskoro stradati tj. biti razapet na krst, tj. tokom same Poslednje večere, a koje 
u prevodu Vuka Stefanovića Karadžića glase: „Mir vam ostavljam, mir svoj 
dajem vam; ne dajem vam ga kao što svijet daje, da se ne plaši srce vaše, i 
da se ne boji“ (Нови завјет 1992: 96). Odnosno, dalje u istom Jevanđelju: 
„Ovo vam kazah da u meni mir imate. U svijetu ćete imati nevolju, ali, ne 
bojte se, jer ja nadvladah svijet“ (Isto: 98).



9. OBRADITI TRAUMU I IZGRADITI NOVI SVET: PREPUNA ČAŠA (1953) NADEŽDE I. t.

263

ljudsku mržnju punu prezira i nadmoći“ (Isto 17). Autorka svojoj 
ovozemaljskoj Mariji ostavlja ipak i dovoljno zdravorazumske 
distance u odnosu na tek doživljenu traumu, da bi mogla da pred-
vidi da će doći i vreme bez mržnje, ali da će ono zaista nastupiti 
tek sa dolaskom novih generacija: „Druge će generacije doći koje 
će drukčije razvijati i drukčije duše imati u jednom drukčijem 
svetu“ (Isto 17). Uz to, takođe dosledno poštujući žanr, autorka 
se u poslednjoj rečenici vraća amblematskom i naslovom pred-
metu – „čaša je bila prepuna!“ (Isto 18) – pri čemu, opet dosledno 
žanru, ta rečenica odjekuje kao početak nove priče tj. percipira se 
u čitalačkom doživljaju kao tzv. otvoreni kraj.

9. 2. „Dečaci“ i „Dragiša“:  
Drama bliskosti u pogledu oka

Sledeća pripovetka u kompoziciji zbirke „Dečaci“ bez obzira 
na važnost lika dečaka Duška, opet ističe perspektivu jedne maj-
ke. U njoj je, zapravo, odnos među likovima i prostor posvećen 
njima, pripovedački uspostavljen tako da se jedan jedini lik ne 
može izdvojiti kao glavni, odnosno da kvalitet priče proizilazi 
upravo iz složenih a suptilnih porodičnih odnosa tj. tako predstav-
ljenih odnosa među likovima: majke – ujedno supruge – snajke; 
(odsutnog) oca – ujedno muža i brata; sina – ujedno bratanca; i 
strica – ujedno devera – brata. Majstorski građena priča postupno 
otkriva lične pozicije likova u situaciji okupacije, njihove razvojne 
putanje, usložnjavanje emocionalnih stanja koja su prouzrokovana 
različitim ideološkim pozicijama i posledičnim odlukama i sud-
binama, kao i prethodnim mirnodopskim porodičnim odnosima. 

Nadežda Ilić-Tutunović obradila je u ovoj pripoveci, drugim 
rečima, traumu porodičnih ideoloških podela, i to u uslovima 
okupacije i rata, a uz to i dodatno u konkretnim uslovima ju-
goslovenskog (anti)fašističkog opredeljivanja nakon okupacije. 
U ovoj priči iz složene jednačine je svesno izostavljena jedna 
strana: ona komunistička i partizanska. Drama se odigrava usled 
razmimoilaženja između dva brata: tačnije, na jednoj strani će se 
naći jedan brat i njegova supruga, a na drugoj drugi brat, koji nije 
izgradio svoju porodicu. Obojica braće do rata su bili mornarički 
oficiri, pripadnici vojske Kraljevine Jugoslavije, a okupacija ih, 
dok su još u svojim domovima u Beogradu, stavlja pred odluku 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

264

da li da se pridruže Nedićevoj vojsci, u koju su pozvani, ili da taj 
poziv odbiju i tako rizikuju odlazak u zarobljeništvo u Nemačkoj. 

Dok jedan ni po koju cenu ne bi sarađivao sa okupatorom i 
spreman je na sve posledice tog stava, kao i njegova supruga, tj. 
„majka“, kako se od početka junakinja naziva u ovoj priči, dotle 
se drugi prijavljuje u Nedićevu vojsku. Dok se do tačke sećanja na 
trenutke ovih odluka kao ni do daljeg dramatičnog razvoja radnje ne 
dođe, autorka čitalačku pažnju osvaja i fiksira opisom svakodnevice 
i svakodnevnih muka: novembarske kiše koja probija kroz zidove 
kuće, bolesne majke koju to budi iz sna (a te je noći trpela „jedan 
od najstrašnijih svojih žučnih napada“, 20), i opisa sina koji je ružno 
sanjao. Tek iz dečakovog sna otkriva se da je tema priče okupacij-
ska: on sanja kako je sa drugom Stevicom po običaju krao koks iz 
nemačkih vagona, a stražar ih je ovog puta uhvatio i pucnjem obo-
rio Stevicu dok je sam Duško nastavio da beži. Živim realističkim 
prikazom sna autorka još jače vezuje čitalačku empatiju za likove 
priče. Na taj način ona čitaoce dobro priprema za scene u kojima 
je empatsko povezivanje najpotrebnije da bi se spoznala drama i 
trauma ideološkog tj. vrednosnog razlaza između bliskih osoba. 

To u pravom smislu i jesu scene, budući da se imitacijom 
filmskog postupka naracija u ključnim momentima fokusira na 
opise očiju i pogleda likova. Reč je o momentima u kojima maj-
ka/snaha odbija pomoć devera jer ta pomoć u datom kontekstu 
zapravo dolazi od okupatorske strane; zatim o momentima u 
kojima dever spušta pogled pred snahom jer je njegova ponuda 
odbijena („Ona je opet gledala u kockasti zastirač na stolu. A on 
ne pogleda u nju, već prošara pogledom po sobi da dohvati de-
snom rukom prazan kofer a levom opet napipa Duškovu ruku“, 
35); kada dečak s bolom ispraća strica iz kuće u kojoj ovaj više 
nije poželjan („Ali on naglo ode, ne pogledavši ga više, i Duško 
je zamagljenim pogledom pratio njegovu stasitu figuru sve dok 
ne zamače za ugao“, 36); te napokon, kada majka prećutkuje sinu 
vest o stričevoj pogibiji („Njen pogled je uopšte stalno lutao oko 
njegovog lica, ali ga nijednom ne pogleda u oči“, 41). 

U autobiografiji Vere Crvenčanin situacija i tema ideološkog 
razlaza između najbližih, između oca kraljevskog generala i kćeri 
koja postaje revolucionarka još pre početka rata, ima mnogo radi-
kalniji ishod. U specifičnoj formi ti-pripovedanja, autobiografsko 
ja-ti ispisuje: 



9. OBRADITI TRAUMU I IZGRADITI NOVI SVET: PREPUNA ČAŠA (1953) NADEŽDE I. t.

265

„sa osećanjem odgovornosti za porodicu koju je ona, ta kći, svo-
jevoljno napustila: ti je se odričeš. To je bio prvi i drastičan tvoj 
odgovor mome postupku. Znam kako je išlo: otišao si u Đeneralštab 
i podneo pismenu izjavu, kojom si se odrekao svoje kćeri, te tako 
ne snosiš odgovornost za bilo kakve njene postupke. Ipak, vođen 
roditeljskom brigom, a prinuđen, znala sam, postojećim zakonima 
po kojima sam ja još bila maloletna, ti mi za staratelja određuješ 	
maminog brata Milana, moga uja-Batu“ (Crvenčanin 2012: 65).

Opisana ekonomija pogleda u pripoveci „Dečaci“, kada se 
uporedi sa ovakvim direktnim iskazivanjem bolnog ideološkog 
razlaza između najbližih, kakvo nalazimo kod Vere Crvenčanin, 
ukazuje na nekoliko iskustvenih i sa njima povezanih književnih 
činjenica vezanih za Drugi svetski rat: pred sam rat, u toku rata i ne-
posredno nakon rata ideološka razilaženja između roditelja i dece, 
braće i sestara, ili najbližih komšija predstavljala su traumatsko 
iskustvo o kojem se u samom akutnom trenutku nije moglo uop-
šte ili bar nije moglo direktno govoriti. Zato se o njemu govorilo 
kroz fikciju, a i u okviru te fikcije kroz ćutanje odnosno sve ono 
neizgovorivo što se u domenu pripovedne umetnosti može iskazati 
usmeravanjem na oči pripovednih likova, dakle na onaj organ 
koji preuzima ulogu govora kada je sam organ govora zakočen 
dejstvom traume. Ako se pak o tom bolnom iskustvu ipak pro-
govorilo, bilo je to decenijama kasnije, kada onaj najbliži, kojem 
su reči upućene, više nije među živima, i kada nikoga od aktera 
ideološkog razdora izgovaranje i zapisivanje odnosno objavljiva-
nje direktnih iskaza i svedočenja više ne može da retraumatizuje.

Data ekonomija pogleda ujedno predstavlja, smatram, je-
dan od umetnički najuspelijih pripovednih postupaka Nadežde 
Ilić-Tutunović, koji će još veću kulminaciju ostvariti u pripoveci 
„Dragiša“, u drugom delu zbirke.

Zato se pripovetka „Dragiša“, povezivanjem po osnovi 
autorkinog originalnog ili bar originalno izvedenog pripovednog 
postupka – а ne tematskog tj. postokupacijskog – u ovoj analizi 
stavlja u kontekst sa pričama prvog dela zbirke. Iako upravo 
priča „Dragiša“ precizno, takoreći dokumentarno, beleži oda-
brane aspekte neposredne postokupacijske odnosno oslobodilač-
ko-slavljeničke atmosfere u Beogradu. I to upravo ne samo one, 
kako pripovedna figura naglašava, „bučne i bleštave svečanosti 
oslobođenja i pobeda“, već onaj aspekt odnosno one građanske i 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

266

građane za koje se rat još uvek nije završio, koje je morila „briga 
za decom u zarobljeništvu, za muževima i braćom“, a koja je 
„prigušivala pobedne usklike“ (Илић-Тутуновић 210). Za doku-
mentaristički aspekt priče važno je, između ostalog, to da je njen 
naslovni junak Dragiša, uhapšeni vojnik kraljevske vojske koji 
je „sačekao oslobođenje u Osnabriku“ (214), a za njeno ukupno 
značenje priče važna su upravo osećanja neizvesnosti i iščekivanja 
druga dva lika, njegovog oca i majke, dok danima na savskoj obali 
ili na Slaviji žudno posmatraju lica oslobođenika koji pristižu iz 
različitih logora Trećeg Rajha, odnosno emocije koja će morati 
da osete i izdrže posle toga. S jedne strane, Dragišina je majka, 
kao i mnogi koji čekaju, „samo gledala njihova lica, tronuta lica 
ljudi koji posle mnogo vremena opet gledaju rodni kraj i dugo 
neviđene fizionomije sugrađana“ (212, kurziv S. B.). S druge 
strane, i oni koji se vraćaju, prikazani su kroz postupak koji sam 
nazvala ekonomijom pogleda: „A bilo ih je koji su prolazili sasvim 
sami – neki grozničavo pretražujući pogledom redove, neki već 
sa senkom na licu“ (213, kurziv S. B.).3 

Lik Simića, najbližeg komšije starog para, tu je da bi panoramu 
ideoloških posleratnih pozicija – koje autorka besprekorno precizno 
ocrtava – učinio što složenijom. On na početku pokušava da unese 
sumnju kod roditelja, smatrajući da će njihov sin, pošto se nije vratio 
među prvima, biti među onim ubeđenim antikomunistima koji su 
rešili da ostanu u Nemačkoj i da se nikad ne vrate u svoju zemlju, 
što roditelji odbijaju da prihvate. I to s ubedljivim razlogom „Ja 
znam da će moje dete da dođe! Šta vi tu presuđujete šta vi uopšte 
znate dalje od vaše sablje i kokarde! Ja i moj muž smo bili učitelji, 
mi se nikada nismo ograđivali od naroda, kao vi... Mi smo Dragišu 
uvek učili da voli svoju zemlju istinski, da ne bude gord, da se ne 
tuđi od mlađih“ (217). Nadežda Ilić-Tutunović kroz ovu situaciju 
ujedno prikazuje i većinski odnos prema ženama, a opet pomoću 
mehanizma pogleda: „No najčešće je ne bi ni pogledao. Žene, 
naročito ako bi protivrečile, nije ni smatrao za sagovornike“ (216). 

Uspevajući da prikaže čitav opseg osećanja i (pri)misli koje 
se kod roditelja, kao i kod onih sa kojima se susreću, pojavljuje 

3	 Iako je ovog puta akcenat na uhapšenim pripadnicima u Aprilskom 
ratu poražene kraljevske vojske, Nadežda Ilić-Tutunović ne propušta da 
pomene da „bilo je i Jevreja“ (213).



9. OBRADITI TRAUMU I IZGRADITI NOVI SVET: PREPUNA ČAŠA (1953) NADEŽDE I. t.

267

i smenjuje u periodu tokom iščekivanja sinovljevog povratka, 
autorka na pojedinim mestima raščlanjuje bitne razlike između 
očinske i majčinske figure odnosno uloge. Na jednom od takvih 
mesta, u delu sižea u kom je majka ta koja odustaje od odlazaka 
na dočeke povratnika sa fronta i iz zarobljeništva, jer više ne može 
da podnese težinu izneverenog očekivanja (sin nikako da se pojavi 
u masi pristiglih), pripovedanje se fokusira na perspektivu starog 
oca, na to kako on sve sagledava: 

„A onda će opet, kad se sve to svrši, kad ništa ne bude imalo 
da se kaže, njena seda glava početi da se njiše levo-desno, de-
sno-levo, a suze – dva topla, gorka, nepresušna niza da se krune 
u njeno prazno krilo, na njene klonule ruke. I on uvek mora tada, 
neizbežno uvek mora da se seti njene, tada mlade glave sa bujnom 
crnom kosom, kako se isto tako neprekidno i neutešno njihala kad 
im smrt ugrabi prvenca“ (224). Kao kontrast toj slici majčinske 
tuge zbog gubitka deteta, koja, sugeriše se, nužno zadobija teskob-
niju spoljašnju formu od tuge oca, postavljena je nekoliko stranica 
potom slika majčinske radosti zbog povratka sina – jer Dragiša 
će napokon stići kući – koja opet ima upadljiviju spoljašnju for-
mu od ne manje očinske radosti: „Na sobnim vratima stoji stara. 
Uspravila se u svoj svojoj visini, seda joj kosa svetli kao kruna, 
a oči blistaju, blistaju kao nekad kad bi se on vraćao sa dalekog 
puta“ (227, kurziv S. B.). Slično je i kod samog Dragiše, i njegov 
pogled govori dovoljno sam po sebi: „Njegove crne, krupne oči 
blistaju“ (228).

Nadežda Ilić-Tutunović je scenu zatim postavila tako da 
prvi period Dragišinog boravka kod kuće protiče u nizu poseta 
prijatelja, rodbine i poznanika, sa kojima Dragiša mora strpljivo da 
razgovara, a među njima i onih koji svoju decu još uvek iščekuju ili 
odobravaju njihovu odluku da se ne vrate u domovinu pod novom, 
komunističkom vlašću, a što je sve pripovedno vešto postavljen 
okvir da se prikažu različiti stavovi Beograđana, prethodno neko-
munistički orijentisanih, u tranzicijskom periodu. I taj period se 
završava upućivanjem čitalaca na poglede: „Majka ga posle dugo 
gleda kako, zavaljen u stolici, nešto duboko razmišlja, uporno 
gledajući u svoje duge, ispružene noge. I nova, čudna zebnja joj 
se uvlači u dušu“ (235).

Zebnja majke imala je čime biti motivisana jer, kako naredni 
deo priče prikazuje, sudbina zarobljenika iz redova kraljevske voj-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

268

ske i svih onih koji nisu bili na samom frontu, niti komunisti, bila 
je zaista neizvesna i raznolika. Autorka kao da se ovom pričom i 
ovom zbirkom obraća najneposrednije upravo svojim beogradskim 
čitaocima, beležeći ono što oni i sami već znaju, čemu su pret-
hodnih godina svedočili ili što su osetili na sopstvenoj koži. Izbor 
junaka koji pripadaju građanskom svetu nesklonom komunizmu, a 
koji posle rata prihvataju novu komunističku vladavinu jer je vide 
kao patriotsku, kao vlast onih koji su doneli oslobođenje – prika-
zuje jedan specifičan sloj Beograđana tranzicijske epohe; i jedan 
od različitih slojeva koji će kroz zbirku kao celinu i predstaviti 
celinu društva u tom periodu. Likovi su tako psihološki ubedljivo 
izgrađeni da im se veruje i kada prihvataju nove društvene odnose 
o kojima ranije nisu ni razmišljali, kada osuđuju izdaju onih sa 
kojima su do skoro bili na istoj strani („zar ne bi Marinković, 
koga ste tu juče ožalili što su ga komunisti streljali, zar ne bi on, 
da nekim čudom komunisti nisu pobedili, blistao danas u svem 
sjaju i bio jedan od prvaka“?, 232), ali i kada osuđuju pojave pre-
komerne i nepravedne odmazde koju nova vlast takođe čini („Ali 
nam i pored svega toga mrtvaci nisu potrebni, kao onima nekada. 
E, u takvoj raboti, vidiš, ne bi u meni našli ortaka“, 248; ili: „Ja 
kažem maločas: ne trebaju nam mrtvaci“).

Kako ova priča, s jedne strane, prikazuje postokupacijsko 
stanje stvari, preoblikovano kroz autorkinu viziju i fikcionaliza-
ciju, uz intenciju da što više prikazuje a što manje kazuje, ali, s 
druge strane, i deo posleratne narodnofrontovske kulturne politike 
Komunističke partije Jugoslavije, ona, nužno, teži obradi i ublaža-
vanju postojeće traume i sugerisanju da je, traumi uprkos, moguće 
izgraditi novi svet. Priča se zbog toga završava u pozitivnom 
razrešenju ljudskih situacija i izmirenju svih strana. Naslovni lik, 
Dragiša, na kraju jednog u početku neizvesnog procesa, dobija 
posao u drugom gradu, u Ćupriji, kao nastavnik artiljerijske škole. 
Kao čitaoci, pri kraju „gledamo“ kako se lik majke smešta u stolicu 
pod sijalicom i suznim očima bulji u neki stari džemper koji je 
počela da para“ (251–252). Sin se u tim trenucima oprašta od oca 
„milujući ga svojim nasmejanim pogledom“ (253). 

Drugim rečima, Nadežda Ilić-Tutunović u ovoj priči, kao i u 
celini svog proznog opusa, iznosi na videlo, najpre ih identifiku-
jući, nijanse do tada u javnosti pa i nauci takoreći neprepoznatih 
emocija. Indikativno je, po mom uverenju, prozno prikazivanje 



9. OBRADITI TRAUMU I IZGRADITI NOVI SVET: PREPUNA ČAŠA (1953) NADEŽDE I. t.

269

onoga kako se majka nosi sa tugom rastanka sa odraslim detetom, 
i to, moglo bi se tvrditi, zdravom tugom, odnosno čineći tugu 
zdravom, budući da je i odlazak odraslog deteta u drugi grad radi 
posla (bez obzira na specifične prethodne okolnosti), zdrava faza 
u životu i odnosu roditelja i dece (o čemu je već delimično pisa-
no u Sedmom poglavlju povodom priča iste autorke). Nadežda 
Ilić-Tutunović prikazuje majčino „opraštanje“ od odraslog sina 
kroz perspektivu lika starog oca koji primećuje za nju: „Sad para taj 
džemper, pa će posle da ispravlja konce, pa da ga plete...“ (255), da 
bi zatim pripovedačica sumirala: „Pa i to samo za časak [misli se: 
stari otac upada u san]. Toliko kratko da čak ni stara nije zapazila, 
zabavljena svojim zamršenim poslom, uz koji se nekako najbolje 
spliću i razvijaju materinske misli i planovi“ (255). Na ovaj način 
je, uz iskazivanje načina na koji majke (privremeno) prevazilaze 
traumatične situacije i emocije, Nadežda Ilić-Tutunović dodala još 
jedan sloj značenja danas već izuzetno razgranatom motivskom 
kompleksu vezanom za lik Penelope u okvirima ženske književ-
nosti globalno. O tome je pisala Lada Stevanović u potpoglavlju 
„Ženske priče: niti i konopci Penelope i njenih sluškinja“ mono-
grafije Antika i mi(t) (Stevanović 2020: 89–102). 

 Kako bi priča dosledno odigrala svoju ulogu – na šta naslov 
ovog poglavlja upućuje – obrađivanja (ratnih i okupacijskih) 
trauma i propagiranja izgradnje novog sveta, a i dosledno se u 
tu svrhu služeći postupkom ekonomije pogleda, i njen završetak 
je višestruko kodiran u tom smislu. Pored već opasnog očevog 
pogleda na majku koja je pronašla svoj način za to (tkanja – pa-
ranja – tkanja), tu je lik komšije antikomuniste, koji upravo preko 
emocija, uspeva da prevaziđe ideološke razlike koje su se pojavile 
između, do rata, vrednosno usaglašenih komšija: na samom kraju 
čitaoci ga zatiču kako se trudi „da ne oseti kako mu tuga za tuđim 
sinom stiska uzdrhtalo grlo i rosom mu vlaži tamno i umorno oko“ 
(Илић-Тутуновић 1953: 254, kurziv S. B.). Sam završetak priče 
autorka je odabrala da posveti odnosu oca i sina, i potpunoj har-
moniji koja je zavladala između njih, a na taj način, moglo bi se 
tvrditi, i u zajednici koja leči svoje traume. Pripovetka se, naime, 
završava rečenicom: „I on [otac] mladalačkim koracima prođe kroz 
malo pretsoblje i zakorači dvorištem žurno i lako, noseći u duši 
Dragišino nasmejano lice i njegov pogled pun sinovljeve ljubavi 
i razumevanja“ (257, kurziv. S. B.) 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

270

9.3. „Otvorene oči“: Narodnofrontovska agitacija  
kao tema i kao pripovedni postupak

U drugom delu zbirke, uz priču „Dragiša“, književnim kva-
litetima izdvaja se priča „Otvorene oči“, po kojoj je taj deo i nas-
lovljen. Priča ima glavnu junakinju Zoru, ženu koja u savezničkom 
bombardovanju Beograda ostaje bez jedinog krova nad glavom, 
bez svoje kućice u predgrađu. I dok njena odrasla deca odlaze 
svako na svoju stranu, ona u oslobođenom Beogradu, „silom pri-
lika i zakona“, dobija sobu u stanu antikomunistički orijentisane 
porodice Popović, a oni – neželjenog sustanara. 

Kao i mnoge kratke priče korpusa angažovane ženske proze, 
i ova, bar po ovom tumačenju, ima svoj amblem, i taj amblem 
ovoga puta nije predmet, već je to nešto za ovu pripovednu funk-
ciju manje očekivano, a to su – oči. Kada se iz perspektive takvog 
razumevanja amblema unazad sagleda prethodno analizirana priča, 
može se tvrditi da je njen amblem bio nešto još neočekivanije i, 
nazovimo to tako, duhovnije – pogled. 

Zanimljivo je kako se u priči „Otvorene oči“ gradi semantika 
odabranog amblema: ona, naime, nije jednoznačna, upravo kao i 
motiv-amblem pogleda u priči „Dragiša“. Naime, na početku priče 
„Otvorene oči“ predstavljen je sloj (beo)građanske klase koji je 
čvrsto antikomunistički opredeljen. Iz perspektive junakinje Zore: 
„oni su zatvorili svoje oči za sve što se oko njih dešava, zažmurili 
su“ (185). U daljem toku priče, amblem ubrzo zadobija i drugo 
značenje, kad Zora upravo u tim mislima i od takvih misli želi 
da se odmori, pa pomisli: „Slatko je opet zatvoriti oči, smiriti se, 
odmoriti malo zamorenu misao“ (186).

Zatim, Nadežda Ilić-Tutunović prilagođava amblem očiju 
daljem razvijanju odnosa između dva suprotstavljena ženska 
lika, pohranjujući ujedno na mikronivou ove pripovetke u kulturu 
sećanja i deo postokupacijskog urbanog folklora, deo glasina i 
instant-mitova koji su nastajali i nestajali u datim tranzicijskim 
danima. Jedan od onih koji je kružio među pripadnicima građanske 
klase koja se opirala izglednoj činjenici da će u Jugoslaviji biti 
uspostavljena nova vlast i da stvari neće biti vraćene na staro, bio 
je i taj da britanski saveznici neće dozvoliti uspostavljanje ko-
munističke odnosno socijalističke države. Lik Popovićke, naime, 
saopštava Zori da su navodno stigli engleski tenkovi do Beograda: 



9. OBRADITI TRAUMU I IZGRADITI NOVI SVET: PREPUNA ČAŠA (1953) NADEŽDE I. t.

271

„Ona pogleda Zoru sažaljivo a mali zli osmeh joj zasvetli u očima 
– Nije ni čudo! Vas tamo na sastancima samo kljukaju parolama“ 
(160–161). To što Zora ili bilo ko drugi za tako nešto nije čuo, 
nije razlog da Popovićka ne podiže svoj odbrambeni mehanizam, 
verujući u ono u šta želi da veruje („Čuli biste, svakako, onoga 
jutra kad osvanu u Beogradu“, 161).

Ovako izgrađen lik Popovićke ima funkciju da prikaže ne-
trpeljivost žena viših klasa prema samoj ideji da žene, a posebno 
žene iz nižih klasa, mogu da postanu društveni subjekti odnosno 
politički relevantni subjekti. Popovićka će sa svoje zamišljene 
visine pogleda na istorijsku stvarnost jednoj takvoj, subjektom 
postajućoj ženi – izreći istorijsku presudu: „Nikada još udovice 
nisu rešavale državne stvari, verujte mi, a najmanje ljušteći krompir 
i trebeći pasulj“ (161). 

Pripovetka dalje funkcioniše tako što se korišćenje amblema 
očiju i poigravanje njim napušta, a dalji siže i oblikovanje psiholo-
gije likova razvija se drugim postupcima. Jedan od tih postupaka 
jeste produbljavanje psiholoških aspekata prikazanih odnosa, a 
drugi je sama narodnofrontovska agitacija (njene parole, iskazi i 
njena retorika), vrlo uspešno integrisana u fikcionalni svet priče, 
toliko da parolaški odnosno propagandni aspekt ne narušava čita-
lačko zadovoljstvo u doživljavanju prikazivanog sveta.

U tome daljem toku prepoznaju se karakteristike pripovedne 
poetike Nadežde Ilić-Tutunović utvrđene još od njenih (ranih) pri-
povedaka iz 30-ih godina, kao što su sklonost ka likovima mladih 
devojaka i žena i, u vezi sa njima, izražena – kako ju je Jelena Mi-
linković nazvala – urbanofilija. Ovde se te dve karakteristike lako 
mogu ilustrovati samo jednom rečenicom, onom kojom se uvodi 
lik Danice, Zorine kćeri, koja „kao dete kad se dočepa slobode 
posle duge stege, tako je ona prolazila ulicama voljenoga grada, 
žudno gledajući svaku promenu koja menja njegovo podmlađeno 
lice“ (162, kurziv S. B.).

Nadežda Ilić-Tutunović ne propušta, kao i uvek kada pri-
kazuje odnose roditelja i dece, i majke i ćerke, makar i započne, 
ocrta dublju problematiku datih odnosa, a za čije razvijanje na 
nivou jedne (reportažne) pripovetke nema prostora: „U sumrak 
već Danica stiže majci. Misao na nju joj celo popodne povreme-
no nailazila, a sada se osećala čisto zbunjena i nekako kriva pred 
njom. Sve joj se čini da majka, onako mirna i ljubazna, krije u 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

272

sebi neku uvredu; uvredu što ona, Danica živi sa svekrvom a ne sa 
njom, rođenom majkom, nego je ostavlja tako usamljenu i tužnu“ 
(163, kurziv S. B.).

Autorka je, naime, u ovoj i drugim pričama ostavila čitav svet 
značenja i znanja koja su se tih godina pojavljivala u psihoanalitič-
koj teoriji i praksi, i koju su razvijale psihoanalitičarke, a koja će 
tek postupno, i slobodno se može reći tek danas, postati deo šire 
prihvaćenih i poznatih znanja vezanih za tzv. transgeneracijske 
obrasce koji, između ostalog, predstavljaju i ozbiljnu prepreku u 
društvenoj emancipaciji žena, delujući naizgled samo na ličnom 
i pojedinačnom psihološkom nivou.

Na ovom mestu vredi načiniti digresiju i pomenuti da je 
istraživanje prve serije časopisa Žena danas, koje se kroz različi-
te individualne i kolektivne poduhvate sprovodilo u Institutu za 
književnost i umetnost, bilo prilika da se kroz rubriku posvećenu 
pedagogiji istraživačice i istraživači upoznaju sa znanjima koje 
su autorke i feministkinje različitih vokacija i provenijencija 
(književnice, naučnice, prevoditeljke, urednice) imale odnosno 
upravo tih međuratnih godina sticale o psihoanalizi, i posebno 
onim njenim aspektima koje su razvijale psihoanalitičarke. Kako 
će, između ostalog, uvid u ličnu arhivu Olge (Pops) Timotijević, 
koji je Žaneta Đukić Perišić imala prilike da učini povodom 
konferencije o časopisu Žena danas, ova, druga po redu, njegova 
urednica, redovno je čitala časopis Zeitschrift für Psychoanalitis-
che Pädagogik, koji je počeo da izlazi od 1926. godine, i izlazio, 
najmanje do 1938. godine (na osnovu dokumenata iz ličnog 
arhiva, osnovano pretpostavljam da je to časopis na koji Olga 
Timotijević misli kada pominje Psihoanalitičku pedagogiju (v. 
Ђукић Перишић 2022: 222), budući da drugih sličnih u datom 
periodu nema). Što je još važnije, istraživanje Isidore Grubački o 
redovnoj saradnji i prilozima Vere Štajn Erlih u Ženi danas poka-
zuje kako su se psihoanalitičke ideje neposredno prenosile među 
jugoslovenskim čitateljkama, i to na primeru ove „jugoslovenske 
psihološkinje, pedagoškinje i feministkinje“ koja je bila najpre 
studentkinja u Beču, „gde je između ostalog pohađala predavanja 
Alfreda Adlera, pionira individualne psihologije“ (Грубачки 2022: 
253). Ovo su samo neke od indicija koje, dakle, pokazuju koliko 
je psihoanalitičkog znanja, različitim putevima, moglo stizati i do 
Nadežde Ilić-Tutunović.



9. OBRADITI TRAUMU I IZGRADITI NOVI SVET: PREPUNA ČAŠA (1953) NADEŽDE I. t.

273

Kroz dijaloge između likova majke i ćerke, i njihove svo-
jevrsne unutrašnje monologe, identifikovan je specifičan osećaj 
krivice koji se u tom odnosu, sa obe strane, javlja. Ćerka Danica 
u jednom trenutku tako kaže majci „ – Ne znaš ti, ne možeš ti da 
zamisliš, koliko je meni teško što si tako sama i što ja ne mogu 
svaki čas da ti dotrčim“ (168. kurziv S. B.). Nadežda Ilić-Tutunović 
prikazuje jedan izrazito topao i  zdrav odnos između majke i ćerke 
(„ali Danica već ulazi i skoro je obara na postelju svojim silovitim 
zagrljajem“, 166). Majka sa svoje strane prevladava potencijalni 
nezdravi odnos, i svesno gradi i zdrav odnos između sebe kao 
majke i svoje ćerke, što se reflektuje u sledećim rečenicama: „Da, 
a šta bi bilo da joj se zdravlje sasvim poljulja; ne bi, valjda, bila 
toliko surova da zahteva od Danice da se raskida između dece i 
nje. Ona duboko u sebi potisnu taj pokret malodušnosti i pomilova 
kćer po kosi“ (167, kurziv S. B.). 

S druge strane, odnos glavne junakinje prema trenutno 
odsutnom sinu suptilno je prikazan i tek nagovešten, budući da 
je posebnu traumu vezanu za njega najadekvatnije pripovedno 
izraziti upravo nedorečenošću i posredovanim „informacijama“. 
Naime, kroz samo nekoliko reči ćerke Danice upućene majci, ćerke 
koja je u ovom slučaju i sestra, tadašnjim i današnjim čitaocima 
dovoljno je saopšteno o stanju majke koja živi u oslobođenom 
Beogradu dok se rat na drugim frontovima i dalje vodi, pa tako 
i na Sremskom frontu na kojem joj se nalazi sin: „A sve mislim 
na tebe, iako ti je teško samoj. Pa još u tuđoj kući. Pa i za Batu 
brineš“ (168). Jedna od junakinjinih novih drugarica, uključena 
u datu scenu i dati dijalog, nadopunjuje ono što treba da znamo o 
Zorinoj majčinskoj traumi. Aktivistkinja Simićka na to se nado-
vezuje: „Tako i ja: radim, govorim, smejem se i šalim, a sve mi 
moj Milan na pameti. Pa još ova prokleta zima“ (169).

S druge strane, ili, zapravo, upravo zbog date situacije i da 
bi se borila sa nepodnošljivom brigom, junakinja Zora postaje 
sve agilnija aktivistkinja u pomoći onima u Beogradu, ali i dobra 
agitatorka među ženama: „Udružuju se žene, smišljaju kako da 
pomognu ovu jadnu zemlju, zajednički rade, još kako je to dobro 
i veselo, dete moje. Kakva tuga!“ (169). Međutim, jedno je ono 
što Zora drugima govori, a drugo je ono što njoj samoj samo njeno 
telo o njenom stanju govori, jer je tih dana „neku neobjašnjivu 
nelagodnost osećala u čitavome telu [...]“ (163, kurziv S. B.). Od-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

274

nosno u tom se kontekstu, koji sačinjavaju posleratna dobrovoljna 
aktivnost žena i odnosi majke i ćerke, kristališe u priči i rečenica 
koja je postavljena kao moto ovoga poglavlja. Naime, dok se 
ćerka Danica divi majci koja učestvuje svakodnevno u brojnim 
akcijama saniranja ratnih posledica, njen lik, lik ćerke, iskazuje 
utisak sa jedne od retkih akcija u kojima je sama učestvovala, a 
to je zbrinjavanje „mališana iz Bosne“: „sve ti je to siročad, pa 
izgladovano, izbolovano. Ali se naglo popravljaju. Samo, ili se 
meni čini, kao da im je stalno neka tuga u očima“ (170, kurziv 
S. B.). Lik ćerke Danice, dakle, ne zatvara svoje oči pred tugom 
odnosno traumom dece za koju nam je sugerisano da se neće tek 
tako izlečiti, kao što i deca iskrenošću svojih pogleda čine da istina 
traume stoji pred očima onih koji ne žele da ih zatvore, i koji su, 
poput Nadežde Ilić-Tutunović, bili u stanju da je snime, fotografišu 
i zabeleže u formi kratke reportažne pripovetke.

A pomenuta majčina tj. junakinjina se nelagodnost, dakle, 
prevladava upravo akcijama koje u prvim danima oslobođenja 
organizuju podružnice Antifašističkog fronta žena Jugoslavije, i 
posledičnom agitacijom. U priču kroz govor likova i jesu direktno 
unete parole Narodnog fronta, i to tako da Nadežda Ilić-Tutunović 
nalazi način da ih umetne u govor njegovih protivnica. Naime, 
kada Zorina kći Danica iskreno i prostosrdačno pozove Popovićku 
na konferenciju žena, ova je odbija rečima: „Briga njih mnogo za 
našu decu! Oni samo jedno znaju: Front – obnova! A mi? A naša 
deca? Njima su dobri samo takvi da džaba dirindže, kao vaša 
majka“ (172–173, kurziv S. B.). 

Dalje kroz priču Nadežda Ilić-Tutunović doslovno imitira 
a možda i uz male izmene prenosi govore sa sastanka žena na 
kojima junakinja učestvuje, sastanaka i mitinga u čijem opisu 
jasno prepoznajemo manje skupove ili velike mitinge AFŽ-a, s 
tim da se u pripoveci nigde doslovno ne spominje AFŽ. Na pri-
mer, navodi se, bez velikog uvoda, deo govora mlade žene: „Mi 
imamo još veoma mnogo drugoga posla, osim fizičkoga rada, za 
koji je svima nama teško odvojiti toliko vremena, – govorila je 
mlada žena, već poznata i simpatična Zori zbog čestih i plamenih 
govora koji su uvek pokretali žene na još usrdniji rad. – Nije ništa 
manje važan zadatak za nas, svesne žene, da u svakome trenutku 
budemo spremne da govorimo u prilog našoj borbi [...]“ (174). 
Pored ovakvih pripadnica Partije, koje su tu da prenesu vrednosni, 



9. OBRADITI TRAUMU I IZGRADITI NOVI SVET: PREPUNA ČAŠA (1953) NADEŽDE I. t.

275

ideološki smisao izgradnje novog društva i projektovanih druš-
tvenih odnosa, ženski skupovi su u priči predstavljeni kao oni na 
kojima su i nepismene i polupismene žene mogle da ispovedaju 
sopstvena iskustva.

Junakinja Zora je opisana kao jedna od onih koje se dugo 
ne usuđuju da i same javno progovore, dok, s druge strane – i 
u tome je bila i osnovna vrednost ovih mitinga – postoje one, i 
Tutunovićeva ih prikazuje kroz različite uzgredne i neimenovane 
likove žena i njihove govore, spontano ustaju jedna za drugom i 
slobodno, među drugim ženama, dele svoja ratna, i ona najtrauma-
tičnija, iskustva. U navođenje tih govora, autorka integriše narod-
nofrontovske parole: „Ne dajte nikome da se baca blatom na vas, 
nego uvećavajte svoje redove!“ završne su, na primer, reči govora 
jedne Crnogorke koja je učestvovala u radu ženskog skupa. Može 
se osnovano pretpostaviti kako su ove reči odjekivale u recepciji 
prvih čitateljki ove priče: one su zvučale i kao začinjanje kulture 
sećanja na nešto što je tek prošlo, budući da se prva i najinten-
zivnija etapa narodnofrontovske obnove 1953. godine za mnoge 
stanovnike Jugoslavije praktično već završavala, iako su organi 
Narodnog fronta i dalje radili, ali su ove reči mogle odzvanjati kao 
i dalje aktuelna parola, opet zato što organi Narodnog Fronta još 
uvek vrše brojne funkcije u obnovi i izgradnji privrede, školskog 
sistema i drugih vitalnih institucija. Priče su pisane u prethodnim 
godinama, a štampanje zbirke je završeno tačno „5. maja 1953. 
godine, u Jugoslovenskom štamparskom preduzeću u Beogradu“, 
kako saznajemo na završnoj nepaginiranoj stranici knjige. Kako 
je na prve čitateljke ove priče (ali i cele zbirke) uticala činjenica 
da je pod imenom i formom Antifašističkog fronta žena Jugosla-
vije ta organizacija kasnije iste godine bila (samo)ukinuta na 4. 
kongresu AFŽ Jugoslavije, i pretvorena u drugačiju organizaciju 
odnosno više odvojenih organizacija (v. Pantelić 2012), mogla bi 
biti tema posebnog istraživanja. 

S druge strane, Nadežda Ilić-Tutunović dalje kroz priču ubed-
ljivo razvija psihološki profil Popovićke, a time i svih onih građanki 
koje sve to vreme nisu smatrale da AFŽ može bilo šta korisno i 
važno da im ponudi. Možda bi njegova uloga i trajanje bili druga-
čiji da su i ti slojevi žena osvestili svoje rodno uslovljene pozicije 
u samo naizgled klasnoj privilegovanosti. Drugim rečima, autorka 
nastavlja da nam predočava ko uporno zatvora svoje oči, i to kako 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

276

za svoju raniju naizgled privilegovanu poziciju, tako i za neminovnu 
društvenu tranziciju koja emancipaciju donosi „drugim“ ženama.

Lik Popovićka u ovome periodu, naime, počinje da osvešćuje 
šta znači klasna potčinjenost žena, ali svesno bira da se na tome 
zadrži samo do granice lične situacije odnosno da svesno zatvori 
oči za sve druge žene. Ona razmišlja o tome da je „pre imala stalnu 
služavku i devojčicu oko dece, i još se žalila kako jedva stiže da 
održi stan u redu. A sad sve mora da nabavi, i da skuva: jedino 
rublje što joj drugi pere. Valjda još i to! Taman posla! Pa ona i 
onako ne može izdržati“ (Илић-Тутуновић 187–188). Pripoveda-
nje se odvija u tom smislu i kroz tehniku doživljenog govora lika 
Popovićke: „Ti si sad kao ona tvoja predratna bedinerka, koja je 
imala muža i dvoje dece, isto to dirindženje ti predstoji; ona je, 
istina, radila i kod tebe, ali ti danas imaš nabavku, koja ti odnosi 
skoro isto toliko vremena. A prema svemu tome ima da se udesi 
i sav ostali život, i odnosi sa ljudima i vaspitanje dece. Da, da. 
Prokleti osećaj privremenosti svega ovoga“ (188–189). 

Klasna tranzicija se zapravo uveliko odigrava, a to onda 
menja i odnose muža i žene, ali ne pogađa isto oboje – muškarca 
i ženu, i tek tu se vidi – kako Tutunovićeva to dobro prikazuje 
– da su muškarci i žene različita klasa, što se nije nužno toliko 
primećivalo dok su živeli u klasnom društvu, a u njemu u najvišoj 
klasi, i dok su u kući imali još jednu ženu. 

„Uvek joj dostigne snage da sve spremi i da za sve vreme dok su 
gosti tu bude okretna i vesela. Ali kad se sve to svrši, kad ostane 
sama, u svemu tome haosu, pred zadacima koje donosi novi radni 
dan! Njoj treba pomoći! A njen muž je ostao gospodin, kao što je i 
bio, jedino što se gnjavi sa tim sitnim honorarnim poslovima. Ali je 
to ipak nešto što se da podneti i nešto što ga ne ponižava. On samo 
više radi, ali on se nije pretvorio u služavku, u trčkaralo, u Pepelju-
gu, koja od jutra do mraka ne izlazi iz uglja, pepela, đubreta“ (189). 

Dalje kroz pripovetku Nadežda Ilić-Tutunović sučeljava sta-
vove Popovićke i Zore i aktivistkinja koje su Zori došle u posetu. 
Iz tog se sučeljavanja postaje očigledno da među pripadnicima 
različitih klasa deluju potpuno različite logike. 

„ – Vi takođe dobro znate da je naša država postradala u onome 
ratu kao možda nijedna. Vi znate šta je učinilo bombardovanje i 
kako je sve naše krajeve opustošio okupator. Vi...



9. OBRADITI TRAUMU I IZGRADITI NOVI SVET: PREPUNA ČAŠA (1953) NADEŽDE I. t.

277

– ako je siromašna, neka ne ratuje. Rat je luksuz! Neka ne zastra-
njuje, pa će se naći ko će je pomoći!“ (192).

U jednom trenutku autorka – iz Popovićkine perspektive, kada 
se ovoj ukaže kako će izgledati i njena buduća perspektiva, ukoliko 
i ona bude prinuđena da preuzme deo poslova koje su do tada radile 
žene nižih klasa – otkriva sledeće: „Samo praznine od poispadalih 
prednjih zuba čine da ona izgleda dosta starije i zapuštena“, odno-
sno: „’Bože, je li to moguće da je ona svega osam godina starija 
od mene. Pa to je grozno!’ Popovićka je sa jezom osećala kako taj 
grubi život povlači i nju, kako je gnječi, kako joj surovom rukom 
ispisuje po licu crte napora i prevremene starosti“ (196). 

***
Priča se, za razliku od nekih prethodnih, ne završava izmire-

njem. Ona se ipak završava slikom trajnog sukoba, tj. slikom ženâ 
kao klasnih neprijatelja, koje se ne mogu izmiriti, koje će klasni 
neprijatelji i ostati, i koje neće iskoristiti naslućenu mogućnost da 
se sve žene ujedine kao posebna klasa koja nastaje u preseku svih 
klâsa, kao klasa ženâ. Dakle, reč je o temi i činjenici opisanoj kod 
Milke Žicine i drugih autorki 30-ih godina 20. veka, ta se tema-či-
njenica ponavlja odnosno obnavlja i ovde. Autorke angažovane 
ženske proze jesu uvele ovu temu u srpsku i jugoslovensku prozu. 
U ovoj priči ta se činjenica iskazuje kroz perspektivu lika Zore: 

„Zora je više neće slušati. Ne, neće ona više videti Zorin prijateljski 
osmeh, ni čuti iskrenu, toplu reč – sve je to presušilo, stuknulo pred 
vodopadima njene govorljivosti, pred izlivima pakosti i mržnje, koje 
bi mogle da otruju čitav jedan grad. Saznanje nije nimalo prijatno: da 
ima ljudi sa kojima Zora ne može da se složi. Ta to je bio njen ponos, 
skrivena snaga, ono čime je uvek imponovala deci i susedima“ (196).
„I to je nešto što je pogrešno mislila. Ta krov ne vezuje i ne izjed-
načuje ljude. I miš i mačka žive pod jednim krovom, a ipak su 
neprijatelji!“ (197). 

Sam kraj pripovetke uobličen je najkarakterističnijim postup-
kom otvorenog završetka, ali se ta otvorenost sižejnih i fabularnih 
mogućnosti odnosi na dalji život glavne junakinje, tj. one koja je 
izabrala put emancipacije koji joj se u novom svetu prvi put i uka-
zao kao mogućnost. Priča u završnom pasusu prikazuje junakinjin 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

278

izlazak iz kuće, u kojoj ostavlja odnose među ženama različitih 
klasa, koji se očigledno – po svemu što Nadežda Ilić-Tutunović 
pričom implicira i eksplicira – neće razvijati u smeru idealne 
utopijske projekcije. Drugim rečima, autorka je prikazala da kod 
junakinje dolazi do osvešćivanja po tom pitanju, i da ona nije 
zatvorila oči pred činjenicom da se sve revolucionarne zamisli 
neće ostvariti u društvenoj i životnoj praksi.

Junakinja se, zato, kreće ka onome što je u kontekstu revo-
lucionarne promene moguće, i ka čemu može da teži otvorenih 
očiju, što je konkretno i već opipljivo, a što je ovde predstavljeno 
kroz sitne uspehe u aktuelnom aktivističkom radu Antifašističkog 
fronta žena, odnosno, to je – uopštenije rečeno – drugačiji položaj 
za žene njenog klasnog porekla u novom društvu: „Tako razmiš-
ljajući dočepala se Zora ravnoga pločnika, pa joj se misli počele 
kidati, bledeti. Sve snažnija postajala je želja da što pre stigne do 
Simićke, da pita, da vidi: koliko je darova već nakupljeno, i kakvi 
su dalji izgledi u njihovoj ulici“ (197).

Kako je podnaslovom eksplicirano, ova priča je izdvojena 
kao ona u kojoj se posleratna praksa i agitacija Narodnog fronta 
Jugoslavije javlja i kao tema, ali se ona – kao što je pokazano – 
integriše u svet pripovetke i kao deo sâmog pripovednog postupka. 
Kao što je takođe pokazano, Nadežda Ilić-Tutunović je, kao i u 
drugim svojim pripovetkama, zainteresovana pre svega za žensko 
iskustvo prakse-procesa-teme koji bira da prikaže, a unutar njega 
– za razlike i „nijanse“ u eksploataciji između muškaraca i žena u 
odabranom iskustvu-procesu. Uz sve te nabrojane činioce, uz sve 
ambivalentnosti ali i ozbiljne nedostatke u politici emancipacije 
žena u nastajućoj socijalističkoj Jugoslaviji, ova je priča, zajedno 
sa još nekima, prikazala ono što jeste bio realni i vidljivi učinak 
takve politike vođene „odozgo“, a to je unutarnje, psihološko oslo-
bađanje žena koje se u datom društvenom kontekstu neminovno 
odvijao „odozdo“. On je uključivao promene rodnih odnosa, ali 
i promene u sklopu ukupnih porodičnih konstelacija, kao i (ne)
mogućnost promena određenih klasnih aspekata u odnosima 
između svih žena kao grupe odnosno klase. Analiza pripovetke 
„Otvorene oči“ vraća nas zato i zaključku iznetom na kraju Petog 
poglavlja ove monografije. U njemu sam se pozvala na važno 
uočavanje Žarke Svirčev povodom predratne pripovetke Nadež-
de Ilić-Tutunović, pripovetke „Tajna“, a to je prisustvo kritički i 



9. OBRADITI TRAUMU I IZGRADITI NOVI SVET: PREPUNA ČAŠA (1953) NADEŽDE I. t.

279

akademski slabo zapažene teme ali i etike ženskog prijateljstva u 
(modernističkoj) ženskoj prozi. Polazeći od tog uvida, a postav-
ljajući ga u kontekst obrađenih do tada analiziranih pripovedaka 
30-ih godina, primetila sam da se angažovana ženska proza, sa-
gledana kao celina, primarnije bavi temom ženskog neprijateljstva 
koje proizilazi iz klasnog neprijateljstva, odnosno iz pripadnosti 
određenih junakinja različitim tj. sukobljenim društvenim klasama. 
Ova kasnija pripovetka Nadežde Ilić-Tutunović potvrđuje domi-
nantnu zaokupljenost angažovane ženske proze datom temom a 
zapravo i datom činjenicom neprevladivog klasnog neprijateljstva 
i nemogućnosti da žene većinski sagledaju sebe kao posebnu klasu 
– što bi onda vodilo i stvarnoj uzajamnoj solidarnosti, pa tako i 
efektivnijoj promeni rodnih društvenih odnosa moći. Pripovetka 
„Otvorene oči“ potvrđuje da se stvarna solidarnost između žena i 
dalje odvija unutar postojećih „klasičnih“ klasnih granica: juna-
kinja pripovetke razumevanje, podršku i prijateljstvo pronalazi 
isključivo među ženskim likovima koji i sami pripadaju njenoj 
(deprivilegovanoj) klasi. 





281

10. DO DANAS (1956) FRIDE FILIPOVIĆ

„Pričaju da je ceo Balkan slobodan, 
da je osnovan 

savez balkanskih federativnih republika – Solun glavni grad.
I još razne divne stvari takve pričaju.

Ako nije sve u celosti istina – biće skoro – mi to svi znamo“

(Hana Levi, B. B. 22. 11. 1944; 
Levi 2024: 66).

Analizu sakupljenih, odabranih i objavljenih posleratnih 
pripovedaka Fride Filipović u zbirci Do danas – čija godina 
objavljivanja predstavlja završnu godinu sagledavanja politike 
Narodnog fronta u jugoslovenskom (književnom) slučaju u ovoj 
monografiji – vredi započeti zapisom iz posthumno objavljenog 
logorskog dnevnika njene vršnjakinje i drugarice Hane Levi (Levi 
2024), izdvojenim kao moto ovog poglavlja. Ovakva optimistička 
projekcija, kakvu prepoznajemo u zapisu Hane Levi, formulisana i 
napisana u najtežim i najneizvesnijim, i od sveta najizolovanijim – 
logorskim – uslovima s pravom se može shvatiti kao svedočanstvo 
o posebnom generacijskom kapacitetu za utopijsko mišljenje i 
delovanje svih ovde izabranih autorki. O tome kapacitetu svedoče 
i sećanja zatvorenica na zatvorske dane Mile Dimić, navođena u 
Šestom poglavlju ove monografije.

Iako je globalna pobeda antifašizma u samoj praksi i kon-
kretnim posleratnim situacijama, pored širenja optimističkih per-
spektiva i realnog otvaranja novih životnih mogućnosti, donosila 
i mnoga, pa i vrlo duboka razočarenja, dati isečak iz logorskog 
dnevnika Hane Levi mogao bi biti dobra osnova za razumevanje sa 
kakvih su polaznih pozicija vere, optimizma i otpora pa i otpornosti 
pripadnice ove političke generacije (v. Grubački 2020), ulazile ne 
samo u ilegalnu antirežimsku borbu 30-ih godina, u partizansko ra-
tovanje tokom 40-ih i, svakako prisilno, među zatvorske i logorske 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

282

žice, već i sa kojim su emotivno-etičkim kapacitetom započinjale i 
kreativno ostvarivale saniranje trauma i razotkrivanje tabua posle 
okončanih borbi i preživljenih traumatskih iskustava.

***
Zbirku pripovedaka Do danas (1956), koja sabira odabrane 

pripovetke pisane i objavljene u periodici u vremenu od 1945. do 
1954. godine, uključujući i jednu (preostalu) iz 1940, treba posma-
trati kao autorski odabir i kao autorski komponovanu zbirku Fride 
Filipović, na šta dodatno ukazuje i Beleška o piscu na kraju knjige 
(„Svojim izborom novih priča Frida Filipović se danas predstavlja 
kao zreo pisac koji je svu pažnju poklonio kratkoj pripoveci i 
u njoj našao sopstveni izraz“, Ђ. Л. nepaginirano, Филиповић 
1956, kurziv S. B.). 

U potencijalnim novim reizdanjima ovu zbirku vredi i očuvati 
kao takvu u celini. Zapravo je to stav koji se može primeniti na 
sve zbirke svih autorki angažovane ženske proze. U problemskim 
studijama o toj prozi, pak, nije moguće držati se uvek istog prin-
cipa i pri analizi zbirki (metodom priča-po-priča i, unutar njih, 
reda-po-red), ali to jeste princip kojim se bar treba voditi, jer svim 
postupcima kojima čuvamo autorsku volju ovih pripovedačica, na 
najadekvatniji način nadomešćuju se interpretativne praznine koje 
su u istoriografiji srpske i jugoslovenske književnosti postojale 
zbog previđanja ili umanjivanja značaja njihovih delâ. 

Kada je u pitanju neposredni angažman u okvirima delovanja 
Narodnog fronta Jugoslavije i Antifašističkog fronta žena Jugosla-
vije odnosno Srbije, jedno podrobno arhivsko istraživanje pružilo 
bi pouzdan i potpun pogled i na odgovarajući rad Fride Filipović, a 
ovde, držeći se okvira angažovane proze, treba dodati da je u sklopu 
tog aktivističkog rada ova autorka, u izdanju Izdavačkog preduzeća 
„Prosveta“ odnosno samog Narodnog fronta Srbije (kako su se ta 
izdanja uobičajeno dvostruko obeležavala), 1946. godine objavila 
zbirku priča za decu Medved Buca i lutka Luca (Филиповић 1946), 
s namenski pravljenim ilustracijama Đorđa Lobačeva.

Frida Filipović nije se u komponovanju zbirke Do danas 
vodila hronološkim principom, u smislu da nije nizala pripovetke 
od one najranije napisane do one nastale najkasnije (što bi takođe 
imalo određenog smisla), već upravo – može se tvrditi – određenim 
„muzičkim“ principom, melodijskim i ritmičkim, na šta sama reč 



10. DO DANAS (1956) FRIDE FILIPOVIĆ

283

komponovanje primarno i upućuje, a što je primećeno i u Petom 
poglavlju monografije povodom njene prve zbirke priča. U jednoj 
od nekoliko mogućih definicija kratke priče koje je ocrtala kasnije, 
Frida Filipović je napisala da je „kratka priča u književnosti ono 
što je u muzici kratka kamerna kompozicija, za jedan ili dva instru-
menta“ (Filipović 2002: 160). U tom smislu, autorka je svoje zbirke 
komponovala kao koncerte kamerne muzike: svaka priča doživljava 
se i kao celina za sebe (zbog čega u muzičkom izvođenju posle svake 
pojedinačne kamerne kompozicije sledi aplauz i kratka pauza) ali i 
kao neodvojiv deo celine (zbog čega kompozicije i jesu objedinjene 
u jedinstven koncert izvodeći se jedna za drugom).1

Muzika se na različite načine pojavljuje kao motiv i tema u nizu 
priča zbirke Do danas, a autorkа srpskohrvatskom jeziku, upravo 
u ovoj zbirci, u slavu muzike dodaje jednu novu reč: melomanija 
(Филиповић 1956: 107). Kasniji intervju iz 1998. godine, kao 
svojevrsna usmena autobiografija, otkriće nam da je Frida Filipović 
intenzivno slušala klasičnu muziku, posebno u poslednjim godinama 
svog života (USC Shoah/Filipović 1998). Muzika će odigrati jednu 
od ključnih uloga i u filmu Potraži Vandu Kos (1957) za koji je 
scenario je pisala upravo tokom godina kada je uobličavala i svoju 
zbirku Do danas. Muziku za film uradio je Dragutin Savin. 

Odnosno, film Potraži Vandu Kos – koji je režirao Žika Mi-
trović, pomno sledeći scenaristička značenja koja je postavila Frida 
Filipović – zapravo je kao izvrstan rezultat bio moguć zahvaljujući 
originalnosti scenarija, a sam kvalitet scenarija zahvaljujući pret-
hodnoj dugoročnoj pripremi kroz pripovedačku praksu autorke. 
Motivi i različiti mikropostupci iz priča zbirke Do danas mogu 
se jasno prepoznati kao postupci filmske naracije tokom gledanja 
ovog filma. To je još jedan od razloga zbog kojeg ovu zbirku vredi 
čitati kao celinu. 

Zbirku čini jedanaest priča nanizanih ovim redom: „Kao 
rosa“, „Ruže na porcelanu“, „Sasvim fini gospodin“, „Školski 
drug“, „Bele čarapice“, „Do večernjeg voza“, „Allegro ma non 
tropo“, „Sitnica“, „U novom parku“, „Žensko“, „Čarobna fijoka“. 
Kada se u takvoj kompoziciji sagledaju teme i značenja priča, uka-
zuje se da je Frida Filipović uokvirila zbirku, pa tako i njeno glavno 

1	 Zahvaljujem se mr Jeleni Ivanišević na razgovorima o kompoziciji 
zbirki Fride Filipović i drugih autorki angažovane ženske proze. 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

284

značenje, svojim najtrajnijim temama: žensko-muškim odnosima, 
eksploatacijom ili pobunom žene u patrijarhalno-kapitalističkim 
konstelacijama i prenošenjem mehanizama koji društveno podre-
đuju žene ili ih povezuju kroz generacije i epohe. U taj okvir svojih 
„večitih“ tema, Frida Filipović smestila je niz priča s okupacijskom 
i postokupacijskom tematikom – kojoj su se bile, dakle, okrenule i 
druge autorke angažovane proze, kao novom neposrednom izazovu 
na koji se mora angažovano odgovoriti. Jedan deo tih „unutrašnjih“ 
priča zbirke Do danas bavi se tragičkim aspektima okupacije, dok 
se drugi bavi bezazlenijim temama postokupacijske svakodnevni-
ce. Čitane redom, ove priče, kao i one u prethodnoj zbirci Priče 
o ženi, ostavljaju utisak pripovednog ritma koji nam autorka sada 
i otkriva naslovom jedne od njih: allegro ma non tropo. Pripo-
vetke i zbirke kao celina ispripovedane su, drugim rečima, živim 
stilom i dovoljno brzim ritmom, ali opet ne i prebrzim, kako bi se 
svi složeni odnosi likova ili širina slike jasno oslikali, odnosno u 
vedrom tonu onoliko koliko to tema dozvoljava.

Za ovu priliku posebno će biti izdvojena i analizirana prva 
priča u zbirci. Pripovetka „Kao rosa“ obeležena je kao prvobitno 
objavljena ili pak dovršena 1952. godine. I ova pripovetka Fride 
Filipović spada u red onih koje pokazuju da ova autorka nije bila 
slučajna prevoditeljka teorijskih monografija i članaka koje će tek 
prevesti u godinama koje dolaze, odnosno da ti prevodi nisu bili 
samo rezultat narudžbe izdavača ili časopisnog urednika. Jedan 
od aspekata priče, prikazivanje – implicitno ili čak eksplicira-
no – bračnih odnosa kao elementa kapitalističke proizvodnje i 
reproduktivnog rada u kapitalizmu, neposredno otkriva koliko je 
Frida Filipović već iskustvenog i čitalačkog (pred)znanja imala 
da bi prevodila, na primer, članke za časopis Marksizam u svetu. 
Svakako, osnovna znanja iz sfere marksizma i različitih marksi-
stičkih pravaca morala su biti deo znanja ove višestrane autorke 
još krajem tridesetih godina 20. veka, ali se može reći da se nešto 
više prepoznaju u nekoliko posleratnih pripovedaka nego što je to 
slučaj u prvim pričama, sadržanim u zbirci Priče o ženi (1937) i 
pripoveci „Žensko“ (1940), koja je, kao što je rečeno, inače i sama 
ušla tek u ovu posleratnu zbirku kao jedina napisana i objavljena 
pre rata. 

Kada je o prevodima, dakle, reč, iako je Marksizam u svetu: 
časopis prevoda iz strane periodike i knjiga (1974–1988), 80-ih 



10. DO DANAS (1956) FRIDE FILIPOVIĆ

285

godina 20. veka donosio tekstove o najaktuelnijim problemima 
kapitalizma i socijalizma, pripovetke ili tek delovi nekih pripo-
vedaka Fride Filipović govore da je ona bila i epistemološki i 
naučno, a ne samo iskustveno i filološki, „spremljena“ i kom-
petentna prevoditeljka tih tekstova. Radi ilustracije, navešćemo 
naslove nekih od tekstova koje je Frida Filipović za ovaj časopis 
prevela: „Integracija poljoprivrede u industrijsko društvo“ Kloda 
Fora (1983), „Marksova ideja klasne politike“ Etjena Balibara 
(1985), „Tehnologija i rad u istočnim zemljama: slučaj Mađarske 
i DR Nemačke“ Ditriha Kosa (1986), „Industrijalizovati bez tej-
lorizacije“ Žana Rifea (1986), „Da bi se izašlo iz kapitalizma“ i 
„Automatizacija i politika radnog vremena“ Andre Gorca (1986 
/obeležene su godine objavljivanja prevoda/)“ itd. Osnovano se 
može pretpostaviti da je Frida Filipović čitala ostale tekstove iz 
istog časopisa, koje su prevodili drugi.

Analiza pripovetke „Kao rosa“ ni približno se ne može 
svesti na upravo objašnjeni aspekt, i čak se može čitati i tumačiti 
bez ikakve svesti o njemu, ali podsećanje na ovaj deo mišljenja 
i opusa Fride Filipović jeste jedan od mogućih načina kako se sa 
celovitijom analizom pripovetke može početi. 

Priča je ispripovedana iz perspektive šestogodišnje devojči-
ce, odnosno pripoveda je u prvom licu odrasla junakinja koja se 
postavlja u nekadašnju sopstvenu dečju perspektivu. Pri tome, ova 
narativna instanca oblikovana je tako da odrasla junakinja u pri-
povedanju „isključuje“ koliko god je to moguće naknadna znanja o 
svetu i ljudskim odnosima. Očuvanje perspektive šestogodišnjakinje 
važno je kako zato da bi se što autentičnije prikazala doživljavanja i 
mišljenja devojčice (što je za Fridu Filipović, kao što se iz prethodnih 
poglavlja vidi, bilo važno još od prvih pripovedaka), tako i da bi se 
ujedno ostvarivao efekat očuđenja – koji se u proznoj književnosti 
najjednostavnije postiže upravo na taj način. Naravno, naknadna 
znanja, znanja odrasle žene, isključuju se onoliko koliko održivost 
vođenja priče dozvoljava i koliko održivost „bešumne“ komunika-
cije sa čitaocima dopušta, što znači da ona u isto vreme jesu itekako 
prisutna kada je to za priču potrebno. Kao i uvek, ta znanja vidljiva 
su pre svega u znanju govora i jezika tj. načina izražavanja. Nužna 
manipulativnost ovakve pripovedačke instance u prvom licu deo je 
uobičajenih konvencija književne komunikacije, prećutnog pakta 
između autorske ličnosti i čitalačke publike, a u slučaju priče „Kao 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

286

rosa“ ona se sa čitalačke strane dobro prihvata jer je besprekorno 
izvedena, bez „pukotina“ i bez vidljivih „šavova“.

Kao što je to čest slučaj u ženskoj prozi, motiv bolesti od-
nosno zdravlja, ako već nije tema pripovetke, u njoj igra nekakvu 
ulogu: u ovoj priči to je uloga pokretača radnje. Na pregledu nakon 
preležane lakše bolesti, lekar zaključuje da je devojčica suviše 
anemična i da kao takva ne može da bude upisana u školu (a praksa 
odlaganja polaska u prvi razred osnovne škole iz zdravstvenih ili 
drugih razloga u međuratnoj Jugoslaviji bila je uobičajena), pa 
je to prilika da se tema i lik pametne i samosvesne pa i samouke 
devojčice odnosno potencijalne buduće emancipovane intelektu-
alke, koji se u srpskoj ženskoj prozi pojavljuje još u poslednje dve 
decenije 19. veka (Tomić 2014: 144–145), odmah postavi pred 
čitaoce: majka negoduje na ideju odlaganja polaska u školu zbog 
činjenice da je devojčica „vrlo bistra“ i da je „celu azbuku već 
naučila“ i to sama (Filipović 1956: 5). Ovo je, napomenimo i to, 
jedan od autobiografskih momenata u prozi Fride Filipović. Kako 
iz intervjua datog 1998. godine za Fondaciju Šoa saznajemo, Frida 
Grajf je, bar po sopstvenom svedočenju dakle, krenula u školu i 
nešto ranije, 1919. godine, jer se pokazalo da je za to „sposobna“ 
(v. USC Schoah 1998).

Pošto se, u svetu priče, duži boravak u čistoj prirodi za de-
vojčicu po savetu lekara ipak mora obezbediti, Frida Filipović tu 
pokretačku situaciju spretno – u isto vreme i postupno i dovoljno 
„brzo“ – uvezuje sa temom siromaštva i društveno-ekonomske 
hijerarhije. Kako devojčica pored majke, koja radi kao krojačica, 
živi sa ujakom koji joj zapravo zamenjuje umrlog oca, kroz samo 
jedan dijalog se nenametljivo otkrivaju znaci siromaštva i neki od 
socijalnih uzroka devojčicinog slabog zdravlja (ujak primećuje 
da je lekar primetio, „i vlagu na zidovima“, Isto 6), kao i briga 
o troškovima planiranog izmeštanja „na vazduh“. A zatim, opet 
suptilno, majčin dolazak jednog dana s novom odećom i sandalama 
koje su devojčici velike („Ništa. Rasteš ti“ , Isto 6) i s pitanjem da 
li joj ćerka voli Jelku gospa-Kosinu, scena je koja sasvim vezuje 
čitalačku pažnju i priprema je za dolazeća značenja priče. 

To je idealan „trenutak“ da nas Frida Filipović, svojom oči-
glednom sklonošću ka filmskom načinu pripovedanja, lako vrati u 
prošlost (kroz reči pripovedačice), pa tako saznajemo da devojčica 
nije ni zapamtila oca, rođenog Užičanina, koji je „umro za vreme 



10. DO DANAS (1956) FRIDE FILIPOVIĆ

287

rata u internaciji, od tifusa ili od gladi“ (7), a majka je sa njom 
nejakom napustila taj grad, i nije se vratila ni u rodni Srem, već je 
došla kod svog brata koji je posao našao u Bosni, gde je u Sarajevu 
radio kao sajdžija, te pritom i sam ostao bez supruge za vreme rata. 
Sećanje devojčice na prvi dolazak u Sarajevo takođe u čitalačkoj 
imaginaciji izaziva utisak uvodnih filmskih scena koje moraju biti 
dovoljno žive i sa širom panoramom (grada), a ujedno i sa nekoliko 
detalja, kako bi u potpunosti osvojile pažnju „gledalaca“. 

Kako radnja odmiče, prvo lice pripovedanja na momente 
ostavi i utisak trećeg odnosno sveznajućeg pripovedanja, tj. Frida 
Filipović nas vešto vodi od širih opisa ili uvida do slika najuže 
izvedenih kroz optiku devojčice. U potonjem smislu, na primer, 
pripovedačica opisuje gospođe koje dolaze u majčin krojački 
salon (koji se brzo uspešno razvio, a majka se specijalizovala za 
izradu finog donjeg rublja i „devojačke spreme“ za udaju): „U to 
vreme, oko devetsto dvadesete, gospođe su nosile čudne šešire, 
ravno nabijene na čelo do očiju, haljine sa niskim strukom, uzane 
i šiljaste cipele i ’flor čarape’ nežnih boja“ (9), i taj opis prenosi 
čitateljku k sveznajućoj perspektivi, a ujedno izgleda i kao slika iz 
ilustrovanih modnih magazina međuratne epohe. Zatim, i u tome 
se ogleda pripovedačko umeće Fride Filipović, fokalizacija se već 
u sledećim rečenicama menja i pripovedački pogled se udubljuje 
u intimu devojčice: 

„Mene je očaravao izgled tih žena, njihova krzna, njihovi mirisi. 
Maštala sam o tome kako bi lepo bilo da mi je neka od njih majka, 
pa da me miluju njene prstenjem okićene ruke. Mislila sam da je 
moja mati gruba i neosetljiva. Ona me je često terala od sebe: – 
Dalje od mašine, dok te nisam izudarala! A gospođe, kad bi me 
primetile, bile su tako ljubazne!  – To je vaša devojčica? – pitale 
su majku. – Kako se zoveš, dušo?“ (9).

Zapravo, u isto vreme, kroz prenošenje reči majke i gospođa, 
isečke iz onoga što se zbivalo i govorilo u krojačkom salonu, au-
torka kontrastira značenje doživljaja devojčice: prikazana situacija 
otkriva da mati nije gruba i neosetljiva, već da, kako najbolje zna 
i ume, čuva svoju ćerku od fizičkih povreda koje joj može naneti 
mašina, a do situacije da uopšte mora da je čuva dolazi zato – i to 
već spada u vantekstualno čitalačko znanje – što ćerku mora da 
vodi sa sobom na posao. To pak mora da čini jer nema uslova da je 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

288

ostavi nekome na čuvanje, dadilji na primer, kojoj, nasuprot tome, 
„nežne“ gospođe koje posećuju krojački salon mogu po potrebi 
da ostave svoju decu, čak i kada su nezaposlene.

Nakon ovog svojevrsnog uvođenja tj. ekspozicije, pravi 
zaplet priče počinje odlukom majke i ujaka da devojčicu(-pripove-
dačicu) Milicu pošalju na dugi boravak u selo sa osamnaestogodiš-
njom devojkom Jelkom, ćerkom majčine mušterije gospođe Kose 
Hadži-Jevtić. Ispostavlja se, naime, da su roditelji Hadži-Jevtići 
rešili da Jelku po kazni pošalju u jedan pansion  podno Romanije 
(„Janaček“), kako bi se „urazumila“ i prihvatila nametnutu joj 
udaju za starijeg a bogatog čoveka, udaju, dakle, kojom će se 
očuvati i bogatstvo i status roditelja.2 Devojka Jelka u međuvre-
menu se bila zaljubila u jednog studenta, kao i on u nju, a roditelji 
su njenim privremenim sklanjanjem iz grada, iz Sarajeva, rešili 
da učine da ona na svoju ljubav/želju zaboravi. U pripovedanju 
devojčice-odrasle žene (čime nam Frida Filipović najviše od svih 
svojih do tada napisanih pripovedaka otkriva da je u pripovedačkoj 
figuri zapravo i ona lično, sa svim svojim iskustvima i znanjima), 
objašnjeno je nešto što bi se moglo nazvati bračnom ekonomijom, 
i to tako da se iz svega nekoliko redova očitava kako u bračnoj 
učestvuje ukupna patrijarhalno-kapitalistička ekonomija, sa sve 
pratećom korupcijom:

„Ona je već godinu dana isprošena za bogatog čoveka. (’Pola 
Posavine je njegovo’, rekla je mati.) Rešeno je da svadba bude u 
jesen, kad Jelka navrši osamnaestu. Ali zimus, na nekoj zabavi, 
Jelka se zagledala u nekakvog studenta. Sastajala se s njim, dopi-
sivala i – kad su joj roditelji uhvatili tu prepisku – priznala da ga 
voli. Za verenika više ni da čuje. Hoće da mu vrati prsten. I sad, 
da ne bi pukla bruka po čaršiji, i da bi ’uklonili  dete od napasti’, 
Hadži-Jevtići su dokonali da će najbolje biti ako Jelku pošalju preko 

2	 Tek na sledećim stranicama saznajemo o tome bogatstvu, o pov-
ezanosti onih kojima odgovara status quo (naslućujući delovanje mehanizma 
saveza elita koji je definisao nemački istoričar Fric Fišer, v. Fišer 1985), ali 
i o mizoginiji koju Frida Filipović  uvodi kao temu nimalo slučajno baš na 
tom mestu: „Jelkin otac je bio trgovac kožom na veliko, vlasnik mnogih 
kuća. ’Njima o slavi vladika dolazi’, govorila je moja mati s poštovanjem. 
Od nje sam čula još nešto, za mene čudno: da je Sima Hadži-Jevtić omrznuo 
ženu što mu je rodila tri kćeri a nijednog sina i da po Jelkinom rođenju tri 
dana i tri noći nije kući dolazio...“ (Филиповић 1956: 12). 



10. DO DANAS (1956) FRIDE FILIPOVIĆ

289

leta nekoj udovici, penzionerki, koja je prošle jeseni uz njihovu 
pomoć podigla vilu u obližnjem letovalištu, pod Romanijom. Ta 
udovica je inače njihov dužnik, a uporno je pozivala da joj neko 
od njih dođe u goste...“ (Филиповић 1956: 11).

Dve majke, Jelkina i Miličina, shvataju da njihove kćeri obe 
mogu imati koristi od zajedničkog boravka u prirodi: Jelkina po-
rodica sve plaća, ali obezbeđuje na tome prinudnom odmoru bar 
nekakvo društvo svojoj kćeri, a Miličina majka obezbeđuje svojoj 
ćerki lekarski propisan dugi boravak u prirodi, koji sama ne može 
da finansira. Međutim, bračna ekonomija, kao deo sveopšte kapi-
talističke ekonomije, reflektuje se, kako priča dalje pokazuje, još 
dublje na ove poslovno-lične odnose kao i one, između devojčice i 
devojke, za koje se činilo da mogu koliko-toliko da sačuvaju okvi-
re ličnog i intimnog, odnose uzajamne simpatije koja se između 
njih uspostavila: „Ta žena nema srca, govorila je o njoj moja mati 
tih dana. Čak i meni dođe žao onog njenog deteta kad ga vidim 
onako – crvenih očiju. Već mi je krivo što sam Milicu pristala da 
šaljem sa njom. Sad odnekud ispada kao da Jelka zbog nje mora 
na selo, a ne zbog toga što hoće silom da udaju dete – mlado kao 
rosa...“ (13, kurziv S. B.). U govoru junakinjine majke krije se i 
odgovor na pitanje odakle priči njen naslov. 

U toj pak mladosti, za koju se ovim poređenjem vezuje i 
čistota, druga a često i prva asocijacija odnosno epitet koji je u 
srpskohrvatskom jezičkom nasleđu i osećaju vezan za imenicu 
rosa nalazi i odgovor na pitanje zašto je priča uopšte i napisana, 
odnosno najdublji njen smisao u razotkrivanju opšte patrijarhal-
no-kapitalističke ekonomije. Mladost i nevinost devojke, čija 
se udaja bukvalno tempira za najraniji datum kada će ona biti i 
zakonita, zalog je koji roditelji polažu zarad održanja porodičnog 
društvenog i ekonomskog statusa. Ta žrtva položena u zgradu 
društveno-ekonomskih odnosa, zgradu koja „mora“ ostati čvrsto 
na svojim temeljima i nepromenjena, zaista će, do kraja pripovetke 
– uprkos brojnim obrtima kojima nam Frida Filipović povremeno 
budi nadu u drugačiji, po devojku povoljniji, rasplet – i ostati žrtva. 
Utisak je na kraju tim bolniji jer su rukavci pripovedanja prethodno 
opravdavali drugačije horizonte očekivanja čitateljki i čitalaca. 

A upravo to da je dete mlado ali i čisto-nevino kao rosa, Frida 
Filipović je pripovedački vešto, i kao „činjenicu“ i kao lajtmotiv-



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

290

sku leksemu, ugradila u razobličavanje manipulacije koju sami 
roditelji i čitava zajednica sprovode nad žrtvom koju uziđuju u svoj 
sistem. Na to što je devojka jasno izrazila svoju volju i želju, i sama 
napisala pismo u kojem planiranom mladoženji piše da se neće za 
njega udati, roditelji odgovaraju manipulacijom njenom mladošću 
odnosno uzrasnom graničnošću pa i zakonskom graničnošću njene 
pozicije: „ – Mi smo mu odgovorili da si ti još detinjasta i da to ne 
treba da shvati ozbiljno. Onda je on javio da će doći da te obiđe. 
Piše da je išao u Zagreb da ti kupi darove...“ (18).

Kao i u pričama nekih autorki međuratnog perioda („Hanumi-
ca“ Verke Škurla Ilijić, na primer, ili u pričama Višeslave Đuričić, 
gde ova tema ima mnogo tragičkiji ton, budući da su junakinje u 
sličnom položaju devojke od petnaest godina), i ovde junakinja 
nije više dete kada se treba opredeliti za njenu udaju, ali jeste dete 
kada treba čuti ili pročitati njen rođeni glas i volju. 

Smeštanje odnosno izmeštanje šestogodišnje devojčice i osa-
mnaestogodišnje devojke u hronotop letovanja, odsustvovanja iz 
redovnog života (motivisanog s jedne strane potrebom da se prva 
zdravstveno oporavi a druga udalji od momka u kog se zaljubila 
i tako „sačuva“ za namenjenog joj starog „mladoženju“), za Fridu 
Filipović je, čini se, bio idealna pozornica za prikazivanje odrasta-
nja i formiranja svake od njih, i to svake od junakinja u skladu sa 
sopstvenom etapom razvoja. Dok na početku idilično i detinjasto 
provođenje dugih letnjih dana učvršćuje vezanost devojčice i de-
vojke, dalji tok događaja – dolazak zaljubljenog studenta Dušana 
u hotel „Romanija“, blizu devojčinog pansiona, i njihovo redovno 
dnevno viđanje u šumi, za koje devojčica predstavlja masku i ali-
bi – postupno vodi i ka delimičnom razdvajanju dva ženska lika: 
devojka Jelka počinje da se iz pansiona iskrada noću i vraća se u 
njega pred jutro, a devojčica-buduća pripovedačica svedoči nje-
nom umoru, vidljivom bledilu, i dugom ostajanju u krevetu preko 
dana. U dnevnim pak susretima dvoje ljubavnika, devojčica Milica 
sluša njihove razgovore i intelektualne rasprave (lično-političke, 
kako bi ih bilo najbolje nazvati) i kao pripovedačica reprodukuje 
ih pred čitalačkom publikom. Tako u jednom od njih govore o 
likovima Ane Karenjine i Vronskog iz Tolstojevog romana („ra-
spravljaju o nekakvim ličnostima iz knjiga koje su oboje čitali, ali 
tako kao da govore o živim ljudima“, 24), pri čemu Dušan tvrdi 
da je Ana Karenjina „zapala u moralni ćorsokak, jer „ondašnje 



10. DO DANAS (1956) FRIDE FILIPOVIĆ

291

društvo nije podnosilo slobodoumnike“ dok Jelka krivicu nalazi 
u samom muškarcu („Dobro... društvo! ... ali meni je najtužnije 
to što je i Vronski ohladneo prema njoj. Njena tragedija – to je on, 
Vronski, a ne društvo“, Isto). Iz naknadne perspektive, kada Fridu 
Filipović, možda i ponajpre, većina onih iole upoznatih sa njenim 
imenom i delom, budu poznavali  i kao prevoditeljku dela Jirgena 
Habermasa,3 upečatljivo zvuče reči koje ona ranih 50-ih godina 
bira da stavi kao zaključne u ovoj ljubavničko-teorijskoj raspravi: 
„Nije tako,  – rekao bi Duča s osmehom strpljivog učitelja – i njega 
i Anu unesrećila je ona ’moćna i gruba sila’, kako kaže Tolstoj, koja 
ljudima nalaže kako treba i s kim da žive. Ta sila – to je ono što se 
zove’ javno mišljenje’“ (Isto 24).

Uz sve to dolazi i opis jedne strasne scene između likova mla-
dih ljubavnika, koja će „okrznuti“ i devojčicu, a potom i neslavan 
rani prekid letovanja, kada okruženje i roditelji budu saznali šta se 
događa. Jelka će biti odvedena svojoj kući, i kako će Filipovićeva u 
epilogu naznačiti, ipak biti udata po želji roditelja i logici očuvanja 
kapitala odnosno održanja klasnih pozicija. Drugim rečima, pod-
setimo li se razmatranja o odnosu prostitucije i braka u romanima 
Milke Žicine, pobedila je, makar privremeno i u svetu ove priče, 
koncepcija braka kao prostitucije, terminologijom feminističke tj. 
marksističko-feminističke teorije rečeno.

Pored ovog anti-hepienda ljubavne pripovesti, jer kao takvu 
je podžanrovski pre svega pripovedačica izlaže, važno je istaći još 
dve poente pripovetke. Prva od njih je važna za kompoziciju i zna-
čenje zbirke kao celine. Ona ukazuje na vezu koju su između sebe 
uspostavile devojčica i devojka, ali i vezu koju im nameću drugi, 
pominjano „javno mišljenje“. Te stereotipe drugih kao rodni (auto)
stereotip o ženama usvaja lik devojčine majke, Kosa Hadži-Jevtić, 
i pokušava da ga „upiše“ u lik devojčice-pripovedačice kada pred 
njom izgovara sledeće:

3	 Iako prevodi njegovu drugu studiju (npr. „Potreba za nemačkim 
kontinuitetom: Karl Šmit u istoriji političkih ideja Savezne Republike 
Nemačke“, Treći program, 1995), s obzirom na ukupni prevodilački rad 
u oblasti društvene teorije i poznavanje teoretičara vrlo bliskih Jirgenu 
Habermasu, sasvim je sigurno da je Habermasova koncepcija javne sfere 
(die Öffentlichkeit) i njenih „strukturnih promena“, kako ih je Habermas 
istih tih godina kada i zbirka nastaje teorijski spoznavao i formulisao, Fridi 
Filipović i izvorno i u prevodu (drugih) bila poznata.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

292

„ – Eto vam, gospođo moja, dečje zahvalnosti! Pokvareno je to 
danas sve odreda. Podiži ga, neguj ga kao cvet u saksiji, ne daj 
vetar da ga se dotakne, kao princezu ga vaspitavaj, – te klavir, te 
francuski, te šta ti ja znam, – a ona tek nađe neku bitangu, niko-
govića nekog, da majci nož u srce zabode... I ovo malo evo, i ono 
već kurva raste! I ono već ume da laže, da krije, crklo dabogda! A 
ja još velim – sevap je pomoći siročetu...“ (31–32, kurziv S. B.). 

Pored toga što brigu o rođenom detetu shvata tj. razotkriva da 
shvata kao ulaganje u njenu dobru udaju, ovaj ženski lik razotkriva 
kako se sa majke na ćerku, ali i sa starijih generacija žena na mlađe 
generacije, prenose određeni obrasci koji, često neprepoznati kao 
porobljavajući obrasci, tj. naizgled banalni postupci, održavaju 
postojeće stanje i onemogućavaju procese emancipacije. O tom 
prenošenju obrazaca govori poslednja priča u zbirci, „Čarobna 
fijoka“ izvorno pisana 1953, te tako Frida Filipović postiže željenu 
kompozicijsku, „melodijsku“ i značenjsku zaokruženost.

Kao drugu, za temu ove monografije i važniju poentu, treba 
izdvojiti onu koju pripovedačica pred sam taj „konačni“ kraj 
priče postavlja pred čitaoce. Ona je iskazana potpuno u tonu i 
duhu univerzalizacijskih poentiranja koja su deo pripovedne 
poetike Ive Andrića još od njegovih najranijih pripovedaka, kao 
i refleksivnih zapisa tj. meditativnih fragmenata koje on dugi niz 
godina piše i povremeno objavljuje, a koja će biti objedinjena u 
posthumno objavljeno knjizi nazvanoj Znakovi pored puta (prvi 
put 1976. godine u sklopu Sabranih dela Ive Andrića). U tom 
pripovednom momentu, Frida Filipović je istakla problem traume. 
On se ovde javlja u obliku traume iz detinjstva, one i onakve koja 
trajno oblikuje karakter nastajuće ličnosti (a čemu su se psiholo-
gija, psihijatrija i psihoterapijska praksa u 21. veku intenzivno 
vratile). Naime, nakon pauze u pripovedanju koju grafičko-teh-
nički obeležava belinom i u nju smeštenim znacima „zvezdica“, 
pripovedačica svedoči kako s polaskom u školu, karakteristično 
za decu tog uzrasta, „ja sam ubrzo zaboravila na moje letovanje 
sa Jelkom“ (38). Međutim, na tu se rečenicu odmah nadovezuje 
„andrićevski“ zapis u zagradi: „(Deca uopšte lako zaboravljaju i 
najradosnije i najtužnije dane. Utisci iz tog doba tek kad čovek 
odraste izbijaju na površinu, često izazvani jedva dokučivim 
povodom, i tada mogu biti neobično jasni i živi)“ (38). Jednom 
ovakvom naizgled fragmentarnom poentom, Frida Filipović ne 



10. DO DANAS (1956) FRIDE FILIPOVIĆ

293

samo što je – u ograničenim okvirima – definisala psihološku 
traumu i mehanizam retraumatizacije, već je i, na povlašćenom 
mestu pripovetke, njenom okviru, naznačila jedan od osnovnih 
momenta svoje pripovedačke poetike, kao i suptilno iskazanu 
poruku o stanju u kom se javnost kojoj se obraća zapravo nalazi: 
jugoslovensko društvo nalazilo se ranih pedesetih godina 20. veka, 
naime, u velikoj meri u stanju potisnute traume.

Jedna od tih traumа, koje će tek protokom godina i decenija 
biti postupno obrađivane, pripovedno je obrađena kroz drugu po 
redu priču u zbirci – „Ruže na porcelanu“ – koja, naime, tematizuje 
Holokaust. Uopšte, za zbirku kao celinu se može reći da naiz-
menično, u pravom ritmu allegro ma non tropo, u javnost iznosi 
potisnute traume, pa ih zatim ublažava tj. „leči“ pripovedačkim 
„vraćanjem“ u opise jedne moguće bezbrižne svakodnevice. U tom 
ključu posebno treba čitati pripovetke sa temama iz okupacione 
stvarnosti ili pak okupacione „svakodnevice“, kakve su tri redom 
nanizane priče: „Sasvim fini gospodin“, „Školski drug“ i „Bele 
čarapice“, koje slede nakon prve dve priče zbirke. 

Potom, slede priče koje, na nivou zbirke kao celine, motivima 
iz mirnodopske svakodnevice, na izvestan način, u čitalačkom do-
življaju, amortizuju nepodnošljivost ratnih odnosno okupacijskih 
trauma o kojima su tri navedene priče govorile. One ovde neće biti 
posebno tumačene jer se ostavljaju za drugu, metodološki dodatno 
osmišljenu priliku i potencijalni kolektivni istraživački poduhvat.

Sve zajedno, jedanaest pripovedaka iz zbirke Do danas, 
nude se od danas novim kritič(ars)kim, književnoteorijskim i 
književnoistoriografskim tumačenjima, kao i novim pozorišnim, 
televizijskim (bilo dramskim ili serijskim) i filmskim obradama i 
oživljavanjima. Zahvaljujući njihovom ponovnom objavljivanju 
u izboru iz ukupnog pripovednog opusa Fride Filipović, koji je 
uredila Žarka Svirčev (Filipović 2024), Melina Pota je dramati-
zovala pripovetku „Ruže na porcelanu“, koja je kao radio-drama 
premijerno izvedena 2025. godine na Trećem programu Radio 
Beograda (Filipović – Pota Koljević – Rangelov 2025), istom 
onom Trećem programu za koji je sama Frida Filipović prevela 
veliki broj značajnih teorijskih tekstova 20. veka.





295

11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA  
DESANKA MAKSIMOVIĆ

„Nekima je čudno što smo voleli tako obična, naivna dela, kako oni misle, 
među kojima doista ima i umetnički bledih. 

Meni, pak, ona ni danas ne izgledaju nimalo naivna. 
Ni ona ni mi koji smo ih čitali“ 

(Поповић 1981: 15).

11.1. Nova i stara perspektiva istraživanja  
angažovanosti Desanke Maksimović

Iako je počela da piše mnogo pre autorki o kojima je do sada 
bila reč, i iako je svoje istaknuto mesto u književnom životu Be-
ograda i Kraljevine Srba, Hrvata i Slovenaca odnosno Kraljevine 
Jugoslavije zauzela u trenutku kada su neke od njih još uvek bile 
devojčice, pozicija poglavlja posvećenog prozi Desanke Maksi-
mović u ovoj monografiji neminovno dolazi nakon analize većin-
skog korpusa angažovane ženske proze. Razlozi za to su dobrim 
delom već objašnjeni u ranijim poglavljima. Uz to, upravo zato 
što je počela da piše pre Milke Žicine, Jelene Bilbije, Mile Dimić, 
Fride Filipović, Nadežde Ilić-Tutunović i Mitre Mitrović, a njena 
poezija nekima od njih bila draga lektira još od srednjoškolskih 
dana (Mitrović 2023: 55–56), i zato što je pisala i delovala nakon 
što su mnoge od njih, iz različitih i često prinudnih razloga, pre-
stale da intenzivno pišu prozu, kontekstualizovano razmatranje 
angažovane proze Desanke Maksimović može se razumeti i kao 
vrsta zaključnog poglavlja o datom korpusu. 

Upravo u tom smislu i jeste indikativan autobiografski 
zapis Mitre Mitrović, u kome se ona priseća trenutka kada su 
joj kolege i drugovi, kao tek pristigloj studentkinji književnosti, 
zatražili da napiše „jedan oštar kritički prikaz pesništva Desanke 
Makismović, a povodom njene druge zbirke pesama (Zeleni vitez, 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

296

1930)“ (Isto 55). Cilj levo orijentisanih studenata, urednika ča-
sopisa Linija i Nutrina, bio je u tom trenutku da se obračunaju sa 
sentimentalnom poezijom „koja odvlači od života“ (Isto). Mlada 
Mitra Mitrović tu je narudžbinu članka – unapred definisanog 
tona i sadržaja kritike, koju je u usmenim razgovorima očigledno 
i sama iznosila – odbila navodeći kao razlog: „ja to neću moći 
ni umeti da nаpišem“ (Isto 56). Međutim, razlozi su bili druge 
prirode, „ako ih i nisam dovoljno priznavala pred sobom“: „De-
sankine pesme o ljubavi bile su i moja emotivno doživljavana 
poezija u gimnazijsko doba, kojoj valjda nije odolela nijedna 
devojka moga vremena, poezija šaputana u sebi“ (Isto). Drugim 
rečima, žensko čitalačko iskustvo, kao i uopšte žensko životno 
iskustvo, bilo je neminovno drugačije od muškog čitalačkog 
iskustva. To prvobitno čitalačko iskustvo, u slučaju kada je za 
posledicu imalo i preobražaj određene devojke od čitateljke do 
spisateljice, nužno je, dakle, vodilo stvaranju književnosti koja 
se nije mogla tumačiti i vrednovati samo utvrđenim merilima 
koja su dominantno ustanovili muškarci.    

Mitra Mitrović će – nakon ove epizode na početku studija 
književnosti, po završetku studija i u vremenu u kom se globalna 
antifašistička (preventivna) borba našla na svojevrsnom vrhuncu 
– postati odgovorna urednica časopisa Žena danas. U tome časo-
pisu nije bilo mesta za sentimentalnu i sentimentalističku poeziju 
i prozu, niti imalo blagonaklonu književnu kritiku ovakvih poja-
va. Zato navedeno svedočenje Mitre Mitrović o odbijanju naloga 
svojih drugova govori zapravo o jednoj autonomiji u mišljenju 
i odlučivanju koje su mlade autorke angažovane ženske proze 
odnosno mlade revolucionarke pokazivale od samih svojih prvih 
koraka na književnom i aktivističkom tj. partijskom putu. Govori, 
drugim rečima, o određenoj autonomiji angažovane ženske proze 
unutar polja književne levice i proleterske književnosti i, kao što 
je delom pokazano u drugom poglavlju, u okvirima sukoba na 
književnoj levici. 

Analiza angažovane proze Desanke Maksimović ovde je, 
kao što i naslov poglavlja ukazuje, organizovana oko same figure 
ove autorke, i njenog profesionalnog lika – i to i književničkog 
koliko i profesorskog – budući da je veliki deo ove proze neod-
vojiv od prethodnog i, takoreći, tekućeg profesionalnog iskustva 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

297

Desanke Maksimović. Drugim rečima, biografsko znanje nužno 
je za potpuno razumevanje izdvojenog proznog korpusa, i za to 
znanje možemo u velikoj meri biti zahvalni istraživačkim na-
porima Bojana Đorđevića. Isto tako, ni književnoistoriografska 
analiza u ovom slučaju ne ulazi u prazan prostor, već – sa istom 
zahvalnošću istraživačkim poduhvatima – na postojeće doprinose 
upravo angažovanom aspektu i (pod)korpusu date proze. 

U svojoj analizi se, drugim rečima, oslanjam na zaključke 
o društvenoj angažovanosti proze Desanke Maksimović u studi-
jama Slobodanke Peković (meka angažovanost, značaj grupne 
dinamike, ženska književnost), Vesne Matović (važnost kontek-
sta, pokret socijalne literature, spontana i kontinuirana socijalna 
angažovanost, paralelizam sa angažmanom u poeziji) i Ane Ćosić 
Vukić (autopoetička svest o socijalnoj tendenciji kao dominantnoj 
i dijahronijski konstantnoj preokupaciji sopstvene pripovedačke 
proze u celini), odnosno na postavke Staniše Tutnjevića o poetici 
socijalne proze i socijalističkog realizma. U odnosu na pomenute 
rezultate, u ovom poglavlju će se kroz pažljivo dijahronijsko či-
tanje ukupnih autorkinih proznih dela dati zaključci proširiti, a u 
pojedinim aspektima i korigovati. 

Svakako, da ne bi bilo nikakvih nedoumica, odmah na 
početku treba reći šta čini korpus proznih i narativnih pesničkih 
dela koji Desanku Maksimović svrstava u širi krug predstavnica 
angažovane ženske proze. Osnovu korpusa čine zbirke priča 
Ludilo srca (1931), Kako oni žive (1935) i Strašna igra (1954), 
romani Otvoren prozor (1954), Buntovan razred (1960) i Ne 
zaboraviti (1969), pesme iz ciklusa Putnik treće klase i poeme 
Oslobođenje Cvete Andrić (1945) i Otadžbino, tu sam (1951). 
Kao što se vidi, za razliku od prethodnih autorki, od kojih većina 
poeziju nije ni pisala, u slučaju Desanke Maksimović neizbežno 
je u korpus angažovane proze uvrstiti i deo njene poezije koji je 
u isto vreme i angažovan i narativan – a to je nekoliko navedenih 
poema. Konačno, analiza će dovesti do toga da, kada se u novom 
kontekstu objasni angažovani aspekt autorkine proze, ukaže i 
na njegov značaj u razumevanju još jedne nenarativne pesničke 
knjige, zbirke pesama Tražim pomilovanje (1964) koja će se, iz te 
perspektive, sagledati kao estetski vrhunac autorkinog kontinui-
ranog književnog oblikovanja teme društvene nepravde odnosno 
zahteva za socijalnom pravdom.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

298

11.2. Proza Desanke Maksimović od 30-ih  
do 60-ih godina 20. veka, i njeno proučavanje

Pod prozom Desanke Maksimović, i proučavanjem te 
proze, u ovom se slučaju misli na prozu za odrasle, što je nužno 
napomenuti s obzirom na to da je u kritičkoj, naučnoj i širokoj 
čitalačkoj recepciji prvenstveno prisutna autorkina proza za decu. 
Neposredno iskustvo hronološkog čitanja ukupne proze Desanke 
Maksimović otkriva dosledno tematizovanje klasnih razlika i 
sukoba, sa principijelno levičarskih (percepcija i osuda društvene 
nepravde) i hrišćanskih pozicija (osećanje samilosti). Jasni utisak 
socijalne angažovanosti naučno su obrazložile i kontekstualizo-
vale Slobodanka Peković i Vesna Matović koje su se posebno 
bavile prvim dvema proznim zbirkama (Ludilo srca, 1931 i Kako 
oni žive, 1935), i svakako – budući i priređivačica treće (prozne) 
knjige Celokupnih dela Desanke Maksimović – Ana Ćosić Vukić, 
koja je sagledala celinu ove proze, sve do romana Ne zaboraviti 
iz 1969. godine. Prozni angažman Desanke Maksimović zaokru-
žen je i njenim javnim istupima tj. visoko angažovanim a lično 
rizičnim gestovima: objavljivanjem antiratne pesme „Žena na 
vazduhoplovnoj izložbi“ 1938. godine u komunističkom časopisu 
Žena danas, s jedne strane, i podrškom studentskim zahtevima „za 
više socijalizma“ 1968. godine, u dvorištu rektorata Beogradskog 
univerziteta, s druge. Paralelno sa tim, čak i nakon kritičkog izda-
nja Celokupnih dela, proza Desanke Maksimović često se svodi 
na prozu za decu, a isključuje se ona o kojoj je ovde reč, dok se 
autorkin levi i antifašistički angažman – u prozi za odrasle najviše 
i ostvaren – ne pominje ili se relativizuje.  

Ova tendencija može se pre svega posmatrati kao deo re-
vizionističkih procesa brisanja komunističkog i socijalističkog 
iskustva obe Jugoslavije. Same te procese svakako je nužno 
sagledati i kao aspekt „neoliberalne pojmovne revizije“, koju 
je Todor Kuljić utvrdio u društvenoj teoriji (Prognani pojmovi, 
2018). Ta je pojmovna revizija na odgovarajući način prisutna 
i u istoriji i teoriji književnosti.  Prognani su, dakle, nepoželjni 
pojmovi i iz književne istorije. Tako je, na primer, u pogovoru 
romanu Buntovan razred (1960) Desanke Makismović, u izdanju 
iz 2002. godine – novom izdanju za potencijalnu novu publiku 
– roman praktično „očišćen“ od njegovih osnovnih značenja, 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

299

pojmovi komunizma i antifašizma su potpuno izostavljeni, a 
čitaocima se sugeriše da je u romanu reč o pobuni kao izrazu 
mladalačkog buntovništva po sebi. Neposredno čitalačko isku-
stvo pojedinih naučnih i kritičkih radova, drugim rečima, otkriva 
doslednu depolitizaciju i dekonkretizaciju proze i romana De-
sanke Maksimović, lišavanje od upravo onih kvaliteta koja je 
čine originalnom. Ta depolitizacija zapravo, u konačnom zbiru 
sa ostalim revizionističkim praksama, i vodi potpunoj pojmov-
noj konfuziji u kojoj odrastaju današnji vršnjaci likova romana 
Buntovan razred. Ostavljajući raspravu o ovom suštinskom 
problemu za drugu i odgovarajuću priliku, usredsredićemo se na 
utvrđivanje osnovnih činjenica o prozi Desanke Maksimović, i 
njihovu analizu.

Činjenica je, naime, kako je to u priređivačkoj napomeni 
u knjizi 3 Celokupnih dela Desanke Maksimović utvrdila Ana 
Ćosić Vukić, da je socijalni angažman konstanta ove proze, te da 
je sama Desanka Maksimović otišla korak dalje i zapravo iska-
zala „autopoetičku svest o socijalnoj tendenciji kao dominantnoj 
i dijahronijski konstantnoj preokupaciji svoje pripovedačke proze 
u celini“ (Ћосић Вукић 2012: 787). 

11.3. Ludilo srca (1931)

Socijalni angažman se kao jasno prepoznatljiv izdvaja već 
u njenoj prvoj proznoj knjizi za odrasle, zbirci priča Ludilo srca 
(1931) u kojoj jedna pripovetka prenosi izrazitu poruku o svetu 
ustrojenom na društvenoj nepravdi. U priči „Siromahova šetnja” 
motiv srčanog udara, kojim priča kulminira, Maksimovićeva je 
interpretirala kroz angažovani narativ o društvenoj nejednakosti tj. 
klasnoj obespravljenosti. Ova kratka i efektna pripovetka je zapravo 
izgrađena kao niz slika nepopravljivog siromaštva i stalne patnje 
dvoje glavnih likova, likova pralje i fabričkog radnika, uz poneku 
kontrastnu sliku (na primer, bogatog doma „advokatice“ kod koje 
pralja radi). Junakinja, iz čije se perspektive dominantno prikazuje 
doživljaj sveta siromašnih, završava na kraju kao udovica, ali „pre 
toga“ u porodičnoj šetnji od lokalne kafane do groblja ima prilike 
da u razgovorima sa mužem kroz sveznajuću pripovedačku instancu 
izrazi čitav niz sumnji u pravednost i ovog i onog sveta. Na primer: 
„Bog mu se ukazivao kao vrhovni poslodavac”; „Potajno se i ona 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

300

plašila da i gore ne bude kakvih ogromnih paklenih fabrika, da se 
među paklenim mukama ne nađe i pranje rublja”; „siromasi ne 
znaju da boluju”, „misao o ma kakvoj vrsti jednakosti nije mogla 
nikako da pojmi”, „volela bih samo da znam da li je i pod zemljom 
bogatašima drukčije nego nama” (Максимовић 1931: 57–60).

Slobodanka Peković uočila je meki socijalni angažman kao 
odliku ove zbirke u celini, istakavši da bi se svih trinaest pripo-
vedaka „bez obzira na manje unutrašnje razlike, mogle svrstati 
u kategoriju lirske proze sa primesama socijalnih elemenata“ 
(Пековић 2001: 10). Pekovićeva precizira da je data angažovanost 
isuviše „‘meka’, svi socijalni problemi o kojima piše uronjeni su 
toliko u sentimentalnost da gube oštrinu koju bi socijalno angažo-
vana književnost trebalo da ima“, ali primećuje i drugu važnu 
osobenost, da „po tome što svaka od ovih pripovedaka iskazuje 
sa realističkim saosećanjem svest individue – žene, ova zbirka 
reprezentuje žensko pismo“ (Isto). 

Na taj način Slobodanka Peković praktično tvrdi da prva zbir-
ka po određenim elementima pripada korpusu koji se kroz istra-
živanja međuratne proze nametnuo kao izdvojen i prepoznatljiv 
književni tok, o kojem je ovde sve vreme i reč – angažovana ženska 
proza. Na ovom mestu vredi ponoviti da su autorke ove proze u 
srpsku književnost uvele upadljivo veliki broj likova devojčica, 
devojaka i žena, često za svoje junakinje birajući one višestruko 
obespravljene, tačnije one čiji je položaj uslovljen spregom kla-
snog i polnog odnosno rodnog potčinjavanja. U tome kontekstu, 
a nekad i nezavisno od njega, one su otkrivale zapostavljene i 
tabuisane teme devojačkog sazrevanja, kako u intelektualnom tako 
i u emotivnom smislu (koje možda tek danas mogu biti potpuno 
pročitane zahvaljujući razvoju devojačkih studija). 

Međutim, i pre svega, u datom trenutku, oko 1930. godine, 
sama Desanka Maksimović pripada, prema Slobodanki Peković, 
„krugu mladih pisaca koji su težili ‘paradoksalnoj metamorfozi’ 
od idealističkog iracionalizma do aktivističkog racionalizma 
i marksizma,“1 i istovremeno objavljivali svoje „građansko“ 
umetničko opredeljenje kao i zahtev za književnim i političkim 
preokretom, okupljajući se kao generacijski bliski uglavnom 

1	 Upućuje u fusnoti na: Radovan Vučković, Poetika hrvatskog i 
srpskog ekspresionizma, Sarajevo, 1979, 281.



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

301

oko časopisa Misao (Пековић 2001: 11). Sam kraj 20-ih i po-
četak 30-ih prelomni je period i za revolucionarno orijentisane 
književnike, pa je zanimljivo da, na primer, Hasan Kikić, kako 
primećuje Staniša Tutnjević, upravo 1930. godine „iskazuje otpor 
prema njenoj [Desanke Maksimović] intimističkoj poeziji, jer je 
smatra beživotnom i beskrvnom zato što je zatvorena uticajima 
izvana“ (Tutnjević 1982: 204). Kikić se u tom trenutku preko 
Maksimovićeve, moglo bi se tvrditi, razračunava zapravo sa 
sopstvenom dotadašnjom dominantnom intimističkom i folklo-
rističkom tendencijom da bi se posvetio eksplicitno angažovanoj 
„pravoj umetnosti“, kao što se i Desanka Maksimović nesporno 
otvorila „uticajima izvana“ i krenula – u skladu sa sopstvenom 
saputničkom ideološkom pozicijom – putevima angažovane 
proze. Oni će je do najviše tačke angažovanosti dovesti 1935. 
godine sa zbirkom Kako oni žive.

11.4. Kako oni žive (1935) i drugi angažovani gestovi

Dok je iz perspektive ondašnjih profesionalnih revolucionara 
takav angažman mogao da izgleda nedovoljan, jer nije eksplici-
tno utemeljen u marksističkoj teoriji i ne poziva neposredno na 
revolucionarnu promenu (pa Veselin Masleša u NIN-u od 11. maja 
1935. zbirku ocenjuje kao „lažnu socijalnu književnost“, prema 
Матовић 2001: 28), i dok iz perspektive kasnijih proučavalaca 
takođe nije reč o socijalističkom realizmu u najužem smislu reči, 
danas se on ukazuje kao neposredno angažovan, posebno u tri 
priče, od ukupno deset koliko čini zbirku, koje se zapravo danas 
čitaju i kao socijalističkorealističke: „Ukradeni kolač“, „Poderane 
sandale“ i „Ružica neće dar“. 

Ovu zbirku, prema Vesni Matović, čine tri tematska kru-
ga: priče za decu, socijalno angažovane (čiji su junaci takođe 
deca) i priče sa središnjim motivom smrti (Матовић 2001: 24). 
Matovićeva je, treba naglasiti, analizirala ovu prozu uporedo sa 
ciklusom pesama Putnik treće klase, pesama koje su nastajale 
upravo periodu od 1936. do početka rata i objavljivane u periodici 
(a kao celina objavljene tek u zbirci Pesnik i zavičaj, 1946). Tako 
je izrazit zaokret ka socijalno angažovanom shvaćen kao celovit 
autorski tj. poetički poduhvat.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

302

Za socijalno angažovane priče, kojima pored napred navede-
nih uslovno dodaje „Devet sinova“ i „Slatko je biti siromašan“, 
Matovićeva će utvrditi da su građene kao „moralne parabole“ te da 
prenose jasnu spoznaju da „postojeći društveni poredak produkuje 
neravnopravnost među ljudima, deli ih na one koji imaju puno i 
na one koji nemaju ništa, na site i gladne, povlašćene i unižene“ 
(Isto 26). Vesna Matović je primetila da je na datoj spoznaji 
odnosno dihotomiji zasnovan zaplet ovih priča. Isto tako, ona je 
dobro primetila da samo u priči „Poderane sandale“ „junakinja 
eksplicitno ukazuje na izvor društvenog zla“2  dok se u ostalim 
pričama prikazane društvene razlike i raskoli „prevazilaze ple-
menitim gestom, osećanjem krivice i pokajanjem ili pravednim i 
zaštitničkim posredovanjem nastavnika“ (Isto 26).

Intervencija i glas nastavnika koja prikazani klasni konflikt 
vraća u, makar priveremenu, ravnotežu i vodi umirujućem raspletu 
(zapravo isto tako privremenom) verovatno su bili upravo onaj 
postupak zbog kojeg je Masleša ove priče proglasio lažnom soci-
jalnom književnošću. Kao i momenat zbog kojeg je Vesna Matović 
u konačnom ocenila da se proza Desanke Maksimović: 

„razlikovala od dominantnog modela socijalne proze međuratne 
epohe. Ona nije posedovala njenu idejnu borbenost, beskompromis-
nost i akcionost; ona nije otvoreno pozivala na rušenje i promenu 
sveta, već je apelovala na ljudsku dobrotu, razumevanje i samilost. 
Pesnikinja je i tu bila drugačija i tragala za sopstvenim putevima 
i odgovorima“ (Isto 28).

Međutim, čitanje proze Desanke Maksimović hronološki i u celini, 
navodi nas da se složimo sa Anom Ćosić, koja je čitajući ovu prozu 
na isti način zaključila sledeće: 

„Književne tendencije doba – vremena između dva svetska rata i 
vremena preloma izvršenog u srpskoj književnosti posle Drugog 
svetskog rata i revolucije – u stvaralaštvu Desanke Maksimović 
odrazile su se eksplicitnije nego što se misli i podrazumeva utvrđeni 

2	 Posebno se misli na reči koje je junakinja, učenica Smilja Popović, 
ispisala u svom maturskom radu pod naslovom Šta dugujemo društvu u kome 
živimo: „Neki veruju da im je jedina dužnost da se brinu o svom dobru, ne 
misleći da ni njima ne može dugo biti dobro, ako nije dobro ljudima oko 
njih. [...] Ali, društvo u kome vlada takav moral, takva nejednakost, mora 
propasti“ (Максимовић 1969: 115).



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

303

stereotip o samosvojnosti kao generičkom svojstvu njene lirske 
pojave u srpskoj književnosti 20. veka“ (Ћосић Вукић 2008: 155).

I više od toga, te tendencije nisu se samo odrazile u prozi 
Maksimovićeve, već je ona zajedno sa brojnim autorkama i auto-
rima stvarala socijalnorealističku tendenciju deleći sa njima tada 
i ukupni doživljaj stvarnosti.	

Isto tako, iz današnje perspektive – koja podrazumeva i period 
postojanja jugoslovenskog socijalističkog društva kao i njegove 
dezintegracije a uspostavljanja neoliberalnog kapitalizma, tj. isku-
stvo življenja u takvim društvima – pažnja se usmerava na ono 
što je zajedničko ukupnoj socijalno angažovanoj prozi međuratne 
epohe, a to je jasna i izoštrena slika klasnog jaza, toliko jasna da 
joj nije potreban eksplicitni ideološki iskaz ili eksplicitan poziv na 
revoluciju da bi se nazvala dosledno socijalnom i angažovanom, 
ali i socijalističkom pa čak i revolucionarnom.

U priči „Ukradeni kolač“ ta slika je izoštrena do krajnjeg 
pojednostavljenja: na jednoj strani je gladna devojčica Natalija 
koja u toku časa srpskog jezika, ispod klupe, pojede kolač koji je 
druga učenica, Jovanka, donela za užinu. To primeti treća učeni-
ca, Milica, dok se u razredu čita domaći zadatak na temu „Život 
u našoj porodici“. Od početne pomisli, da što pre slučaj prijavi 
nastavnici, Milica se – kako tokom njenog premišljanja upravo 
i bogata Jovanka i siromašna Natalija pročitaju svoj sastav – 
od potencijalne tužibabe preobražava u saosećajnu i buntovnu 
drugaricu: ne samo što potresena Natalijinom životnom pričom 
i zgađena Jovankinim hvalisanjem na kraju ne prijavi Nataliju, 
već i krivicu za ukradeni kolač (što se takođe u međuvremenu 
otkrije) preuzme na sebe. 

Opredeljenje za crno-belo prikazivanje likova i njihovih 
situacija, odgovaralo je pomenutom postojanju klasnog jaza, pot-
punom zaoštravanju klasnog sukoba koji se razvio kao posledica 
globalne Velike depresije, i kao takvo odgovaralo opredeljenju 
drugih angažovanih umetnika tih godina – kao što je i opredelje-
nje Đorđa Andrejevića Kuna da se sa kolorno bogatog slikarskog 
platna (i izraza) preusmeri na oblikovanje angažovane crno-bele 
grafike, a kakva je bila i u Sedmom poglavlju pomenuta grafička 
mapa Krvavo zlato (1936), objavljena ni malo slučajno u slično 
vreme kada i zbirka Kako oni žive (1935). 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

304

U nastavku konkretne priče, siže se razvija tako da, iako je 
Milica iz dobrostojećeg sloja i „iako je još bila dete, osećala je kako 
neka teška nevolja pritiskuje Natalijin život i da neko ko nikad nema 
u kući kolača mora da poželi tuđe“ (Максимовић 1969: 112). Na 
fonu ovako jasno motivisanog Natalijinog postupka, u čitalačkom 
doživljaju efektnije će odjeknuti osećanje prikazano u pripoveci 
koja po redosledu zbirke dolazi kasnije, „Ružica neće dar“ – a to 
je osećaj ponosa koje se kod najsiromašnijih, uprkos svemu, javlja.

Naime, devojčica Ružica, junakinja ove priče, nakon ispro-
bavanja tuđe odeće i cipela koje je dobila na humanitarnoj večeri 
u školi – shvativši da su pripadale učenici Radmili koja se njenom 
siromaštvu rugala i odbila da sa njom sedi u klupi3 – odbija da ih 
nosi iako sopstvene cipele i sopstveni kaputa ne poseduje. Ružica 
odbija anonimni poklon i, uz podršku majke, vraća ga sutradan u 
školu s obrazloženjem da joj je veliko. „A Radmila je začuđeno 
gledala Ružicu. Ona joj se sad činila novo biće. Osećanje stida i 
bola je obuzimalo. Shvatila je da Ružica neće dar zato što je od 
nje i shvatila je zašto je imala snage da ga pregori“ (Isto 128). 
Dakle, iako posle učiteljičinog prihvaćenog predloga da Ružica 
zameni svoj poklon sa drugom učenicom pa ona tako ipak dobije 
prekopotrebne cipele i kaput, a Ružica i ostala deca u odeljenju 
odahnu „zadovoljna rešenjem“, to je rešenje privremeno. A ono 
što ostaje kao utisak-osećanje nakon čitanja priče jeste snaga koju 
je Ružica osetila. 

Da ta snaga ima kapacitet da se kod učenica slične situacije 
preobrazi u artikulisanu pobunu, pokazuje priča „Poderane san-
dale“. Specifična je i originalna  crta angažovane proze Desanke 
Maksimović to što u pričama ona gradi i likove iz redova privile-
govanih koji se preobražavaju u suprotnom smeru, u smeru razu-
mevanja uzroka ponašanja onih siromašnih. Ona time, smatram, 
ne negira istrajavanje klasnog jaza i sukoba, već utopijski priziva 
samoosvešćenje privilegovanih. U „Poderanim sandalama“ je upe-
čatljiv preobražaj lika profesora matematike, koji od onog koji je 
želeo da učenicu prijavi za komunističku delatnost  (zbog njenog 
maturskog rada iz srpskog jezika) postaje – nakon samo jednog 
slučajnog pogleda na njene poderane sandale – onaj koji će je za-

3	 „Ti ne znaš, mama, nju. Ona kaže da sva siromašna deca imaju vaši 
i da zato neće da sedi do mene“ (Maksimović 1969: 126).



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

305

štititi i čak joj direktno pomoći na usmenom ispitu iz sopstvenog 
predmeta. Razvijajući temu nastavničke denuncijacije komuni-
stički orijentisanih učenika, kao i nastavničke zaštite istih takvih 
učenika, sukoba u zbornici i mogućih razrešenja takvih situacija, 
Desanka Maksimović je kao profesorka Prve ženske gimnazije, 
dobro znala da se može desiti da se i sama nađe u istoj situaciji, 
tipičnoj za tridesete godine 20. veka u Kraljevini Jugoslaviji.

Kako pokazuju dragocena arhivska istraživanja Bojana Đor-
đevića, Desanka Maksimović se u svojstvu nastavnice u nezgodnoj 
situaciji mogla naći na više načina. Budući da je bila određena da 
sastavlja teme iz predmeta srpskohrvatskog jezika za tzv. veliku 
maturu, samim izborom tema mogla je postati sumnjiva, i ona je po 
svemu sudeći u tom smislu – rizikovala. „Zanimljiv je izbor tema“, 
ocenjuje za jedan slučaj Đorđević, „koje je predložila Nastavničkom 
savetu 17. juna 1939. godine, a koje svedoče o rodoljublju i socijal-
noj pravdi kao glavnim osećanjima koje su je rukovodile prilikom 
formulisanja maturskih radova“ (Ђорђевић 2018: 122). Đorđević 
navodi sledeće teme: „Šta znači duhovno jedinstvo jednog naroda“, 
„Koja vrsta velikih ljudi čovečanstvu je najkorisnija“, „Stav naših 
pisaca prema selu i seljaku“, „Balkansko poluostrvo kao poprište 
borbi između Istoka i Zapada“, „Koju prednost imaju narodi ne-
civilizovani nad civilizovanima“, „Najružnija osobina je ne moći 
žrtvovati ličnu korist za opšte dobro“ itd. (Isto).

U fikcionalnom svetu „Poderanih sandala“ upravo je izbor 
teme („Šta dugujemo društvu u kome živimo“) bio „prilika“ da 
junakinja Smilja Popović izrazi svoje mišljenje, i da poseban bes 
u nastavniku izazovu rečenice iz kojih zaključuje da je učenica 
„čitala komunističke knjige“. Taj je deo sastava u priči ovakav: 

„Ali svi članovi društva ne osećaju ovu odgovornost. Nekima se 
čini da mogu činiti što im je volja, pa ma to išlo na štetu drugih. 
Neki misle da im je jedina dužnost da se brinu o svom dobru, ne 
misleći da ni njima ne može biti dobro ako nije dobro ljudima 
oko njih. Neki čak veruju da je tako pravo, da su valjda od neke 
više sile predodređeni samo za uživanje, a drugi samo za patnju. 
Ali društvo u kome vlada takav moral, takva nejednakost, mora 
propasti“ (Максимовић 1969: 115).

U svetu priče, direktor će odbraniti učenicu argumentom da je 
ona govorila na osnovu svog iskustva teško siromašne devojčice a 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

306

ne na osnovu usvajanja stavova zabranjene marksističke literature. 
U stvarnom svetu, u tadašnjoj jugoslovenskoj školskoj i policijskoj 
praksi, koristili su se slični argumenti i kontraargumenti, ali je 
posledica u svakom pojedinačnom slučaju bila neizvesna i zavisila 
od niza konkretnih faktora.

I baš u tom smislu, kao nastavnica srpskohrvatskog jezika 
i književnosti Desanka Maksimović je po važećem pravilniku 
bila zadužena za rad školske literarne sekcije, a takve su sekcije 
u drugoj polovini tridesetih godina masovno funkcionisale kao 
legalna forma za ilegalni rad SKOJ-a i KPJ. Kako Đorđević 
dalje otkriva, Desanka Maksimović je i zaista „u martu 1940. 
godine bila, pod sticajem okolnosti, upletena u veliku aferu 
koja je potresala gotovo sve beogradske gimnazije i bila u vezi 
sa komunističkom propagandom među srednjoškolskom omla-
dinom“ (Ђорђевић 2018: 123). Taj događaj, njegov kontekst i 
psihološko-ideološke portrete njegovih aktera Maksimovićeva 
je na svoj tada već ustaljeni angažovani umetnički način 
prikazala kasnije u romanu Buntovan razred, objavljenom 
prvi put 1960. godine. Desanka Maksimović nije, međutim, 
sticajem okolnosti i „spolja“, kao neko potpuno neopredeljen, 
upletena u aferu vezanu za komunističku propagandu. Ona u 
nju, u konkretnom slučaju, istina, nije upletena ni zbog svoje 
opredeljenosti, već kao nastavnica srpskohrvatskog jezika koja 
je po zakonu odgovorna za rad školske literarne sekcije, a koja 
se našla pod istragom vlasti. 

Međutim, ovde je važno podsetiti upravo na ideološku opre-
deljenost Desanke Maksimović u drugoj polovini 30-ih godina. Ne 
samo što su već njene priče iz 1935. mogle biti od strane cenzora 
ocenjene kao nedozvoljena propaganda (kada je komunistička pro-
paganda bila pretežno antikapitalistička), već je Maksimovićeva 
1938. otvoreno podržala časopis Žena danas (1936–1940) koji 
je bio pod najbudnijom pažnjom državne cenzure (a kada je 
komunistička propaganda bila primarno antiratna i antifašistička), 
i koja ga je i zabranila zbog komunističke propagande zaplenivši 
njegov trideseti broj. Može se pretpostaviti da je svoju antiratnu 
pesmu „Žena na vazduhoplovnoj izložbi“ Desanka Maksimović 
časopisu priložila preko neke od njegovih urednica i saradnice, a 
možda baš preko dr Dušice Stefanović, kojoj će – kao stradaloj 
od gestapovske i kvinsliške policije – Maksimovićeva posle rata 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

307

posvetiti i svoju poemu (žanrovski na granici sa formom romana 
u stihovima) Otadžbino, tu sam (1951).4  

4	 U Napomenama CD Desanke Maksimović posveta pesme objašnjena 
je tako da je predratni revolucionarni komunistički rad Dušice Stefanović, 
zbog kojeg je i bila na policijskom spisku i među prvima uhapšena na početku 
okupacije, predstavljen tek kao reakcija protiv Šestojanuarske diktature 
sveden dakle na svoj početak: „Na početku poeme u svim izdanjima stoji 
posveta: ‘Posvećeno Dušici Stefanović, mladoj naučnoj radnici streljanoj pod 
nemačkom okupacijom u oktobru 1941. godine’. Poema se pojavila, dakle, 
na desetogodišnjicu smrti Dušice Stefanović. Poema je neka vrsta romana 
u stihovima o stvarnoj ličnosti mlade žene, o njenom hrabrom držanju pred 
policijom, o mučenju i svirepoj smrti na kraju. Detalji poeme se poklapaju 
sa biografijom Dušice Stefanović. Dušica Stefanović rođena je 4. aprila 
1913. godine u radničkoj porodici. Otac joj je bio stolarski radnik, majka 
knjigovezačka radnica. Sredina u kojoj se rodila i odrasla stvorila je od nje 
aktivnog borca, a u isti mah omogućila joj razvijanje umnih sposobnosti. 
Po završetku gimnazije Dušica Stefanović upisala se na biološku grupu 
nauka beogradskog Univerziteta. U to vreme borba studentske omladine 
protiv šestojanuarskog režima sve se više zaoštravala. Iako radi aktivno u 
studentskom pokretu, Dušica ne zanemaruje svoje studije. Već u početku 
ističe se svojim intelektom i ozbiljnošću u radu. Poznavanje više stranih jezika 
omogućilo joj je da kao student upozna naučnu biološku literaturu, pokazujući 
pri tome interes za ekologiju vodenog živog sveta. Iako je proganjana i 
hapšena od strane policijskog režima, Dušica Stefanović je sa uspehom 
diplomirala 1936. godine. Po završenom fakultetu Dušica Stefanović počinje 
samostalni rad na istraživanju endemičnog živog sveta Ohridskog jezera. 
Njen prvi rad objavljen 1937. godine posvećen je proučavanju jedne od 
najstarijih domaćih ribljih vrsta Ohridskog jezera. Već ovaj rad pokazao 
je ozbiljnost i sposobnost ovog mladog naučnog radnika. Rasna i ekološka 
ispitivanja ohridskih salmonida, na osnovu kojih je Dušica Stefanović dobila 
stepen doktora zoologije, završena su 1940. godine. U Dušicu Stefanović 
polagane su velike nade, ali njen naučni rad bio je prekinut nemačkom 
okupacijom. Ona se spremala da napusti Beograd i ode u borbu. Tada je bila 
uhapšena i odvedena u banjički logor, gde je streljana 1941. godine. Poema 
je, za razliku od prethodne dve, izazvala reagovanja u ondašnjoj kritici. O 
njoj su pisala dvojica istaknutih kritičara međuratne poezije D. Maksimović: 
Milan Bogdanović i Boško Novaković, a bilo je i drugih komentara (D. 
Kostić, R. Rotković i drugi). Za nastanak poeme Otadžbino, tu sam rečeno 
je sledeće: ‘Ideju da Desanka Maksimović napiše poemu Otadžbino, tu 
sam dao je Ivo Andrić, rekavši otprilike da je žena pesnik prva pozvana da 
napiše nešto o našim junakinjama i stradalnicama iz NOB-a. Kako su ovom 
pesniku, što se vidi iz njenog dela, bliske priroda i prirodne nauke, ona je u 
ovoj poemi opevala prvu ženu doktora biologije u nas, Dušicu Stefanović, 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

308

Pesma objavljena u Ženi danas glasi: „Strah me je svih 
ovih aluminijumskih ptičurina / po kojima pišu zagonetna slova; 
/ Neka nikad njihova senka ne padne na moga brata i sina, / ni 
preko moga krova. // Strah me je sve te mašinerije / pune željeznih 
krvotoka / gde sudbinska tačnost vlada / tog gvožđa što liči na 
utrobu u mori viđenoga ada // Bojim se tih kulturnih otkrića, / tih 
mrtvih bacača bombi / tih ni u snu neviđenih / preistorijskih bića: 
ljudi pod maskama. // Bojim se sve te gospode u frakovima: / 
inžinjera, posrednika, fabrikanata, / zabrinutih i pravih kao sveća: 
/ te gospode što opominju na ljude kakvog pogrebnog preduzeća. 
// Strah me je i ovih cvetnih saksija poređanih svuda licemerno, / 
tih krinova, spomenaka, hortenzija, / što u svem ovom paklu stoje 
tobož smerno. // I neba samoga se plašim odakle je nekad padala 
mana / a odakle sada magla se otrovna spušta / i tuča gvozdena 
pada“ (16/1938: 15).

Pesma nastaje, dakle, svega godinu dana nakon što je 
udruženo italijansko i nemačko vojno vazduhoplovstvo bombar-
dovalo španski grad Gerniku (1937), a Pikasova slika Gernika kao 
brz i neposredan odgovor na taj događaj bila izložena u okviru 
Španskog paviljona na Svetskoj izložbi u Parizu iste godine. Pesma 
Desanke Maksimović bila je brz i neposredan odgovor na Prvu 
međunarodnu vazduhoplovnu izložbu u Beogradu (31. maj 1938), 
čiju je organizaciju u tom istorijskom trenutku pesnikinja videla 
kao licemernu. Zbog svega, te 1938. godine „napadaju je u Biltenu 
jugoslovenskog antimarksističkog komiteta da je ‘novopečena 
simpatizerka levih književnika’“ (Поповић 2012: 20). Kada su 
se njene – i ne samo njene – bojazni od narastajućeg militarizma 
iskazane u Ženi danas ostvarile, posle nemačkog napada na Poljs-
ku, Desanka Maksimović je u prvonovembarskom broju Srpskog 
književnog glasnika 1939. godine, opet pesnički, kroz stihove, 
upozorila na opasnost novog totalnog rata i otpor koji Sile osovine 
mogu da očekuju. U pesmi „Budućim vojnicima“, nadovezujući 
se na pesmu o vazduhoplovnoj izložbi, ona poručuje: „Nastali su, 

kćerku revolucionara Laze Stefanovića’ (Blečić, 99)“. (CD, tom 1, str. 799). 
Raniji proučavaoci, citirani u Napomeni, nisu naveli da je Dušica Stefanović 
i ćerka svoje majke, takođe istaknute revolucionarke i komunistkinje Drage 
Stefanović. (a o njoj je i uopšte malo pisano, videti: https://www.noviplamen.
net/glavna/draga-stefanovic-o-nevoljama-nase-dece/).



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

309

braćo, drugi dani: / boj neće više biti srce u junaka, ni ljubav prema 
rodnoj grudi; / domovinu neće više moći da brani / pravedni gnev 
ni mišica jaka. // Vezen sestrin rubac neće moći / od olova da štiti, 
/ u blagoslovu majke nećete naći spasa / vrelim grudima jurišaćete 
na stvari / boj ćete biti / s brdima željeza, s izvorima gasa / / ... Neće 
više krv nesebično prosuta / povlačiti granice između zemalja / 
nego otrovi, tenkovi i aeroplani“ (Максимовић 1939: 276–277). 
U pesmi „Ustanici“, pre toga, preko lirskog subjekta dolazećem 
okupatoru poručuje o bezuslovnom otporu koji ga čeka: „Po cenu 
svega mi hoćemo slobodu“ (274), ili: „Po cenu svega branićemo 
slobodu / po cenu života / i brata najmilijeg i jedinca sina“ (275).

Biograf Desanke Maksimović, Radovan Popović, tumačiće 
ove reči na sledeći način: „Kao da predoseća blizinu Drugog 
svetskog rata u Srpskom književnom glasniku objavljuje ciklus 
pesama, među kojima su i dve ‘Budućim vojnicima’“ (Поповић 
2012: 21). Desanka Makismović pripadala je, kao što ove pesme 
pokazuju, intelektualnom horizontu politike Narodnog fronta, u 
okviru kojeg se novi totalni i svetski rat rutinski proricao, kako 
bi to rekao Hobsbaum, onom širokom „frontu“ koji je postojao 
ne samo kao organizacija već i kao prećutno razumevanje među 
istomišljenicima. Zato se zarad potpune preciznosti ne može reći 
da Desanka Maksimović kao da predoseća novi totalni rat, već 
da je kao i toliki drugi intelektualci antifašističkog opredeljenja 
racionalno predviđala da će se on dogoditi ako se ne zaustavi 
militarizacija Nemačke i njena imeprijalističko-ekspanzionistička 
politika. Bivajući na ovim pozicijama, intelektualci antifašisti 
širom sveta su u prvoj polovini 30-ih godina, pa i sve negde do 
1937. godine, bili na primarno pacifističkoj poziciji i za pacifističke 
akcije, a zatim su sa ekspanzijom Trećeg Rajha mnogi od njih 
dolazili na poziciju „rat ratu“.  

Ovaj misaono-emocionalni prelaz je najdirektnije iskazivan 
kod predratnih levičarskih intelektualaca i komunista, a jasno 
se prepoznaje i kod Desanke Maksimović. Njeno pisanje o ovoj 
temi posle završenog rata izraz je zato kontinuiteta, a ne naknadne 
pameti, narudžbine i pritiska novouspostavljene hegemonije 
komunističke ideologije i diskursa. Između ostalog, to je vidljivo 
i u poemi Otadžbino, tu sam (1951), u kojoj je ista ideja (po cenu 
svega branićemo slobodu) varirana na desetine puta i načina, npr. 
I rat pre i glava da s ramena leti, / i da pogine brat i sestra mila, / 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

310

nego da trpimo stid svakoga trena! / Pre ćemo podneti da nas obori 
sila / nego da sami padnemo na kolena! (Максимовић 2012: 697).

U proznom pak međuvremenu, između 1935. i 1960, 
Desanka Maksimović je svoj književni angažman iskazala u još 
dve prozne knjige: romanu Otvoren prozor i zbirci pripovedaka 
Strašna igra.

11.5. Strašna igra (1954) – književna politika sećanja  
i umeće pripovednog oblikovanja „atmosfere“

U ovoj zbirci od osam pripovedaka – komponovanim tako 
da čitaoci budu hronološki vođeni najpre kroz ratni period a zatim 
„izvedeni“ iz njega u neporedno posleratno vreme i njegove „tran-
zicijske“ specifičnosti – naslovna priča, „Strašna igra“, zauzima 
centralnu poziciju. Na klapni omota knjige, kroz tekst nepotpisanog 
recenzenta, izdavač je usmerio čitalačku recepciju upravo u smeru 
tog hronološkog i hroničarskog kvaliteta navodeći da knjiga ima 
„nešto od hronike iz nedavne prošlosti“ (Максимовић 1954, ano-
nim, nepaginirano, kurziv S. B.). Tome bi trebalo dodati, i ponoviti, 
da je Desanka Maksimović svoju prozu pisala i kao istoričarka i 
gimnazijska profesorka istorije. Bez uvažavanja ove činjenice ne 
mogu se razumeti značenja i smisao upravo ovakvog njenog hroni-
čarskog angažmana. Popisujući „niz motiva iz vremena okupacije i 
prvih godina posle rata“, koje je autorka obradila, a „to su: progoni 
Jevreja, napadi iz vazduha, četnička klanja, diverzantske akcije na 
okupiranoj teritoriji i, najzad, posle oslobođenja, povratak naših 
ljudi iz narodnooslobodilačke borbe i zarobljeništva, podela zemlje 
bezemljašima i stupanje u seljačke radne zadruge“ (Isto, kurziv S. 
B.), neimenovani recenzent nije propustio da primeti da je autorka 
„sve to dala sa mnogo ljubavi za svoj rodni kraj, gde se obrađeni 
motivi najvećim delom odigravaju“ (Isto, kurziv S. B.). U toj ljubavi, 
odnosno u osećaju bliskosti sa junacima koju ta ljubav očigledno 
proizvodi, leži i danas potencijal čitalačke identifikacije sa različitim 
likovima, i njihovim različitim pozicioniranjima, i u tom smislu i 
vrednost ove zbirke. Kada pak recenzent piše da je „vrlo plastično 
dat lik našeg čoveka u raznim trenucima teških sudbinskih iskuše-
nja“ (Isto, kurziv S. B.), u tome treba prepoznati svojstvo koje je 
povodom ranijih pripovedaka Desanke Maksimović uočila Vesna 
Matović, a to je da su one oblikovane kao moralne parabole. 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

311

Prva priča zbirke, „Hoću da se radujem“5, za temu ima okupa-
ciju i otpor okupatoru, razlikujući njegov pasivni i aktivni vid. Ova 
je priča samo jedna od slika u mozaiku slike okupacije i (pokreta) 
otpora ali i kolaboracije, koja – sagledana sa ostalim kratkim pri-
čama naših autorki nastalih tokom ranih pedesetih – pokazuje pre 
svega da je postojalo nebrojeno mnogo različitih situacija u tom 
kontekstu koje su autorke smatrale vrednim (književnog) pamće-
nja. S jedne strane, i u ovoj priči, pažnju skreće tematsko-motivski 
senzibilitet Desanke Maksimović, osetljivost u odabiru tema i 
„sitnih“ događaja koji lako mogu biti zauvek zaboravljeni, a, sa 
druge strane, majstorstvo realizovanja te teme u odabranom žanru. 
Izranjanje velike teme iz sitnih svakodnevnih ljudskih poslova, na 
početku, i uranjanje u svakodnevicu, nakon ispričane priče – koja 
otkriva ili tek naslućuje tragiku ili herojstvo – na kraju, uobičajen 
je način komponovanja kratkih priča kod većine autorki. 

Tako i u ovoj kratkoj priči, bez ijednog suvišnog motiva ili 
suvišne rečenice, Desanka Maksimović postupkom in medias 
res uvodi čitaoce u čestu okupacionu situaciju: zastoj nemačkih 
vozova. Kroz priču će se postupno otkriti da su ti zastoji posledi-
ca diverzantskih ilegalskih akcija (izazvani pomeranjem šina ili 
podmetanjem eksploziva na mostovima), ali ono u čemu leži njena 
posebna vrednost jeste izgradnja velikog broja likova i njihovih 
odnosa kao slike tj. mape pozicija koje su pojedinci zauzimali u 
odnosu na okupatora: od kolaboracionističkih preko neutralnih do 
eksplicitno antifašističkih i u tom smislu aktivističkih. U sredi-
štu priče su likovi majke i dečaka koji su zbog dečakove bolesti 
prinuđeni da nemačkim („đavoljim“) vozom iz okoline Valjeva 
krenu put Beograda. Oko njih se gradi mreža napetih međuljudskih 
odnosa, privremenih koliko i situacija koja ih je okupila, između 
raznorodnih putnika u vozu koji na neodređeno vreme zastane 
zbog diverzije na mostu: između „Švabice“ koja uporno pravda 
okupatore, zatim onih koji iz krajnje nužde koriste okupatorski 
saobraćaj, majke koja brine prvenstveno o sinu i ne razmišlja  o 

5	 Pod ovim istim naslovom, ali ne i sa istovetnom tematikom, godine 
1967. u izdanju Svjetlosti iz Sarajeva Desanka Maksimović je objavila zbirku 
priča za decu. U toj zbirci nalazi se, između ostalih, pripovetka „Događaj 
u učionici“, čiji je glavni junak profesor istorije, Plamen. Kao posebnu i 
najveću vrednost cele zbirke izdvojio ju je Mladen Pražić u prikazu „Radost 
stvaralačkog trenutka“ (Polja, br. 113/114, 1968: 43). 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

312

tome da njen postupak neko može okarakterisati kao vid kolabo-
racije, samog tog dečaka koji, bez obzira na godine, ima razvijenu 
svest o neophodnosti otpora. Priča se, dakle, postupno gradi kao 
moralna parabola.

Dati napeti odnosi prenose se i na likove izvan voza sa 
kojima, zbog prinudnog zastoja koji će se odužiti danima, ovi u 
vozu moraju da uspostave nekakav odnos: ima onih koji im sa 
ulice uz negodovanje dobacuju što su tim vozom uopšte nekud 
krenuli, a tu je i lik seljaka i njegove žene, kasnije i sinova, kojima 
je, uslovno rečeno, glavna junakinja – majka Cveta – prinuđena 
da se obrati za pomoć. Desanka Maksimović je uspela da uz 
minimum književnih i jezičkih sredstava razvije priču, koja 
zapravo prerasta u glavnu temu, o tome kako se, od seljakove 
suzdržanosti prema majci koja je napravila „sumnjiv“ izbor, 
razvija saosećanje i prijateljski odnos, oličen seljakovom izboru 
da svojim zaprežnim kolima preveze dečaka i majku do bolnice 
u Beogradu. Tako priča dobija drugog glavnog junaka. Desanka 
Maksimović oblikovala je priču po svom ranije uspostavljenom 
modelu trijumfa ljudske dobrote i samilosti nakon krizne i svo-
jevrsne moralno iskušavajuće situacije. U ovoj priči posebnu 
vrednost predstavlja njeno prikazivanje antifašističkog otpora 
koji je rasprostranjen svuda, u svakoj usputnoj kući, prisutan 
i kod običnih seljaka i domaćica, kao i kod dece koja se čine 
premlada za tako nešto. 

U ovoj priči se, iako mu nije posvećeno previše pažnje, su-
gestivnošću pripovedanja izdvaja lik seljanke-domaćice i način 
njenog iskazivanja otpora. Naime, kada seljak kome se majka 
bolesnog dečaka (Cveta) obratila za pomoć, prevlada sopstvenu 
nelagodu prema ženi koja je ušla u okupatorski voz, i povede je 
sa sinom da u njegovom domu, tu pomoć i nađe, njegova supruga 
reaguje sumnjičavo. On mora da joj objasni Cvetinu situaciju („ 
– Pošla nemačkim vozom. Dete joj ovo bolesno pa pošla doktoru 
u Beograd. Neka noći. Tebe ne beše ovde kad je naišla, a i šta ćeš 
mi ti“, Maksimović 1954: 19), a reakcije seljakove supruge se u 
jednom jednostavnom obrtu preokrene: „Seljanka je još stajala kao 
ukočena i puna prekora, nijednom reči ne pokazujući šta misli. 
Utom su se iskupila deca, radoznalo opkolila dečaka gosta. Ovo 
je pomoglo njihovoj majci da se osećanje gostoljublja kod nje 
brže pokrene. Nasmešila se i ona zbunjeno, pomilovala dečaka 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

313

pa promucala: – Sedite vi dok ja spremim postelju. – i izgubila 
se u kući“ (19). 

Uz istančano birane situacije, u kojima junaci i sami biraju 
između snažnog osećanja otpora okupatoru i saosećanja prema 
onima u nevolji koji su se – gledano iz perspektive doslednog 
otpora – približili kolaboracionističkom ponašanju, Desanka 
Maksimović u ovoj priči ocrtava čitav niz uzgrednih likova koji 
se raduju zastoju voza, a zatim i onih, koje u priči i ne vidimo, 
a koji će kasnije na njega i pucati. To je, sa jedne strane, imalo 
za cilj da se prikaže koliko je biranje otpora (a ne neutralnosti 
ili kolaboracije) među običnim stanovništvom bio sveprisutan i 
čvrsto utemeljen, a sa druge strane, ovaj motiv, a posebno oružani 
napad na voz koji se u jednom trenutku ipak pokrenuo ka svom 
odredištu, služi da bi zakomplikovao ali i razrešio pripovednu 
situaciju. Taj motiv, naime, dovodi do ranjavanja majke, što u 
konačnom opredeljuje seljaka da majku i dečaka sam odveze do 
Beograda. Desanka Maksimović tako je, uz prethodno građenje 
odnosa među likovima, izazvala i osećaj napetosti i iščekivanja 
kod čitalaca, i dodala kvalitet više svojoj kratkoj priči. 

Ipak, pored zanatske umešnosti, ova priča kao deo toka 
angažovane ženske proze, kod potencijalne današnje čitalačke 
publike može da odigra ulogu vrednosne kontrateže aktuelnim 
revizionističkim narativima koji se šire kako u tzv. visokoj knji-
ževnosti tako i u popularnoj kulturi (uzmimo za primer samo 
filmove i serije Radoša Bajića), koji obične seljake koji se tokom 
okupacije mogu usput zateći, dominantno а neproblematizujuće 
predstavljaju kao one koji pružaju otpor iako stoje uz kolaboraci-
onističku vojsku Draže Mihailovića.  

Još više je to slučaj sa naredne dve priče, „Zbunjeni seljak“ 
i „Rasulićeva smrt“. Desanka Maksimović je odabrala da kroz 
njih prikaže pojedine psihološke portrete i ideološke pozicije 
pripadnika četničkog pokreta, na fonu i u kontekstu portretisanja 
drugih likova, i to kako onih njima vrednosno bliskih tako i onih 
ideološki udaljenih. Zapravo, uz ostale priče u zbirci, Desanka 
Maksimović je, između ostalog, ocrtala mapu ideoloških pozi-
cija srpskih seljaka u prvim danima okupacije i tokom Drugog 
svetskog rata. Pre svega je reč o stanovnicima selâ iz okoline 
Valjeva, kao i u prvoj priči, onih koje je, dakle, iz svog zavičaja 
poznavala.  



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

314

„Zbunjeni seljak“ iz naslova jeste i glavni lik, nazvan Kosta, 
koji će do kraja priče, previše zanesen maštanjima o osveti i zloči-
nu, izgubiti zarobljenog seoskog mladića koji mu je poveren radi 
sprovođenja, ali bi u jednom slobodnijem tumačenju priče to mo-
gao biti i sam taj neimenovani mladić. Naime, lik zarobljenog selja-
ka, u takoreći širokom izboru ratnih pozicija koje su u ponudi, nije 
izabrao ni jednu. Jer, „bilo je to u one prve dane pometenosti kad 
ljudi sa sela, neprijateljski raspoloženi prema četnicima, a još više 
prema partizanima, nisu znali kuda bi se okrenuli (Максимовић 
1954: 30). Zato zarobljeni mladić priželjkuje „neku novu, četvrtu 
vojsku koja niti bi bila u dosluhu sa Nemcima, niti bi odricala crkvu 
i kralja“ (Isto). Pozicije mladićevog lika jeste, dakle, jedna od onih 
koji su u predratnom periodu bili ideološki bliski monarhističkim 
tj.  tradicionalnim strujama, za koje je komunistička ideologija, 
prema njihovom ranijem vaspitanju i postojećim uverenjima, bila 
antidržavna i bezbožna, ali koji su prepoznavali da formirane 
četničke grupe nisu išle u smeru pravog otpora okupatoru. Još je 
dragocenije što Desanka Maksimović precizno političko-analitički, 
a s lakoćom književnog iskaza, „skenira“ i obrazlaže odnos čet-
nika prema ovoj struji: „Četnicima su ovakvi seljaci bili mrskiji i 
od partizana, jer su ih smatrali kao neku svoju jeres i osionost su 
najpre na njima iskaljivali“ (Isto 31, kurziv S. B.). 

Dok za neka dolazeća istraživanje ostaje otvoreno pitanje 
oblikovanja adekvatne metodologije u okviru koje bi se ovakva 
književna dela čitala paralelno sa onim što su zvanični izvori 
istorijske nauke, a na moguću korist više humanističkih (pod)
disciplina, dotle, neka ta mogućnost ostane ovde samo naznačena. 
Odnosno, razvijana onoliko koliko je za jedan početak dovoljno. U 
tom smislu, vredno je i književno znanje koje Desanka Maksimo-
vić dalje uobličava tj. želi da iznese, a koje se odnosi na psihološki 
portret pripadnika četničkog pokreta koje ona očigledno smatra 
dovoljno reprezentativnim. Usmeravajući se kroz doživljeni govor 
na najintimnije želje junaka Koste, pripovedačka instanca kazuje:

„Osećao je potrebu da učini kakvo nasilničko delo, da se pročuje. 
Seti se da je slušao kako su partizani kaznili neke žene što su se 
u vreme vršaja upuštale u zabavljanje sa ljudima koji su se pri-
družili okupatoru. Njegova osvetoljubiva mašta se tu razbukti. 
Video je i sebe kako sudi ženama u svom selu pod izgovorom da 
su rđavog vladanja, a ustvari jednoj što se pustila iz kola kad se on 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

315

bio uhvatio, drugoj što je od njega okretala glavu videći ga među 
četnicima, trećoj što  mu je rekla da bi bolje bilo da se i on malo 
ponese sa Nemcima nego što grdi partizane. Nakupio ih je tako u 
mašti desetinu“ (Максимовић 1954: 32–33).

Za temu ove monografije je bitno to što Desanka Maksimović 
ovde bira da uvede i naglasi rodni aspekt u predstavljanju imagi-
nacije (do rata) prikrivenog nasilnika. Isto tako, ne manje je bitno 
to da ona bira da, iz perspektive ženskog iskustva, govori i o tabuu 
partizanske rigidnosti i nasilja iz prvih meseci ratovanja. U tome 
se samo potvrđuje srodnost postupaka i tema angažovane ženske 
proze kao celine, tj. opravdanost samog tog objedinjujućeg pojma. 
Na nivou konkretne priče, ovo je samo jedan od više motiva i opisa 
junakovih zanesenih stanja kao i ukupne njegove psihologije. Zato 
je ovde važno naglasiti da Desanka Maksimović prikazuje širu 
psihološku mapu pa tako i jedan trenutak preispitivanja junaka u 
pogledu doslednosti četničkog otpora, koji je ipak samo kratki blesak 
nakon kojeg se Kostina razmišljanja vraćaju u prvobitne okvire. 

U književnom smislu, posebnu vrednost predstavlja spe-
cifična atmosfera koju autorka gradi oko lika, i snažan estetski 
utisak koji ta kontrastna odnosno ambivalentna atmosfera ostavlja 
na čitaoce. Naime, junakova maštanja o osvetama i ubistvima 
predstavljena su kao intimna, pa i „nežna“ maštanja, budući da 
su uvek smeštena u okvire opisa lepote prirode kojom se junak 
sa zarobljenikom kreće i u kojoj zastaje. Junak je takvim mašta-
njima zaista zanet. U krajnjoj liniji, taj njegov zanos učiniće ga 
nepažljivim, takoreći žrtvom sopstvene nepažnje, jer će omogućiti 
zarobljeniku da u jednom trenutku lako pobegne, a samog Kostu 
dovesti u realnu opasnost kažnjavanja od strane sopstvenih sta-
rešina. U tom trenutku, neka bude i to izdvojeno kao vrednost, 
i opisi prirode bivaju stavljeni u funkciju ukupnog značenja, pa 
priroda više nije idilična, nije ni sasvim stvarna, već se junaku 
učini „da iz susedne brestove česte čije se pruće na najčudesniji 
način račvalo, dižu prsti koji prete, da ga je stotina takvih pretećih 
šaka i kažiprsta opkolila“ (Isto 40). Kao u prozi Milke Žicine, 
priroda kao ambijent (ideoloških) zbivanja itekako je važna, i po 
pravilu na personifikacijski način dodatno oživljava u kriznim ili 
kulminacijskim sižejnim momentima. Dodatna vrednost ovakvog 
saosećajnog postupka Desanke Maksimović ogleda se u tome 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

316

što na ovaj način ona ne relativizuje značenje ideoloških i ratnih 
opredeljenja, već, stavljajući se jasno na stranu antifašizma, kao 
što pokazuje analiza svih pripovedaka zbirke kao celine, uspeva 
da u pojedinim pričama izgradi svojevrsni očuđujući efekat, koji 
pak proizvodi osećanje jezovitog i strašnog. 

U priči koja sledi autorka čitaoce više ne ostavlja u napetosti 
i neizvesnosti iščekivanja nečije sudbine, već naslovom, „Rasu-
lićeva smrt“ unapred otkriva rasplet, ne postavljajući, kao u prve 
dve, za cilj priče i držanje čitaoca u stanju povišene emocionalne 
tenzije. Efekat strašnog tj. strašne igre ipak je ostvaren postupnim 
oblikovanjem priče, jer se kroz nadgornjavajuće dijaloge profe-
sora geografije Rasulića i sumnjičavih četničkih predstavnika, 
ali i njegovih ukućana, gradi jaka simpatija prema junaku, a od 
početka osenčena svojevrsnom melanholičnošću zbog naslovne 
najave njegovog tragičnog kraja. Drugim rečima, specifična 
atmosfera, gotovo opipiljiva u čitalačkom doživljaju, majstorski 
je izgrađena i u ovoj priči tj. kroz njen tok. Kao i u preostalim 
pripovetka, posebno dužim, Desanka Maksimović je i ovde uspela 
da dovoljno ubedljivo razvije psihologije i stanja svih likova, a da 
uključi u sve to – i kao jedan sasvim nezavistan motiv – raspravu 
o suprotstavljenosti dva naučna svetonazora: jednog koji potiče 
iz poznavanja prirodnih nauka (a koje zastupa profesor Rasulić) 
i drugog koji proizilazi iz „istorijskih humanističkih disciplina“ 
(kako bi ih nazvala Alaida Asman, a koji ovde zastupa Rasulićeva 
supruga kao profesorka istorije). 

Ipak, ono što daje osnovni ton i zajedno sa svim navede-
nim postupcima (dijalozi, rasprave, psihologizacija) proizvodi 
posebnu atmosferu priče jesu opisi prirode odnosno doživljaji 
prirode, pa i kosmosa, prisutni kod samih junaka. U poslednjim 
među njima, koji sledi posle više dramski izvedenih dijaloških 
scena, nakon kojih se likovi četnika uvere u komunističko i 
partizansko opredeljenje profesora Rasulića, čitaoci u emotivnu 
i intelektualnu plemenitost junaka, a likovi junakovih najbližih 
na neki način pripreme za neminovnost njegove smrtne kazne, 
izvedena je originalna deskripcija zvezdanog noćnog neba. U to 
nebo junak gleda pokušavajući da ne pokaže osećanje straha pred 
egzekutorima: „I bi mu gotovo smešno koliko je na nebu zvezda, 
kao da su se sve, koliko ih je, iskupile nad šumu gde je on stajao. 
Upravo preko kruške išao je mlečni put. Setio se tu neke devojke 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

317

iz svoje prve mladosti koja je u šetnji jednom pogledav u nebo 
rekla – Zvezdana tajna! –“ (66).

 Tom poetičnom i romantizovanom gledanju na prirodu, 
junak je tada, kako se seća, „oholo“ odgovorio sa prizemljujuće 
prirodnjačke pozicije, odgovarajući devojci da ne postoji nika-
kva tajna, da je ona „kao i naša zemlja neko slično blato“ (Isto). 
U celini tretiranja prirode u ovoj priči, tajna i lepota prirode i 
kosmosa značenjski uokviruju i ovu scenu, pa lepota neba ostaje 
kao kontrasna slika realističnom i metaforičkom blatu u koje će 
četnici u završnim redovima priče – načinom izvršenja ubistva 
klanjem – oboriti junaka. Ovo je jedan od načina na koje Desan-
ka Maksimović u završnicama svojih pričama vraća izgubljenu 
ravnotežu ili uspostavlja moralnu ili poetsku pravdu nad životnom 
nepravdom. Konkretno. u datoj priči, u kosmičku ravnotežu nas 
vraćaju sporedni likovi („Rasulićev brat je ustao i upregao volove. 
Uskoro su se sedmoro kola pela prema užičkom putu. Mogla su 
tela poubijanih stati i na dvoja-troja, ali su za svakoga pošla po 
jedna, da bi bilo koliko toliko čovečnije bar to prenošenje, kad je 
smrt bila toliko užasna“, Isto 70), a celinom značenja pripovetke 
i njenim lirskim momentima čini to sama autorka. 

U sledeće dve pripovetke u zbirci, „Ujčevina“ i „Strašna 
igra“, Desanka Maksimović je obradila temu nacističkih zločina 
nad civilima u Srbiji, opet ih, u skladu sa svojom poetikom, sagle-
davajući iz perspektive njoj bliskih sredina, valjevske i beogradske. 
Ona je, zapravo, književnim sredstvima, prikazala metodologiju 
nacističkog nasilja nad civilima, kao i, sa druge strane, mogući 
otpor najnemoćnijih civila. U priči „Ujčevina“ iz perspektive 
dvoje junaka, dečaka Staše i njegove majke Jovanke, prikazana 
je atmosfera predosećanja dolazeće „kaznene ekspedicije“ (72), 
osvete okupacionih snaga koju su sproveli zbog akcija pokreta 
otpora u kojima su ubijeni nemački vojnici. Po formuli hapšenja 
i ubijanja „sto talaca za jednog ubijenog nemačkog vojnika, a 
pedeset za ranjenog“,6 okupator je počeo sa svojom osvetom. 
Desanka Maksimović majstorski dočarava kako je vest o onome 
što će uslediti najpre dopirala i do stanovnika iz okoline Valjeva 
tek kao usmeno prenošenje, kao slućena strašna mogućnost.

6	 Videti: Staniša Brkić, Name and Number: The Kragujevac Tragedy 
of 1941, Genocide Victims Museum, Belgrade, 2024, 23–43.  



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

318

Perspektivu dečaka Staše, koji pokušava da razume šta se 
događa, Maksimovićeva je po svemu sudeći odabrala da bi kod 
čitalaca izazvala osećaj neizvesnosti, strepnje i nejasnog znanja koje 
je kod civila svih godišta bilo prisutno. Odabrala je i situaciju u kojoj 
se dečak i njegova majka nalaze na putu između sela i grada, čas 
razdvojeni čas sastavljeni, kako bi što ubedljivije prikazala kako je 
to kad se samo čuju nemački topovi (koji gađaju za osvetu odabrana 
sela i položaje), usput vide i nemačke trupe, a ne zna do kraja prava 
namera i razmera slućenih događaja („Majka se dečaku nije nimalo 
obradovala. U Valjevu je bilo stiglo mnogo nemačke vojske a svake 
noći su topovi tukli u pravcu ponekog sela kuda je ujutru odlazila 
kaznena ekspedicija. Ulicama se viđali nemački vojnici u punoj 
opremi i Stašu opominjali na one srednjovekovne oklope kakve je 
video jednom u muzeju u Beogradu“, 76). U toj jednoj noći (i danu) 
– jer sve se odvija brzo, što je način da se prikaže priroda osvete i 
zločina – dečak Staša će preći neželjeni put naglog sazrevanja, put 
od još uvek zaštićenog deteta do zrele spoznaje zločina:

„Činilo mu se da su granate usijane i da ih mora spaziti. Noć je bila 
potpuno tamna, nazirala se samo kruna duda pred kućom, rukunica 
pumpe na koju je padala svetlost lične sijalice i dalje, u dnu dvorišta, 
belasalo se na plotu ćebe koje je zaboravio da unese. Jedino što je 
mogao da utvrdi bilo je da pucanje dolazi sa Krušika. – Gađaju iz 	
pravca Rađeva Sela. – javi se sasvim tiho majka“ (76–77). 

Kako čitaoci već znaju da je to selo zapravo „ujčevina“, mesto 
u kom živi desetina braće, sestara i ostale rodbine dečaka Staše, 
osećaj zlih slutnji već je proizveden. Opet, pripovedanje vraća i ka 
dečakovom sećanju na bezbedne podrume kuća u ujčevini, i umi-
renje koje to (i čitaocima) donosi. Međutim, Desanka Maksimović 
prinuđena je da tokom pripovedanja i nad čitaocima „sprovodi“ 
strašnu igru kako bi im imalo približila pomenutu okupatorsku 
metodologiju. Zato su sećanja i dečaka i majke o rodbini u ujčevini 
prekinuta dolaskom jutra u kojem se pronela vest o šest pripre-
mljenih mrtvačkih kovčega koje je neko u blizini video. Uzvik „I 
sve u jednoj porodici!“ čitaocima već nedvosmisleno otkriva ono 
što će junaci uz dovoljno pripovedački održavane neizvesnosti 
saznati: da su to sve junakova braća od ujaka, mladići tek malo 
stariji od njega. 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

319

Pripovedački postupno se iznose i pojedinosti o ubistvima 
mladića, opet najpre kroz neodređene slutnje i neproverene vesti 
(„Staša je pričanje čuo samo u odlomcima, ali su oni u njemu 
izazivali još strašnije slike nego da je ovo dočuo. Čas je zamišljao 
da su Nemci dali mladiće psima da ih rastrgnu, čas da su ih pove-
šali pa onda spalili“ 82), do konačnog saznanja. Dečak do mesta 
sahrane dospeva sam, odlučivši se da krene za majkom iako ga je 
ona ostavila na sigurnom, i usput sreće desetogodišnju devojčicu, 
sestru one braće iz „ujčevine“ koja su već u šumi pa su izbegla 
odmazdu. Desanka Maksimović kroz njihov susret, razgovore (– 
Vide li se rane?. – Vide se samo opekotine, ... Iznenada su izbili 
iz jaruge, kaže baka, i jednako vikali: „Komunist! Komunist!“, 
86) i odlazak na mesto sahrane zapravo prikazuje kako u jednom 
danu okupacija zauvek prekida i briše nečije detinjstvo. Dečak (a 
sa njim i čitaoci), naime, ne od nekog odraslog već od još mlađe 
devojčice saznaje o svim detaljima ubijanja njene i svoje braće. 
Taj dijalog će, radi pojačavanja osećaja jezovitog kod dečaka, 
autorka nadovezati na opis mešenja hleba u domaćinstvu za taj 
dan ( „– Zašto danas moraju da mese hleb? – uvređeno je pitao 
dečak“, (88); „Gotovo mrske bile su mu žene što su peruškale hleb. 
Smatrao je da su odrasli surovi kad mogu u takav dan da misle na 
jelo i piće“, (89)). Dečja perspektiva pružila je mogućnost da se 
prikaže kako jezovita ostaje svakodnevica posle ovakvih zločina, 
kao i jedan od njegovih specifičnih efekata: krivica preživelih. 
Jeza koja i u čitalačkom doživljaju samo narasta – jer pripove-
danje dalje opisuje kako deca posmatraju pripreme za sahranu, 
kako razgovaraju o svim njenim pojedinostima (izboru drveta za 
sanduke, izboru mesta za sahranu uz šest jablanova) – na samom 
kraju pripovetke kulminira u vrisku koja jedna od majki ubijenih 
prva pusti, a koji se zatim, dotad suzdržavan, prolomi iz svih grla.

Na kontrastiranju sveta dece i „sveta“ zločina u potpunosti 
su izgrađeni atmosfera i značenja sledeće, naslovne pripovetke, 
„Strašna igra“. Specifični vid odmazde, sto za jednoga, koji je 
Treći Rajh sprovodio u Jugoistočnoj Evropi, tj. koji je posle 
ustanka sprovodila nacistička okupaciona vlast na okupacionoj 
teritoriji Srbije u jesen 1941. godine, ovde je prikazan u svom 
takođe specifičnom izboru sprovođenja, vezivanju te metodolo-
gije za realizovanje Holokausta, odnosno za početak sprovođenja 
tzv. konačnog rešenja pre nego što je ono na tlu Evrope počelo 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

320

zvanično da se sprovodi. Čitane u kontinuitetu, priče pokazuju 
kako je okupator odmazdu najpre sprovodio nad komunistima i 
Jevrejima, a time i kako su ove dve grupacije predstavljale centar 
fašističke politike mržnje, u njena dva osnovna vida, ideološkom 
i rasističkom. 

Govoreći upravo o tom pitanju, i konkretno o pojedinim 
objavama u kvislinškim novinama i objavama iz jula 1941. godine, 
istoričarka Olivera Milosavljević piše: 

„Ove javne objave iz ratnog vremena predstavljaju minijaturni 
isečak iz opšte slike 	identifikacije komunista (partizana) i Jevre-
ja koju je proizvodila kvislinška vlast u Srbiji za vreme Drugog 
svetskog rata. Razlozi ove identifikacije su bili mnogostruki. 
Ona je predstavljala nastavak ranije prisutne propagande kojom 
su u međuratnoj Jugoslaviji (kao i u čitavoj međuratnoj Evropi) 
pravdani i umnožavani istovremeno prisutni antisemitizam i anti-
komunizam. Novi dodatni impulsi su došli od same kvislinške vlasti 
koja je, podržavajući Treći Rajh i očekujući njegovu pobedu u ratu, 
potvrđivala da su nacistički neprijatelji i njeni neprijatelji, a to su 
pre svega bili, komunizam kao prvi ideološki i jevrejstvo kao prvi 
’biološki’ neprijatelj“ (Milosavljević 2014, e-izvor, kurziv S. B.)

Likovi dece u priči „Strašna igra“ o tome i eksplicitno govore 
igrajući se „strašne igre Nemaca i Jevreja“: 

„– Koliko treba da pohvatamo? – upita mlađi Mešulam. 

Ćutali su u nedoumici. Tad se javio najstariji Gabaj:

– Za jednog Nemca treba sto Jevreja i komunista, a nas nema toliko.

Ivan se zamisli nekoliko časaka pa odluči:

– �Mi smo deca. Dovoljno nas je i desetoro za jednog Nemca“ 
(1954: 97).

Desanka Maksimović izabrala je, dakle, da ne potcenjuje sposob-
nost dece da razumeju šta se tačno oko njih događa, pa to dečje 
znanje prikazuje i u još suptilnijim nijansama. Naime, lik dečaka 
Ivana, koji igra ulogu nemačkog stražara, igrajući se onog dêla 
igre u kojem su taoci već uhvaćeni, „objašnjava“ zarobljenima 
sledeće: „U vašem kraju nađen je ubijen jedan Nemac. Mogao ga 
je ubiti Jevrejin ili komunista iz vašeg kraja, zato vas stotinu, to 
jest deset, mora biti sad odmah streljano“ (101). Ono što su u prozi 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

321

Desanke Maksimović znala i mala deca, međutim, u današnjoj 
epohi istorijskog revizionizma odbijaju da znaju mnogi odrasli, 
pa se, u aktuelnom procesu nacionalizacije antifašizma, u javnom 
i medijskom pa i naučnom diskursu često insistira na tome da je 
formula nacističke odmazde u jesen 1941. glasila sto Srba za jed-
nog Nemca (o kontekstu i tekstu date naredbe tj. formule Trećeg 
Rajha o odmazdi za ustanke na Istočnom frontu i njenoj hronolo-
giji u okupacionoj zoni Srbije, videti: Brkić 2024: 35–37). I zbog 
ovog momenta, kao i zbog onih napred navedenih, zbirka priča iz 
1954. godine, funkcioniše danas kao moguća smetnja istorijskom 
revizionizmu, pa se otuda ovoj zbirci Desanke Maksimović ne 
vraćaju mnogi od poštovalaca njenog opusa. 

U svom pak vremenu, ranih pedesetih godina 20. veka, 
Desanka Makismović je ovakvim narativom iskazala i delimičnu 
usaglašenost sa zvaničnom državnom kulturom sećanja u odnosu 
na žrtve Holokausta, koje u većini ondašnjih komemorativnih 
manifestacija i jesu uvek bile vezivane za sve žrtve fašističkog 
terora, za pripadnike komunističkog pokreta i ostale stradale 
rodoljube (o kulturi sećanja na Holokaust ranih pedesetih videti, 
između ostalog, u: Manojlović Pintar i Aleksandar Ignjatović 
„Prostori selektovanih memorija: Staro Sajmište u Beogradu i 
sećanje na drugi svetski rat“, 2008: 100). Međutim, Desanka 
Maksimović ove dve grupe žrtava povezuje, ali ih nikako ne 
izjednačava, i ne utapa u jedinstven ideološki okvir, kao što se u 
praksama sećanja kroz komemoracije često činilo.7 Ona i bira da 
prikaže onaj trenutak i onu topografiju zločina koja neće proizvesti 
problematične interpretacije u kasnijoj kulturi sećanja (ne vezuje 
eksplicitno svoju priču za logore Topovske šupe i Staro sajmište, 
obrađujući trenutak u kojem su okupatori vršili neposrednu i 
nasumičnu odmazdu streljanjem, a još uvek nisu uspostavili si-
stemski rad logora, i kroz pripovedanje ne „utapa“ jevrejske žrtve 
u totalizujuću identitetsku odrednicu, pa je tako diskurzivno ne 
marginalizuje niti preoznačava; up. Manojlović Pintar i Ignjatović 

7	 Kao što Pintar Manojlović i Ignjatović napominju, fokusirajući se 
na problem komemoracije Topovskih šupa i Starog sajmišta: „U kolektivnom 
sećanju i javnom prostoru, međutim, ta su dva logora gotovo u potpunosti 
zaboravljena i na taj je način potisnuta svest da desetine hiljada ubijenih nisu 
bili ideološki protivnici nacističkog režima, već pripadnici anatemisanog 
naroda“ (2008: 100).



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

322

2008). Najpreciznije određenje pripovetke „Strašna igra“, kao 
oblika kulture sećanja na Holokaust, bilo bi dakle da je Desanka 
Maksimović uspela i da uklopi svoj narativ u zvaničnu državnu 
politiku sećanja toga trenutka a da ne podlegne njenim slabim 
mestima, tj. da istovremeno jasno izdvoji status jevrejskih žrtava 
odnosno posebni status Holokausta u tom kontekstu. 

Desanka Maksimović svesno je izabrala da junaci ove priče 
budu mlađa deca, koja ne mogu da imaju izgrađenu političku svest; 
likovi dece, dok se igraju strašne igre, pružaju otpor, ali ni taj 
fikcionalni otpor nije stvar izbora, već ponavljanja onoga što deca 
znaju da odrasli čine. Likovi dece, naime, dok se igraju streljanja, 
igraju se i uvežbavanja poslednjih reči, uzvika otpora okupatoru 
pred streljanje samo: „ – Psi nemački, doći će i vama crni petak! 
– viknuo je piskavo crvenokosi dečak padajući. Njegov slabački 
glas je zaglušio Oskarev uzvik: – Živela sloboda!“ (Максимовић 
1954а: 105). U tome da likovi dece u igri biraju da postupaju 
onako kako su postupali hrabri antifašisti i komunisti, a ne bilo ko 
drugi, ogleda se autorkino pomenuto usaglašavanje sa zvaničnim 
praksama sećanja neposredno posle Drugog svetskog rata.

Kada se u raspletu priče scenario strašne igre bude obisti-
njavao, postupci likova dece neće biti prikazivani – kao čitaoci 
znamo da u toj situaciji nije moglo biti otpora i herojstva. Upravo 
činjenica da je ovako nešto bilo moguće samo u igri, strašnoj igri, 
pojačava snagu poruke o civilnoj žrtvi za koju ne postoji nikakvo 
vojno opravdanje. Kako je zaista izgledala pogibija dece u pripo-
veci, dakle, nije prikazano, već će se ona završiti slikom njihovog 
drugara Ivana koji sanja kako su dečaci, dok ih streljaju „negde 
na savskom mostu“, ponovili upravo reči otpora iz prvobitne igre 
(„Psi nemački....“ i Živela sloboda!“, 115). Reklo bi se da lik 
Ivana možda jeste onaj u kojem će se vremenom (izvan vremena 
same priče) razviti i ideološki otpor, ali u prikazivanju stradanja 
jevrejske dece impliciranju takvih značenja nije bilo mesta. Isto 
tako, i liku dečaka Ivana, pred ovu završnicu, Desanka Maksimović 
dodeljuje izjavu koja mnogo snažnije odjekuje u čitalačkoj svesti 
(„Nikad se više ni sa kim neću igrati“, 115), i  tako nas u jednom 
jednostavnom potezu ostavlja sa pitanjem nošenja sa traumom, sa 
kojom će preživeli nakon rata nastaviti da se nose.

Ono što ipak pre svega treba naglasiti jeste da „Strašna igra“ 
inače predstavlja jednu od najranijih reprezentacija Holokausta u 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

323

srpskoj i jugoslovenskoj književnosti koja je potekla od onih koji 
nisu imali neposredno logorsko iskustvo, nakon Andrićeve pri-
povetke „Bife Titanik“ (1950), priče „Ruže na porcelanu“ (1951) 
Fride Filipović i više priča Nadežde Ilić-Tutunović u kojima se ova 
tema javlja (da izdvojimo samo „Prepunu čašu“, 1953). Sva ova 
dela nastaju zapravo u trenutku kada je podignut i prvi spomenik 
žrtvama Holokausta u Jugoslaviji (Spomenik jevrejskim žrtvama fa-
šizma, 1951–1952, Bogdana Bogdanovića, podignut na Sefardskom 
jevrejskom groblju u Beogradu). Iako sve ostale priče u trećoj zbirci 
Maksimovićeve očiglednije pripadaju socijalnoj i socijalističkoj 
angažovanosti, „Strašna igra“ zaslužuje posebnu pažnju u okviru 
date teme, jer upotpunjava sliku o nivou njene društvene svesti i 
angažovanosti, takoreći avangardnosti u tom smislu. 

Siže priče razvija se tako što se prvo prikazuje grupa jevrejske 
i srpske dece (Johana, Papo, Moric, Jakov, Sabetaj, Roza, Mika, 
Žak, braća Gabaj i Konfino, Ivan i Marko), koja se najpre igra 
hvatanja i streljanja Jevreja, a zatim u daljem toku, za koji je uzeto 
mnogo manje prostora, opisuje se činjenica da su ta ista jevrejska 
deca sa svojim roditeljima sutradan pohvatana i odvedena na 
streljanje. Između početka i kraja „igre“ odnosno pažljivo kom-
ponovane pripovetke, Desanka Maksimović je uspela da prikaže 
i odnose roditelja i dece, različite nijanse tih odnosa, komšijske 
odnose u srpsko-jevrejskoj zajednici u naselju na obali Dunava, 
i izgradi krajnje individualne psihologije likova u svega nekoli-
ko pripovedačkih poteza koliko pripovetka kao žanr dopušta. U 
atmosferi jezovitog i strašnog, koja sve te odnose obeležava, De-
sanka Maksimović suptilno i implicitno postavlja i pitanje ćutanja 
zajednice o nestajanju Jevreja kojima svedoče u prvim danima 
organizovane odmazde (a koja će u drastičnom vidu tek uslediti u 
kasnijim danima, i sledeće godine, kroz organizovano sprovođenje 
Holokausta). U priči stoji: „I najednom, preko noći svega toga je 
nestalo, kao u kakvoj jezivoj priči. I te jevrejske kuće su osvanule 
puste. I mada su se svakoga dana dešavala nečuvena bezakonja 
u porobljenoj zemlji, ljudi opet nisu mogli doći sebi od užasa“ 
(111). Komšije među sobom razgovaraju o onome što se dogodilo 
(„Videste li šta bi od naših Jevreja! Proguta ih pomrčina“, 112), 
ali većina u ovoj priči ne čini ništa izvan toga. Svakako, poneki 
čine više, ali njihova uloga je u ovoj priči samo nagoveštena, jer 
oni ovoga puta nisu autorkina tema.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

324

To ćutanje od jeze i užasa u pripoveci je ubedljivo motivisano 
osećajem straha, koji autorka gotovo taktilno uspeva da prenese na 
čitaoce. Pitanje ćutanja i nedovoljnog reagovanja zajednice zato se 
u današnjem čitanju priče, kao i u tumačenju dvoje domaćih istori-
čara, možda pre postavlja sadašnjim generacijama, na kojima leži 
dužnost sećanja, nego onima kojima se u datim okolnostima i nije 
tako jednostavno mogla ispostaviti dužnost reagovanja. Naime, 
Olga Manojlović Pintar i Aleksandar Ignjatović na završetku svoje 
studije o sećanju na Holokaust, posebno onom vezanom za Staro 
sajmište u Beogradu, citiraju deo iz romana Gec i Majer (1998) 
Davida Albaharija. To je deo u kojem se glavni junak, mnogo 
godina posle završetka Drugog svetskog rata, gledajući Beograd 
sa Sajmišta, pita zašto je taj grad ćutao i odgovara retoričkim 
pitanjem: „A šta su mogli da urade?“ Naši istoričari zaključuju: 
„David Albahari je postavio pitanje odgovornosti neposrednih 
posmatrača za holokaust i delimično ponudio odgovor. Čini nam 
se da je, međutim, daleko problematičnije pitanje odgovornosti 
njihovih naslednika koji su dozvolili da zločin bude zaboravljen“ 
(Manojlović Pintar i Ignjatović 1998:111). Desanka Maksimović 
je svojom pričom učinila adekvatan gest u pravom trenutku u 
smeru njene etičke krilatice: ne zaboraviti. Na zajednici je bilo 
da ga čuje i realizuje.

Sa jednom drugačijom atmosferom, u kojoj više neće biti 
strašnog kao u prethodnim pripovetkama, Desanka Maksimović 
počinje pričom „Naučiću te da voliš“, a i u naredne tj. poslednje 
dve u zbirci gradi posebne – i za ukupnu tadašnju prozu – osećajne 
ambijente. „Naučiću te da voliš“ zapravo ima pozadinsku struk-
turu ljubavne priče, što doprinosi posebnom uzbuđenju u njenom 
čitanju, koje, na prvi pogled, navodi pre svega na razmatranje 
odnosa ljubavi i ideologije, i specifične pojave koju možemo na-
zvati emancipacijom u dvoje. Pripovetka se može razumeti i kao 
pogodna osnova za filmski scenario, s obzirom na napetost koju 
proizvodi stalna ideološka i emotivna tenzija. Junakinja Nadežda 
je udata za oficira Vojske Kraljevine Jugoslavije, koji se nakon 
okupacije nađe u zarobljeništvu u Nemačkoj, a siže pripovetke 
fokusiran je na završne dane rata i okupacije tj. preciznije, dane 
pred oslobođenje Beograda. Radnja se delom odvija kroz seća-
nja junakinje na njen prethodni život sa suprugom, ispostaviće 
se, patrijarhalnim muškarcem kojem nije stalo do toga kako se 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

325

u braku oseća i njegova supruga. Feministički angažman priče 
posebno je ostvaren u segmentima kojima se opisuje – a kroz koje 
junakinja zapravo prepoznaje – suptilno nasilje kojim u moderni-
jim i urbanim brakovima muškarci održavaju porobljenost žena. 
Desanka Maksimović na umetnički efektan način razobličava 
date patrijarhalne mehanizme, prikazujući pritom, s obzirom da 
se čitava priča pripoveda iz perspektive junakinje, jedan drugi 
mehanizam, psihološki mehanizam kojim (mlade) žene potiskuju 
svoja osećanja nelagode i odbijaju sebi da priznaju da polako upa-
daju u odnose potčinjavanja i igre moći. Od samog početka priče, 
kroz doživljeni govor junakinje, prikazuje se kako je usputnim i 
„običnim“ rečima, zapravo uvredljivim i potcenjivačkim, suprug 
omalovažavao Nadeždu, i kako joj je urušavao samopouzdanje; 
u trenucima kada je ona tome pružala otpor, suprug bi negirao 
da je onako kako junakinja oseća i da su, na primer, uvredljive 
reči uvredljive, tvrdeći da su nešto sasvim drugo. Sa svoje strane, 
junakinja uporno veruje da će se njihovi odnosi popraviti, odno-
sno, njena su osećanja i sećanja na svojevrsnoj klackalici između 
verovanja i neverovanja samoj sebi: 

„Ona se uzbudi ... i stade sebe koreti sebe što sumnja ponekad u 
njegovu ljubav; ali matica sećanja je uporno, između svakog ovog 
pisma, nanosila slike koje su je sad, posle toliko vremena, nagonile 
na plač. Taj isti čovek koji je u prve dane braka govorio u noć da ne 
samo što neće pustiti da bude bez njega u drugoj sobi, već je neće 
nikako iz zagrljaja puštati, ujutru se ljutio što nije ustala prva da mu 
spremi doručak pravdajući takvo ponašanje time što je patrijarhalno 
vaspitan, što u njihovoj porodici muškarci ne ustaju pre žena i ne 
spremaju sami sebi jelo“ (120).

Ovakve i slične mehanizme – koji će u feminističkim inicijativa-
ma i feministički orijentisanim socio-psihološkim studijama tek 
decenijama kasnije biti naučno objašnjeni i definisani – Desanka 
Maksimović je kao zanemareno žensko iskustvo ali i žensko, tj. 
feminističko znanje (ovde u književnoj formi) smestila u svoju 
priču iz ranih pedesetih godina 20. veka.

S druge strane, vratimo li se toku priče, tokom boravaka u 
skloništima u danima savezničkog bombardovanja Beograda i oko-
line, junakinja Nadežda upoznaje mladog Petra, pripadnika pokreta 
otpora, za kojeg se naznačuje da je zapravo došao iz partizanske 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

326

borbe kako bi organizovao rad na oslobađanju Beograda. Petar 
se ispostavlja kao suprotnost junakinjinom suprugu, kao pravi 
novi čovek – muškarac emancipovan upravo s obzirom na odnos 
prema ženama. Sve su navedene osobine, kod svih likova, date u 
nagoveštajima, i u tome je lepota ove pripovetke – tokom koje se 
postupno odvija emotivni i ideološki preobražaj same junakinje. 
Ona je nakon iskustva – iako više naslućenog nego ostvarenog – 
drugačije i nove ljubavi, spremna i za novi život, u revolucijom 
preobraženom novom svetu. 

U prve dane tog novog sveta koji se polako ustanovljuje, 
smeštena je i radnja priče „Susret drugova“. Kako Desanka Mak-
simović kroz zbirku postupno „pokriva“ sve ratne i okupacione 
pozicije pojedinaca, tako ovde želi da iznutra prikaže poziciju 
„neutralnog“, urbanog i obrazovanog čoveka koji nije sposoban za 
ratovanje, a koji (i) zbog „manjka“ ideologije ostaje na neki način 
neopredeljen iako je protiv okupatora, odnosno nedostaje mu ono 
što druge odvodi u neposrednu partizansku borbu. U fokusu priče 
je osećanje stida i krivice glavnog junaka (Borića) pred najboljim 
prijateljem, takođe slikarem, koji ga je pre rata zvao da se uključi u 
marksističke kružoke i rasprave, a tokom rata pozvao i u sam NOB, 
što je junak priče odbio. Priča se odvija u junakovom iščekivanju 
susreta sa prijateljem slikarom Tomićem, sada i slavnim borcem, 
tokom kojeg se ovaj seća i njihovih predratnih slikarskih druženja, 
kao i svojih postupanja tokom okupacije. Desanka Maksimović 
ovom je pričom ubedljivo prikazala psihologiju i motivaciju onih 
koji se nisu odazvali pozivu na otpor (ni oružani ni ilegalni), koji 
su čak ostajali u državnoj službi pa u tom smislu činili i za njih 
same etički problematične postupke (način predavanja određenih 
predmeta u školama tokom okupacije), a – miroljubivim razre-
šenjem stvorene pripovedne napetosti – zapravo je za ovu vrstu i 
ovaj sloj ljudi zatražila razumevanje i pomilovanje pred revolu-
cionarnim vlastima. 

Poslednja pripovetka, „Sopstvenici“, takođe obrađuje temu 
iz prvih godina oslobođenja odnosno uspostavljanja novog druš-
tvenog sistema. Priča prikazuje različite nijanse odnosa seljaka 
i seljanki prema nacionalizaciji zemljišta i privatnog vlasništva, 
njegove raspodele onima koji do tada svog vlasništva nisu imali, 
odnosno prema samoj agrarnoj reformi i promenama politika 
agrarnih reformi u prvoj deceniji po osnivanju nove države. Kao 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

327

i u prethodne dve, i u ovoj priči Desanka Maksimović koristi po-
stupak smenjivanja događaja iz sadašnjosti sa onima iz prošlosti, 
kroz živa sećanja junaka. Sveznajući pripovedač u trećem licu 
fokalizuje se najpre i u najvećoj meri na perspektivu glavnog lika, 
seljaka Živana, koji od nekadašnjeg „bezemljaša“ u novom ure-
đenju postaje kakav-takav sopstvenik, ali i na perspektive drugih 
likova, kao što je, između ostalih, Živanova supruga Marija. Sa 
druge strane, tu su i likovi njihovih prvih komšija, kojima je deo 
zemlje oduzet kako bi bio dodeljen u Živanovom domaćinstvu. 
Na ovaj način Desanka Maksimović je postavila široku scenu, u 
koju će uključivati i druge sporedne likove, na kojoj će se, kroz 
lična preispitivanja junaka, preispitivati etičnost odluka pred koje 
je novo zakonodavstvo stavilo seljake, pri čemu će se donekle 
razmatrati i samo pitanje nacionalizacije zemljišta i dobara. Junaci 
se preispituju i obraćajući se sami sebi, ali i suprotstavljajući svoja 
stanovišta, kroz dijaloge. Tako seljak Živan, razmišljajući o voć-
njaku i drvetu kruške sa kojeg je kao dete krao voćke iz komšijske 
bašte a koje sada njemu pripada naglas iznosi dilemu: „Jeste da 
mi je po zakonu dodeljeno, ali je to još vaš čukundeda sadio...“ 
(170). I druge moralne dileme drugih likova kretaće se duž istog 
klatna na čijoj je jednoj strani legalnost a na drugoj legitimitet. U 
drugom delu pripovetke preispitivanja junaka će se sa problema 
nacionalizacije preusmeriti ka preispitivanju odluka o ulasku u 
seoske zadruge; drugim rečima, o tome koliko je teško odreći se 
zemljišnog vlasništva koje su tek stekli. Dilema je u ovoj priči 
mnogo, vezane su za veliki broj krajnje konkretnih i pojedinačnih 
slučajeva, a Desanka Maksimović je u njoj izgradila karakterno 
vrlo raznovrsne likove – što je sve bio način da se ubedljivo prikaže 
složenost procesa nacionalizacije i agrarnih reformi. Ipak, ono što 
se u završnici ipak, preko likova, sugeriše i čitaocima priča, jeste 
da prihvate državnu politiku po ovim pitanjima.

Desanka Maksimović napisala je ovu zbirku tako da su po-
tencijalni čitaoci i čitateljke, tj. veliki broj njih, mogli da se pro-
nađu u nekoj od raznovrsnih pozicija glavnih i sporednih likova, 
ili da u njima pronađu nekog sebi bliskog, a tako i da se makar 
privremeno čitalački identifikuju sa aktuelnim tabuima i trauma-
ma, odnosno moralnim dilemama. Kada se zbirka sagleda kao 
celina, i ugrubo, može se zaključiti da je Desanka Maksimović, u 
osnovnoj nameri, vodila svoje čitaoce ka tome da prevaziđu neke 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

328

od trauma i dilema, i u tom smislu da prihvate novu stvarnost i 
zvaničnu politiku države. Ipak, kada se ostaje na neposrednom 
čitalačkom doživljaju svake od priča, ili pripovednim pojedino-
stima koje ostavljaju trajne slike u imaginaciji, i godinama nakon 
čitanja zbirke, a posebno kada se u obzir uzme aktuelni ideološki 
revizionistički mainstream koji Maksimovićeva nije mogla da 
predvidi, priče ove zbirke ukazuju se kao složeni mozaik (post)
okupacionih ljudskih situacija, koji moralno ne osuđuje, ali i ne 
relativizuje etičnost ondašnjih izbora.

11. 6. Otvoren prozor (1954): medicinski roman,  
roman s tezom i (ne)prikrivena biografija

Poseban višesmislen oblik socijalno angažovane proze 
Desanka Maksimović je realizovala romanom Otvoren prozor 
(1954). Roman je, s jedne strane, otvoreno propagandni roman u 
službi velike antituberkulozne akcije a, sa druge strane, i naizgled 
paradoksalno, roman pisan u jednom od popularnih (pod)žanro-
va – tzv. medicinskog romana ili romana o lekarima – koji ima 
funkciju da pruži čitalačko zadovoljstvo u smislu privremenog 
bekstva od stvarnosti.

U novije vreme, ovom romanu o tuberkulozi se istraživač-
ki posvetila Sanja Macura u studiji „Narativ i likovi u romanu 
Otvoren prozor Desanke Maksimović“ (2013). Macura na početku 
rada dovodi u pitanje usvojenu ocenu o manjoj vrednosti autor-
kine proze u odnosu na njenu poeziju, naglašavajući da se proza 
i posebno romani otvaraju „za analizu u više aspekata“ (131), od 
kojih je ona izabrala jedan – naratološki, oslonivši se najviše na 
teoriju Šlomit Rimon Kenan. Na kraju analize romana, pri kojoj 
nalazi brojne nedostatke (diskontinuiranost razgranate fabule, 
povremena naivnost i neuverljivost), Macura zaključuje da su u 
pravu oni koji 

„tvrde da je umjetnička vrijednost ovog segmenta umjetničkog stva-
ralaštva Desanke Maksimović daleko iza vrijednosti njene poezije. 
Jednostavno, obimna romaneskna forma nije ‘dobar teren’ za njen 
spisateljski dar. Na trenutke, preplitanje velikog broja mikronarativa 
i sekundarnih fabula dovodi do kidanja osnovnih niti koje povezuju 
djelo i taj utisak njihovo kasnije, vještačko ‘lemljenje’ ne ublažava. 
Mnoštvo relacija među likovima, koji nekako svi jedni sa drugima 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

329

‘moraju’ da budu povezani bilo rodbinskim, bilo prijateljskim, bilo 
bolničkim vezama, dodatno opterećuje tekst i na momente ga čini 	
teško prohodnim“ (Мацура 2013: 141–142 ).

Iz čitalačke perspektive autorke ovog rada, sva zapažanja 
Sanje Macure su korisna za dalju analizu, ali vode suprotnom 
zaključku o vrednosti ovog romana. Naime, epska širina romana 
i brojnost mikronarativa nešto je na šta je čitalačka publika „navi-
kla“, i ona od početka prepoznaje ovaj kod obimnih devetnaesto-
vekovnih romana, pa se isto tako od početka prepušta uvođenju 
novih likova kao nosilaca novih fabularnih niti i sa poverenjem 
(d)očekuje njihovo povezivanje u jedinstvenu celinu u određenoj 
tački romana ili na samom njegovom kraju. Odnosno, praćenje 
radnje i karakterizacije postaje potpuno uživanje u tekstu kada se 
od početka prepustimo uživanju u žanru popularne književnosti, 
zatim i romana koji vodi poreklo od oblika romana u nastavcima, 
kao i specifičnog žanra romana o lekarima. Današnjoj (potenci-
jalnoj) čitalačkoj publici ovog romana zapravo je još lakše nego 
onovremenoj da prepozna žanr, budući da je Otvoreni prozor 
preteča televizijskih serija koje su gledali ili upravo gledaju.

Književna kritika i istoriografija u Nemačkoj i na angloame-
ričkom govornom području definisala je (pod)žanrove romana o 
lekarima (der Arztroman) i medicinskog romana (medical novel), 
kojima i Otvoren prozor Desanke Maksimović nesumnjivo pripada.8 
Ovakvi romani će (p)ostati ne samo veoma rado čitana lektira sve 
do današnjih dana, već i predložak televizijskih serija (Mash: A 
Novel about Three Army Doctors, 1968) kakve su se i nezavisno 
od književnih predložaka uspešno proizvodile od 70-ih godina 
20. veka (da navedemo samo češku seriju Nemocnice na kraji 
města, 1976–1978; pa po uzoru na nju pravljenu nemačku Die 
Schwarzwaldklinik, ZDF, 1985–1989; i američku Emergency 
Room, NBC, 1994–2009). I da nije poznavala dugu tradiciju pre 
svega nemačkih „lekarskih romana“ (Wilpert 2001: 49), Desanka 
Maksimović je mogla da iz samih opisanih društvenih potreba 

8	 Iz ove žanrovske perspektive, uz uvažavanje njegove političke 
angažovanosti, roman sam prvi put analizirala u studiji “Desanka Maksimović’s 
Engaged Medical Novel The Open Window (1954): Tuberculosis as a Social(ist) 
Issue“, vid. Lit. (2022). U ovom odeljku monografije u velikoj meri prenosim 
teze i analize iz tog članka.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

330

(relativno) spontano svoju zamisao i građu uobliči po zakonima 
ovog žanra. Po mnogim signalima se čini da je ideju za roman 
autorka morala imati još tokom samih 30-ih godina.

U svakom slučaju, u romanu je promovisan pokret socijalne 
medicine, kako se u pripovedanju i naziva. Suprotni model – in-
dividualističke medicine i lečenja posledica – takođe prikazan u 
romanu, služi mu kao kontrastna slika i ideja, ona koju u daljem 
razvoju medicine i društva treba odbaciti. Roman zaoštrenu razliku 
između dva modela prikazuje već na prvoj stranici: ugledni pulmo-
log ima želju samo da operiše već obolela pluća, i s negodovanjem 
gleda na novinski naslov tj. tek pokrenutu anketu s pitanjem: 
Kako ćemo suzbiti tuberkulozu u našem narodu?, a za koju će 
se ispostaviti da ju je pokrenuo jedan od glavnih likova romana, 
doktor Stevanović.9 Neslaganja oko načina lečenja tuberkuloze 
biće kroz ceo roman dosledno prikazivana kao posledica razlika 
između dva pogleda na svet: konzervativni i levičarski. One će se 
ispoljavati odnosno u romanu predstavljati kroz niz pojedinačnih 
pogleda i razmišljanja: od promovisanja medicinske preventive, 
preko poželjnosti privatne i/ili državne lekarske prakse, pa do 
pitanja o umetnosti (alegorijska ili realistička, samodovoljna ili 
angažovana) i postojanju onostranog (antropozofija i ateizam). 
Dva suprotstavljena gledišta u lečenju tuberkuloze su, dakle, 
takođe posledica dva različita pogleda na svet: lečenje simptoma 
lekovima („medicinama“) zagovaraju konzervativci, a preventivno 
delovanje levičari. 

U proučavanjima medicinskih tekstova, ali i književnih dela 
o bolesti i zdravlju, izdvojena su u novijoj literaturi dva odgova-
rajuća diskursa, nazovimo ih terapijski (posledični) i preventivni. 
Smatra se da dva data diskursa deluju i sučeljavaju se još od antike 
(Wright 2016: 8). Zanimljivo je da su u istraživanjima britanskog 
viktorijanskog romana, onog koji tematizuje bolest(i), proučavaoci 

9	 Kao momenat koji zahteva posebnu analizu (u koju se u ovoj 
monografiji nećemo upuštati), treba istaći sledeće: motiv naizgled banalnog 
stereotipa o Jevrejima (raširen u međuratnom i neposrednom postratnom 
periodu među pojedinim medicinarima, naime, da su Jevreji, za razliku od 
ostalih naroda, otporni na tuberkulozu), koji se javlja u romanu Otvoren 
prozor, objavljenom iste godine kada i zbirka Strašna igra, u kontekstu 
čitanja sa pričom „Strašna igra“ dobija zaoštreniju konotaciju nego što bi je 
imao kada se roman čita izolovano.



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

331

dugo tvrdili da – govoreći u navedenim kategorijama – u njima 
dominira bolest kao središnja u izgradnji sižea, i u tom smislu i 
terapijski diskurs. Erika Rajt, međutim, pažljivim čitanjima ovih 
romana ukazuje da su upravo kod književnica, Džejn Ostin (u 
Razumu i osećajnosti) i Šarlot Bronte (u Džejn Ejr), izgrađeni 
narativni modeli prema kojima tema bolesti / terapijski diskurs 
i tema zdravlja / diskurs prevencije podjednako i ravnopravno 
upravljaju sižeom. Desanka Maksimović razvila je u svom romanu 
upravo ovakav model.

U svakom slučaju, u romanu je promovisan pokret socijalne 
medicine, kako se u pripovedanju i naziva. Suprotni model – in-
dividualističke medicine i lečenja posledica – takođe prikazan u 
romanu, služi mu kao kontrastna slika i ideja, ona koju u daljem 
razvoju medicine i društva odbačena. Čitan dakle na ovaj način, 
roman Otvoren prozor čini da obe narativne motivacije – i terapij-
ska i preventivna tj. i ona koja dolazi od bolesti i ona koja dolazi 
od (ideala) zdravlja – budu podjednako vidljive u oblikovanju 
sižea. Štaviše, Maksimovićeva ubedljivo slika ideološku borbu 
aktuelnog zaraznog/bolesnog kapitalizma i projektovanog zdravog 
socijalizma koristeći „borbu“ dva narativna modela kao jedan od 
osnovnih makronarativnih postupaka. Već u prvoj četvrtini romana 
sugerisano je da bi sanatorijum mogao biti potencijalna labora-
torija socijalizma. Jedna od junakinja, Neda, objašnjava doktoru 
Stevanoviću, koji će u romanu biti nosilac ideje socijalne medicine: 
Mi lekari, kad se nađemo na ovakvom mestu, možemo da stvorimo 
od njega i u ovakvom društvenom uređenju kut gde bi ljudski od-
nosi bili kakvi će jednom biti među svima.“ (Mаксимовић 1954b: 
67, kurziv S. B.). Zanimljivo je kako je Maksimovićeva uredila 
odnose među likovima: Neda je sporedni lik, ali vrlo uticajan, ona 
je komunistkinja po uverenjima i partijskoj pripadnosti, bivša je 
pacijentkinja a zatim mlada lekarka koja se uključuje u rad sana-
torijuma i, u isto vreme, devojka u koju je zaljubljen glavni lekar, 
u liku dr Stevanovića.  

Desanka Maksimović od početka uokviruje radnju romana poli-
tičkim kontekstom i mestom levice i komunističkog pokreta i partije 
u međuratnoj Jugoslaviji. Ovaj period, koji se jasno prepoznaje kao 
vreme odvijanja radnje, ima i svoju precizniju odrednicu do koje će 
se doći na kraju prve trećine romana: zbivanja su zgusnuta u 1930. 
ili 1931. godinu. Roman počinje rečenicom koja pominje „poslednje 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

332

studentske demonstracije“ tj. izveštavanje (režimskih) novina o njima 
(a prve su u Kraljevini Jugoslaviji počele 1931. godine, dakle, nakon 
uvođenja Šestojanuarske diktature i u vremenu njenih smanjenih 
efekata donošenjem Oktroisanog (ili: Septembarskog) ustava te iste 
1931. godine). Sve u daljem toku romana izrazito slikovito govori 
o međuratnom jugoslovenskom periodu. Drugim rečima, hronotop 
romana je izrazito naglašen kroz dobro poznate motive kao što su 
ilegalni rad levice, osuđivanja i robijanje mladih komunista, veći-
nom studenata, motivi odnosno likovi profesori koji ih u uverenjima 
podržavaju iako nisu članovi partije, zatim intelektualna moda teo-
zofskog učenja, samo buktanje tuberkuloze koje je bilo tada upravo 
u granicama Jugoslavije na najvišem stepenu u Evropi, kao i krajnje 
direktno, kroz same državne toponime od slovenačkih gora preko 
dalmatinske obale, od Makedonije i Sandžaka do beogradske sredine. 
U isto vreme, Maksimovićeva ne dozvoljava ni u jednom momentu da 
politički aspekt romana nadvlada njegovu fikcionalnu logiku, logiku 
žanra medicinskog romana. 

Zavisno od prethodnog čitalačkog iskustva, čitaoci (ne)će 
prepoznati tradiciju ruske realističke proze 19. veka u oblikovanju 
romana, odnosno ukupne tradicije realizma koji nije samo epohalni 
već i transepohalni književni postupak i poetički model. Negde na 
kraju druge trećine romana Desanka Maksimović će kroz različite  
momente u svetu romana otkriti motivaciju za izbor teme i oblik i 
žanr njenog izlaganja. U Trećem poglavlju četvrtog dela romana 
opisuju se razmišljanja jednog od junaka, upravnika sanatorijuma, 
doktora Stevanovića. Primivši, naime, poštom svoju novoodš-
tampanu knjigu (Istorija sanatorijuma), junak razmišlja koliko 
bi u tome pisci mogli da pronađu građu za svoja dela i priseća se 
koliko ih je prošlo kroz sanatorijum, a koje je ubeđivao da napišu 
„optimističnu dramu“ ili „roman o problemima tuberkuloze“ 
(Максимовић 1954b: 206). Kako saznajemo, lekar se bio posebno 
okomio na jednog pisca („Naročito je verovao u mladoga pripove-
dača Tešića“, Isto) koga je nagovarao da napiše „popularno delo 
u kojem bi središte bio život i rad u sanatorijumu“, i davao mu 
direktne poetičke sugestije („setite se ruskih romana sa tezom“, 
Isto). Ono što je ovaj sporedni lik romana odbio da uradi, zapravo 
je knjiga koju čitaoci u tom trenutku drže u rukama: popularno 
pisani realistički roman o problemima lečenja tuberkuloze i radu 
sanatorijuma. 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

333

Može se tvrditi da je Maksimovićeva u izgradnji ovog angažo-
vanog romana pre svega sledila žanrovske zakonitosti medicinskog 
romana (svejedno da li svesno ili nesvesno), a da je, na drugom 
mestu, ispunila zahteve romana s tezom. U takvoj konfiguraciji, ona 
je uspela da oslika istorijsku poziciju mladih komunista i njihovih 
ideja kroz samu romanesknu sliku sveta i pripovedni postupak: 
oni su u ilegali ali su sveprisutni; imaju moć ali su i obespravljeni: 
ponekad utiču na svoje profesore i roditelje ali bivaju i zatvarani i 
ispaštaju zbog toga (zaražavajući se tuberkulozom upravo u zatvo-
rima); njihova dela i reči pokreću radnju i motivaciju drugih likova, 
ali su povremeno (o)stavljeni u drugi narativni plan – u skladu sa 
prirodom ilegalnog rada.

Najuticajniji književni kritičari su se po objavljivanju romana 
potrudili da ne pročitaju ono što je sama Desanka Maksimović o 
romanu i u romanu ostavila, pa je jednim potezom zbrisana sva-
ka njegova vrednost. Petar Džadžić, „zagovornik modernizma u 
šestoj deceniji koju su obeležile oštre polemike između ‘realista’ i 
‘modernista’“, u NIN-u je, kako podseća Ana Ćosić, napao Otvoren 
prozor i zapitao se „šta je to nagnalo liričara da se hvata u koštac sa 
suvom lekarskom praksom, da ispuni toliku knjigu objašnjavanjem 
stručnih lekarskih postupaka, da ostavi zaptivenim sve bolje lirske 
snage u sebi koje su je učinile pesnikom, svejedno kolikim, šta je 
moglo da je natera na toliko mnogobrojne inscenacije optimističkih 
razrešenja (neodoljivo nametljive asocijacije na razne kolhozni-
čarske idile), na jednu preopširnu literaturu koja je sva podređena 
svesno odabranim ciljevima“ (prema Ћосић Вукић 2008: 164).

Prikaz se završava oštrom kritičkom ocenom da „treba brzo 
zaboraviti ovu knjigu da se ne bi zaboravio ovaj pisac“ (kurziv S. B.) 
Desanka Maksimović je, međutim, svu svoju prozu pisala upravo 
s imperativom ne zaboraviti, kako glasi i naslov njenog romana o 
kragujevačkoj tragediji. Zakasneli odgovor Petru Džadžiću na retor-
sko pitanje šta je Maksimovićevu nagnalo da napiše ovakav roman, 
mogao bi da glasi: nagnalo ju je to što nije bila samo liričarka, to 
što je imala potrebu da piše o drastičnim i traumatičnim društvenim 
pojavama i događajima, to što nije želela ništa da prećuti, to što je 
htela da sačuva sećanje i na jednog konkretnog lekara i njegovu 
borbu i žrtvu (dr Vasu Savića – na osnovu čije biografije je gotovo 
doslovno izgrađen lik dr Stevanovića), i to u kontekstu široke ko-
munističke, i dodatno – studentske – borbe za pravedno društvo, da 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

334

sve to ostavi upisano u roman, bar za one koji će to u njemu umeti i 
da pročitaju; zatim ju je nagnalo to što je osetila potrebu da se obrati 
širokoj čitalačkoj publici žanrovskim (medicinskim, lekarskim) 
romanom koji je u srpskoj književnosti prva i uobličila. 

Tragom jednih od datih odgovora, rekonstrukcijom biografije 
dr Vase Savića na osnovu romana kao podsticaja, i u kontekstu 
značenja romana Otvoren prozor, otvara se još čitav jedan dodatni 
spektar tih značenja, kao i prirode političnosti i angažovanosti 
Desanke Maksimović. Teza koju tim povodom postavljam jeste 
da je neprikrivenom biografijom dr Vase Savića u strukturi ovoga 
romana, u kojoj se pak može pronaći skrivena biografija dr Đorđa 
Joanovića, Desanka Maksimović ispisala svoj manifest za auto-
nomiju univerziteta.10 

Naime, u delu u kojem opisuje fikcionalno samoubistvo 
koje počini lik doktora Stevanovića, Desanka Maksimović bira da 
postavi upravo one motive odnosno pojedinosti koje su vezane za 
izjave dr Vase Savića pred sopstveno samoubistvo. U ranijoj studiji 
(Barać 2022) izvela sam detaljniju analizu lika doktora Stevanovi-
ća u kontekstu motivacije sižea romana Otvoren prozor i njegove 
pripadnosti žanru medicinskog romana, odnosno predstavljenih 
rasprava između zastupnika pokreta socijalne medicine i zastupni-
ka konzervativnog pristupa kurativne medicine. Imajući u vidu tu 
analizu, ovde posebno treba istaći završne sižejne momente vezane 
za dati lik (nakon kojeg se siže pak nastavlja dalje, a drugi likovi 
preuzimaju ulogu protagonista). Dok se u svetu romana sve završava 
na tome da lik doktora Stevanovića pre samog samoubistva zapada 
u depresiju, koja je – kako narativ sugeriše – izazvana i spoljašnjim 
i unutrašnjim faktorima: i otporima na Medicinskom fakultetu i u 
Ministarstvu zdravlja da do kraja sprovede svoj veliki spasonosni 
plan za prevenciju tuberkuloze u Kraljevini Jugoslaviji, ali i ličnom 
razočaranošću tj. samospoznajom o uočenim realnim ograničenjima 
preventivne/socijalne medicine, dotle nas jedan dijalog predstav-
ljen u romanu vodi izvan granica fikcionalnog sveta. Dijalog koji 
lik doktora Ivanovića, mlađeg kolege doktora Stevanovića – koji 
će, zapravo, do kraja romana preuzeti njegovu ulogu u prevenciji 
tuberkuloze, ali manje „fanatično“, i u skromnijim okvirima (rad u 

10	 O ovom aspektu romana nisam pisala u prethodno objavljenim 
radovima o prozi Desanke Maksimović.



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

335

seoskom dispanzeru, sa suprugom), koji omogućava da se i radi u 
skladu sa uverenjima ali i vodi srećan privatni život – sa doktorom 
Stevanovićem, pred njegovo samoubistvo, zasnovan je delom i na 
onome što je (beogradska) javnost znala o samoubistvu dr Vase 
Savića, prototipa Stevanovićevog lika. 

Naime, čitanje izveštaja iz dnevnih novina koje su neminov-
no bile zaokupljene i zaintrigirane samoubistvom dr Vase Savića 
(skokom sa prozora u centru grada, Birčaninovoj ulici, nakon 
čega je za njim skočila i samoubistvo počinila i dr Marija Kučera, 
njegova verna pratiteljka još iz sanatorijuma u Sloveniji), otkriva 
bitne detalje.11 Sažimajući ih u studiji „Dr Vasa Savić i njegov krug 
u borbi protiv tuberkuloze“ (Вуков 2019), Stevan Vuković piše: 
„Njegov bliski prijatelj, tada docent, dr Vladimir Spužić izjavio 
je posle tragedije da je dr Vasa Savić bio razočaran (govorio mu 
je da razume zašto je profesor Joanović izvršio samoubistvo) ali 
nije naveo čime“ (Вуков 2019: 611). U novinskom članku stoji: 
„Najbolji prijatelj dr Savića docent g. dr Spužić kaže: – pričao mi 
je da razume zašto je dr Joanović izvršio samoubistvo...“ (Vreme, 
3. februar 1939: 5). Taj mali trag dovoljan je da se i biografija 
profesora Đorđa Joanovića sagleda kao još jedna bitna značenjska 
podloga romana Otvoren prozor, koji sve vreme i govori o revolu-
cionarnom studenskom pokretu, o odnosu profesora i studenata, o 
lošoj atmosferi na Medicinskom fakultetu, o profesorima odanim 
naučnoj etici i suprotstavljenim (dominirajućem) akademskom 
karijerizmu, kao i o samoj slobodi i autonomiji nauke i (Beogradsk-
og) univerziteta. Prema izveštajima dnevnih novina ili nekrologa 
u drugim časopisima iz vremena kada je dr Joanović počinio 
samoubistvo (npr. videti: Dimitrije Tihomirov, „Prof. Dr Đorđe 
Joanović“ [nekrolog od 15. februara 1932], Glasnik za staleška i 
zdravstvena pitanja, br. 3, mart 1932, prilog Liječničkog vjesnika), 
koji se u ponekoj nijansi i tumačenju i razlikuju, kao i najnovijem 
radu o samoubistvu dr Đorđa Joanovića, u to vreme istaknutog 
profesora Medicinskog fakulteta (Kanjuh et al. 2023), jasno je da 
se ovaj naučnik svetskog značaja i ugleda, profesor univerziteta 
i funkcioner u tom trenutku, našao između dve suprotstavljene 

11	 Videti, između ostalog, članak „Misteriozno dvostruko samoubistvo 
čuvenog specijaliste za tuberkulozu i njegove saradnice“, sa nadnaslovom 
Skok sa četvrtog sprata u Birčaninovoj ulici (Vreme, 3. februar 1939: 5).



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

336

strane: studenata, kojima je po svim svedočenjima bio izrazito 
privržen, ma kog ideološkog opredeljenja da su bili – a među 
kojima su oni komunistički i revolucionarno orijentisani planirali 
da te 1932. godine na Svetosavskom balu izraze protest protiv 
države – i, sa druge strane, same te države, koja je u tom periodu 
sistematski gušila kontinuirane studentske demonstracije i činove 
pobune protiv diktatorskog državnog aparata. Naime, revolucio-
narni studenti su svom dekanu izložili da kralj Aleksandar jeste 
pozvan i dobro došao na planirani bal, ali da to nije i predsednik 
Saveta ministara, general Petar Živković (Kanjuh et al. 2023: 10). 
Najnoviji članak Kanjuha i kolega – kao i neki drugi članci (Вуков 
2020), s tim da se svi pozivaju na usmena svedočenja – navodi 
da je veče pred poslednji čin, upravo 27. januara 1932, Đorđe Jo-
anović imao sastanak sa Petrom Živkovićem, kom prilikom ga je 
Živković, besan zbog odluke studenata revolucionara, ošamario, i 
da je upravo zato i te noći Joanović izvršio samoubistvo (Kanjuh 
et al. 2023: 10). 	

Odnosno, kako je 2020. godine podsećajući na ovu temu 
pisala Politika, postojale su i druge važne činjenice. Stevan Vukov, 
naime, skreće pažnju na članak „Slučaj profesora Joanovića”, 
objavljen 28. februara 1932, čiji su autori dr Svetozar Moačanin 
i dr Dušan Popović: „On je došao u Srbiju da stvara i samim 
tim njegova načelna gledišta na fakultet u moralnim i naučnom 
pogledu dijametralno su se razišla sa gledištima njegovih pro-
tivnika. Joanović je došao na fakultet da podučava studente, a ne 
da se preko njega dočepa titula, visokih honorara, procenata iz 
beogradskih sanatorijuma i svih ostalih političkih i drugih koristi 
koje jedan umešan čovek može iz tih titula izvući“, napisale su 
njegove kolege. (Вуков 2020, е-извор, kurziv S. B.). Mnogi od 
ovih momenata se poklapaju i sa svedočenjima koja su dnevne 
novine prenele neposredno po samoubistvu dr Vase Savića 1939. 
godine, pa i još jedna pretpostavka pominjanog intervjuisanog 
kolege: „Vest o tragičnom koraku dr Vase Savića naročito je 
porazila njegovog najboljeg prijatelja g. dr Vladimira Spužića, 
docenta Univerziteta.... ’– Ne znam, ni sam ne mogu da razumem 
šta je moglo da ga otera u smrt. Izgleda da se Vasa razočarao’“ 
(Vreme 3. februar 1939: 5). 

Uprkos tome što na osnovu raspoloživih svedočenja ne 
možemo ni približno biti sigurni šta je stvarni uzrok ovih činova, 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

337

odluka koje su neminovno duboko intimne, sama samoubistva kao 
činjenice stoje (i pred današnjom) građanskom i univerzitetskom 
javnošću, trajno upisane i u značenje jednog proizvoda angažovane 
ženske proze. Upravo zahvaljujući tom književnom gestu Desanke 
Maksimović, i onome što se u njenoj fikcionalnoj obradi podudara 
sa činjenicama iz nekadašnjih novinskih izveštaja ili pak novijih 
pokušaja analize ovih činova, može se tvrditi da je ugroženost 
autonomije univerziteta i autonomije naučnog rada, kao i položaj 
studenata kako u okviru univerziteta tako i u samoj državi, imala 
uticaja na odluku tj. drastične činove otpora i nepristajanja na 
postojeću situaciju, ili pak, a u vezi sa njom, kako bi se danas 
možda tumačilo, posledica „pregorevanja“ (burn-outa) dva viso-
komoralna lekara, profesora i naučnika. 

Time se veza Desanke Maksimović sa problematikom tj. 
odbranom autonomije univerziteta, međutim, nikako ne završa-
va, i ona će se iskazati i revolucionarne 1968. godine. U svakom 
slučaju, ispostavlja se da prva rečenica romana Otvoren prozor, 
delimično navedena u gornjim redovima, nije nimalo slučajno 
odabrana kao ona koja daje okvirno značenje romanu: „I toga 
jutra novine su pisale o poslednjim studentskim demonstracijama“ 
(Максимовић 1954b: 5).

11.7.  Ne zaboraviti – poetičko i političko načelo  
Desanke Maksimović

Poslednje obimnije prozno delo, roman Ne zaboraviti (1969), 
Desanka Maksimović piše očigledno iz pozicije jedne dobro osmi-
šljene lične politike sećanja. Roman predstavlja, kako primećuje 
Ana Ćosić, romanesknu reinterpretaciju motiva poeme Krvava 
bajka, četvrt veka nakon njenog nastanka (Ћосић Вукић 2008: 
167). Po njenom mišljenju, „radnja romana je dramski koheren-
tnija nego u prethodnim, kompozicija osmišljenija sa radnjom 
sabijenom u tri dana – dan pre stravičnog nemačkog zločina, 
sam dan streljanja đaka i građana Kragujevca i dan posle“ (Isto). 
Činjenica da je Maksimovićeva uložila ogroman trud kako bi po-
novila poruku koju je u jugoslovenskoj zajednici već toliko dugo 
snažno prenosila njena poema (sve vreme kao obavezan sadržaj 
u školskom programu, pa tako i danas, u čitankama za 7. razred 
osnovih škola u Srbiji), dovoljno govori o tome koliko je širok i 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

338

promišljen bio njen rad na kulturi sećanja. Za nju nije, dakle, bilo 
dovoljno ostaviti efektan lirski zapis, već je bilo potrebno dodatno 
se angažovati i u obimnoj i razuđenoj proznoj formi realizovati 
složenu sliku tragičnog događaja i njegovog konteksta.

Intervencije Desanke Maksimović u kulturu sećanja i druš-
tvenu javnost, koje je vršila književnim i neknjiževnim sredstvima, 
bile su po svemu sudeći dobro promišljene odnosno bile su izraz 
njenih stabilno izgrađenih vrednosnih pozicija. Upravo proza i 
narativne poeme pokazuju da je i zbirka pesma Tražim pomilovanje 
(1964) proizišla iz dugotrajnog tematizovanja društvene pravde 
i jednakosti, i da se nije slučajno podudarila sa društvenim, a 
najviše studentskim odnosno univerzitetskim, preispitivanjima 
doslednosti ostvarivanja ovih ideala u jugoslovenskom socijaliz-
mu. Variranje teme privilegovanosti jednih a potčinjenosti drugih, 
učinjenih nejednakima iz različitih razloga, jedno je od osnovnih 
kompozicionih principa zbirke i ono što zbirku ovih pesama čini 
jedinstvenom značenjskom celinom. Ipak, ne postoji način da se 
proveri da li je to bio glavni razlog neverovatne popularnosti ove 
višeznačne i složene pesničke knjige, odnosno pretpostavka je da 
nije. U svakom slučaju, zbirka je vrlo brzo postala „najčitanija i u 
knjižarama najtraženija. Za tri meseca dva izdanja. Izlazi i treće. 
Za knjigu se interesuju i drugi izdavači. Tražim pomilovanje izlazi 
uporedo na tri jezika – srpskohrvatskom, slovenačkom i make-
donskom“ (Поповић 2012:  34), što verovatno presudno utiče 
na to da u decembru 1965. godine na predlog Velibora Gligorića 
i Dragoljuba Pavlovića Desanka Maksimović biva izabrana za 
redovnu članicu Srpske akademije nauka i umetnosti („ona spa-
da među najistaknutije i najčitanije pisce srpske i jugoslovenske 
književnosti, ističu predlagači“, Isto). Dok zbirka doživljava nova 
izdanja, potpuni lični trijumf, čini se, doživljava sama Desanka 
Maksimović 1968. godine javnom proslavom njenog sedamde-
setog rođendana:  

„Centralna svečanost održana je u Valjevu i Brankovini 18. i 19. 
maja. Došli su joj na poklonjenje svi viđeniji pisci Srbije, a i Ju-
goslavije. Na stadionu fudbalskog kluba ‘Metalac’ slegao se grdan 
svet, a u Brankovini jedan seljak poklonio joj je od srca jagnje! 
Junakinja njene posleratne pesme Cveta Andrić darivala ju je pre-
slicom. Tu su, naravno, bili Branko Ćopić i Gustav Krklec, a na 
svečanoj akademiji u Valjevu uveče je govorio Meša Selimović. 



11. ANGAŽOVANA PROZAISTKINJA DESANKA MAKSIMOVIĆ

339

[...] Tito ju je odlikovao Ordenom Republike sa zlatnim vencem. 
Rusi su je odlikovali Ordenom časti“ (Поповић 2012: 38).

Dok su se rođendanski utisci još slegali, započela su lipanjska  
gibanja i izbio je studentski protest. „Desanka Maksimović je 
među onim piscima koji studentima u Kapetan Mišinom zdanju 
daju bezrezervnu podršku. Poručuje im: ‘Obećajte mi samo da 
ćete i kroz dvadeset godina, kada nas više ne bude među vama, 
biti isto ovako revolucionarni’...“ (Isto 35).

Ako je, iz naknadne perspektive gledano, možda bilo na-
ivno poručiti celoj jednoj studentskoj generaciji Univerziteta u 
Beogradu da bude podjednako revolucionarna u budućnosti kao 
što je to u datom trenutku, danas nije naivno zaključiti da postoji 
transgeneracijsko revolucionarno iskustvo osvedočeno i pred-
stavljenom angažovanom ženskom prozom odnosno aktivizmom 
autorki te proze.





341

12. BIBLIOGRAFIJA

IZVORI
А) KNJIŽEVNA DELA 
Билбија, Јелена (1934). Приче о селу и граду. Београд: Издавачко и 

књижарско предузеће Геце Кона А. Д.
Билбија, Јелена (1935). Деца у селу и граду. Београд: Издавачко и 

књижарско предузеће Геце Кона А. Д.
Билбија, Јелена (1946). Брики и друге приче. Београд: Просвета, 

Издавачко предузеће Србије. 
Dimić, Mila (1936). „Četvorke“, Naša stvarnost: časopis za književnost, nauku, 

umetnost i sva društvena i kulturna pitanja, br. 1-2 (1936): 84–89.
Dimić, Mila (1940). Priče o Zagi. Crteži: Vladimir Žedrinski. Beograd: [bez 

imena izdavača. Štamparija „Luč“]
Димић, Мила (1946). Приче о Заги. Цртежи Иве Кушанића. Београд: 

Омладинско издавачко предузеће „Ново поколење“.
Филиповић, Фрида (1937). Приче о жени. Београд: Издавачка књижарница 

Геце Кона. 
Филиповић, Фрида (1946). Медвед Буца и лутка Луца. Дечја мала књига. 

Уредник: Љубиша Стојковић. Београд: Просвета. 
Филиповић, Фрида (1956). До данас. Приповетке.  Београд: Просвета, 
Филиповић, Фрида (1973). Разилажења. Београд: Просвета.
Филиповић, Фрида (2000). Горке траве. Роман. Београд: Просвета.  
Filipović, Frida (2024). Razilaženja (izabrane priče). Uredila Žarka Svirčev. 

Beograd: Kontrast izdavaštvo.
Илић-Тутуновић, Надежда (1934). Београдске приче. Београд. Издавачко 

и књижарско предузеће Геце Кона.
Илић-Тутуновић, Надежда (1938). Кроз улице и душе. Издавачко и 

књижарско предузеће Геце Кона.
Илић-Тутуновић, Надежда (1954). Препуна чаша. Београд: Просвета. 
Илић-Тутуновић, Надежда (2010). Бела кућица. Приповетке. Приредио 

Љубомир Илић. Београд: [приватно издање].
Максимовић, Десанка (1931). Лудило срца. Београд: Српска књижевна 

задруга.
Maksimović, Desanka (1960). Buntovan razred. Subotica – Beograd: Minerva.
Максимовић, Десанка (1954а). Страшна игра. Београд: Просвета.
Максимовић, Десанка (1954b). Отворен прозор. Суботица: Минерва.
Максимовић, Десанка (1969). Не заборавити. Суботица: Минерва.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

342

Максимовић, Десанка (1969). Како они живе, u:. Сабрана дела Десанке 
Максимовић, четврта књига [Лудило срца, Како они живе, 
Страшна игра, Хоћу да се радујем]. Београд: Нолит.

Митровић, Митра (1953). Ратно путовање. Београд: Просвета.
Митровић, Митра (1957). Веселин Маслеша. Нолит, Београд.
Свето писмо Старога и Новога завета (1992). Превео Стари завет 

Ђ. Даничић. Нови завет превео Вук Стеф. Караџић. Београд: 
Британско и инострано библијско друштво.

Smedley, Agnes (1932). Sama, roman. Preveo Bogomir Herman. Grafička 
oprema od P. Bihalya. Beograd: Copyright by Nolit (Štamparija Ra-
denković).

Smedli, Agnes (1954). Sama: roman. Preveo Bogomir Herman. Suboti-
ca–Beograd: Novinsko-izdavačko-štamparsko preduzeće „Minerva“. 

Smedley, Agnes (2019). Daughter of Earth, A Novel by Agnes Smedley. New 
York City: Oxford University Press. 

Žicina, Milka (1934). Kajin put. Beograd: Nolit. 
Жицина, Милка (1936). „Шегрт“, Жена данас 1 (2): 19–20. 
Žicina, Milka (1940). Devojka za sve. Beograd: Izdanje autorke [Grafika]. 
Жицина, Милка (1946). „Нисам више шегрт“, Жена данас 9 (44–45): 

26–27. 
Жицина, Милка (1950). Репортаже. Београд: Рад.
Жицина, Милка (1982). Девојка за све. Поговор Ј. Деретић. Београд: Нолит.
Жицина, Милка (2009). Сама. Службени гласник. Београд. 

A1) 	 Dramatizacije književnih dela Filipović, Frida – Melina Pota Ko-
ljević (dramatizacija) – Zoran Rangelov (režija) (26. 10. 2025). 
„Ruže na porcelanu“, Treći program Radio Beograda.

A2) 	 Prevedena naučno-popularna dela

Kersten, Kurt (1936). Bismarck i njegovo doba. Prevela s nemačkog originala 
Mila Dimić. Beograd: Nolit.

B) PERIODIKA

a) NOVINE I LISTOVI
Политика, 1919–1941.
Време, 1924–1941. 
Rad: organ Jedinstvenih sindikata radnika i nameštenika Jugoslavije, Be-

ograd, 1945–1985. 

b) ČASOPISI
Savremeni pogledi: mjesečnik za književnost, nauku i umjetnost, Slavonski 

Brod, 1935–1936. 



12. BIBLIOGRAFIJA

343

Српски књижевни гласник, Beograd, 1920–1941. 
Живот и рад: часопис за књижевност и друштвена питања; [од броја 

2]: социјално-књижевни часопис. Београд. 1928–1941. 
Жена данас. Бројеви 1/1936 – 33/1944. Фототипско издање, Београд: 

Конференција за друштвену активност жена Jугославије, 1966.

c) ČLANCI U LISTOVIMA I ČASOPISIMA
Албала, Паулина (1938). „Савремена жена као књижевни стваралац – 

Поводом романа Сама од Агнесе Смедлеј“, Живот и рад, јули и 
август, 10, 11/1938:  33–35.

Berbić, Azra (2024). „Viša sila neodgovornosti“, Intervju – Azra Berbić; 
Razgovor vodio Dejan Kožul, Lice Ulice, 107 (2024): 32–33.

Атанасијевић, Ксенија (1936). „Премијера драматизиваног романа 
‘Покошено поље’ Б. Ћосића. ‘Силе’ од Миле Димић“, Време, 7. 
3. 1936: 11.

Глигорић, Велибор (1936). „Друштвена драма из београдске средине. 
‘Силе’ – драматизација Миле Димић“, Политика, 7. 3. 1936: 12.

Крунић, Душан (1936). „Драматизација Ћосићевог ‘Покошеног поља’: 
поводом премијере ‘Силе’ од Миле Димић“, Правда, 2. 3. 1936: 7.

Ратковић, Ристо (1932a). [РТ] „Девојка за писаћом машином“, Српски 
књижевни гласник, 2, 16. 1. 1932: 153–154.

Ратковић, Ристо (1932b). [Ратк.] „Сама“, Српски књижевни гласник, 5, 
1. 11. 1932: 387–388.

Вуков, Стеван (2020). „Висока морална начела оца српске онкологије“, 
Политика, 11. 5. 2020. 

https://www.politika.rs/scc/clanak/453933/visoka-moralna-nacela-oca-srp-
ske-onkologije

d) BILTENI
Predizborni proglas Narodnog fronta Jugoslavije: govori i članci (1945). 

Split: Biblioteka „Slobodna Dalmacija“.
Тимотијевић, Душан (1947). Палестина, британски војни логор на 

Блиском истоку. Београд: „Политичка библиотека“ (излази два 
пута месечно). 

Други конгрес Народног фронта Србије (1948). Београд: Штампарско-
издавачко предузеће Народног фронта Србије. 

Трећи конгрес Народног фронта Србије (1950). Београд: Штампарско 
предузеће „Глас“.

Рад Народног фронта и његови задаци (1951). Београд: [без издавача].

C) 	 DNEVNIČKI, BIOGRAFSKI, AUTOBIOGRAFSKI I MEMOAR-
SKI ZAPISI [u dvostrukoj funkciji izvora i sekundarne literature]

Бихаљи-Мерин, Ото (1957). Сусрети са мојим временом. Београд: Бигз.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

344

Bihalji-Merin, Oto (1978). „Skica za portret mog brata Pavla Bihaljija“, u: 
Izadavač Pavle Bihali, Beograd: Nolit, 21–65. 

Божиновић, Неда (1988a). „Мила Димић“, u: Студенткиње београдског 
универзитета у револуционарном покрету, Београд: Центар за 
марксизам универзитета у Београду, Историјски архив Београда. 
99–105.

Божиновић, Неда (1988b). „Студенткиње и дипломиране студенткиње 
Београдског универзитета у Народноослободилачком рату 
и револуцији“, u: Студенткиње београдског универзитета 
у револуционарном покрету, Београд: Центар за марксизам 
универзитета у Београду, Историјски архив Београда. 106–201.

Crvenčanin, Vera (2012). Ima tako ljudi. Beograd: Svet knjige.
Filipović, Frida (1998). [Intervju.] (vodio: Miroslav Ribner). USC Shoah 

Foundation. Holocaust Museum. Washington. 
Herman, Ljiljana (2023). „Bogomir Herman Miškec. Sećanja“, u: Herman. Quo 

Vadimus. Uredili Stevan Gužvica i Dragan Stojković. Zemun: Most Art.
Kuljić, Todor (2023). Anti-autobiografija. Beograd: Clio.
Levi, Hana (2024). Iz Belzena 1944–1945, Sarajevo-Zagreb: bybook.
Митровић, Митра (1953). Ратно путовање. Београд: Просвета. 
Mitrović, Mitra (2023). Otpisana: autobiografski zapisi. Priredio i predgovor 

napisao Veljko Stanić. Beograd: Vukotić Media.
Perić, Danica (1993). Autobiografija, u: Danica Perić, Mesec boravi na 

Obrovu, Beograd: Nova 91, 65– 80.
Perić-Vojvodić, Danica (2003). Kratki susreti u dugom životu, Bijelo Polje: 

Pegaz. 
Поповић, Миодраг (1981), Заточеник памћења: ламент, Београд: 

Слово љубве. 
Vinski, Marija (2021). Velik je misterij života. Dnevnik 1917–1934. Priredile 

Lucija Bakšić i Magdalena Blažić; S njemačkog prevele Magdalena 
Blažić, Martina Galović i Marija Skopljak. Zagreb: Disput.

Žene Srbije u NOB (1975). Beograd: Nolit.
Žicina, Milka (1978). „Sećanje na Pavla Bihalija i Nolit“, u: Izadavač Pavle 

Bihali, Beograd: Nolit, 106–124.
Žicina, Milka (2002). „Razgovori sa Milkom Žicinom“ [Dodatak, razgovor 

vodio Marko Nedić], u: Milka Žicina (2002), Sve, sve, sve... Zagreb: 
Srpsko kulturno društvo Prosvjeta, 282–322.

SEKUNDARNA LITERATURA

Ackelsberg, Martha (1985). “‘Separate and Equal?’ Mujeres Libres and 
Anarchist Strategy for Women’s Emancipation”, Feminist Studies 11 
(1): 63–83.

Андоновска, Биљана (2014). „Часопис као библиографија културе: 
часопис Дело и проучавање послератне књижевности и културе“, u: 
Значај библиографије периодике за истраживања књижевности 



12. BIBLIOGRAFIJA

345

и културе, ур. В. Матовић и А. Ћосић. Београд: Институт за 
књижевност и уметност, 155–181.

Андоновска, Биљана (2019). „Будућност (без) Будућности: први 
комунистички књижевни часопис за децу у Краљевини СХС“, u: 
Часописи за децу: југословенско наслеђе (1919–1991), ур. Т. Тропин 
и С. Бараћ. Београд: Институт за књижевност и уметност, 17–48.

Andrieu, Claire (2000). “Women in the French Resistance: Revisiting the 
Historical Record”, French Politics, Culture and Society, 18 (1): 13–27. 

Аsman, Alaida (2018), Oblici zaborava, с nemačkog prevela Aleksandra 
Bajazetov, Beograd: XX vek.

Badiou, Alen (2008). Stoljeće. Prijevod s francuskog i beleške Ozren Pupo-
vac. Zagreb: Antibarbarus.

Barać, Stanislava (2012). „Pacifistički i antifašistički diskurs u listu Žena 
danas (1936–1940)“, u: Intelektualci i rat 1939. – 1947.: zbornik ra-
doca s Desničinih susreta 2011, ur. D. Roksandić i I. Cvijović Javorina. 
Zagreb: Filozofski fakultet u Zagrebu, Plejada, 217–231. 

Бараћ, Станислава (2012). „Рађање феминистичке контрајавности у 
Девојачком роману Драге Гавриловић“, Књиженство: часопис за 
студије књижевности,  рода и културе, 2 (2): http://www.knjizenstvo.
rs/sr/casopisi/2012/zenska-knjizevnost-i-kultura/radjanje-feministic-
ke-kontrajavnosti-u-devojackom-romanu-drage-gavrilovic-1 

Бараћ, Станислава (2015). „Женски портрети и књижевност о новој 
жени“, u: Феминистичка контрајавност. Жанр женског портрета 
у српској периодици 1920–1941. Београд: Институт за књижевност 
и уметност, 289–320.

Бараћ, Станислава (2015). „Загонетка главног лика: позиционирање 
јунакиња у романима Плава госпођа и Мутна и крвава Милице 
Јанковић“, u: Нова реалност из сопствене собе: књижевно 
стваралаштво Милице Јанковић, ур. Б. Дојчиновић, М. Родић, Ј. 
Милинковић. Велико Градиште – Београд: Народна библиотека 
Вук Караџић – Универзитетска библиотека „Светозар Марковић“, 
101–118.

Barać, Stanislava (2018). „Časopis kao amblem poslednjeg časa: мeđusobna 
uslovljenost motiva smrti i motiva periodične štampe u pripovetkama 
Vladana Desnice“, u: Smrt u opusu Vladana Desnice i europskoj kulturi: 
poetički, povijesni i filozofski aspekti, ur. I. Cvijović Javirina i D. Roksan-
dić. Zagreb: FF Press, Filozofski fakultet Sveučilišta u Zagrebu, 129–146.

Бараћ, Станислава (2018). „Ангажована женска проза“, Књижевна 
историја: часопис за науку о књижевности 51 (168): 222–241. 

Barać, Stanislava (2020a). „Feminističko oplemenjivanje socijalne literature 
(od 30-ih do 50-ih godina 20. veka)“, Antropologija: časopis Instituta 
za etnologiju i antropologiju Filozofskog fakulteta u Beogradu 20 
(1-2), 189–211. 

Бараћ, Станислава. (2020b). „Горке траве: филмски сценарио (1965) 
и роман (2000) Фриде Филиповић“, u: М.  Грујић., К. Олах, (ur.) 
Филм и књижевност: зборник радова  Београд: Институт за 
књижевност и уметност, 330–346.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

346

Barać, Stanislava (2022). “Desanka Maksimović’s Engaged Medical Novel 
The Open Window (1954): Tuberculosis as a Social(ist) Issue“, Slavia 
Meridionalis (22): 1– 20. 

Barać, Stanislava and Zorana Simić (2024). “Žena danas (1936–40; 1943–44; 
1945–53) and Mitra Mitrović: The Policies of (Ghost) Editorship, 
Feminism, and Antifascism”, Journal of European Periodical Studies 
9. 2 (Winter 2024): 30–50.

Barać, Stanislava i Tijana Matijević (2024). „O estetskoj revoluciji i političkoj 
subjektivizaciji: jugoslovenska ženska književnost 30-ih godina 20. 
veka“, u: Književnost i revolucije, zbornik sa skupa sa međunarodnim 
sudjelovanjem, ur. Z. Božić, M. Protrka Šrimec, A. Tomljenović. Za-
greb: Filozofski fakultet, 259–273.  

Barać, Stanislava (2024). „Middlebrow култура и женска еманаципација у 
романскном опусу Љубице П. Радоичић“, Гласник Етнографског 
института САНУ 72  (3): 171–200. 

Barrett, James (2009). “Rethinking the Popular Front”, Rethinking Marxism 
21 (4): 531–550.

Baker, Geoffrey (2003). “Pressing Engagement: Sartre’s Litérature, Beau-
voir’s Literature and the Lingering Uncertainty of Literary Activism”, 
Dalhouise French Studies, Vol. 63 (Summer 2003): 70–85. 

Betelhajm, Bruno (2021). Značenje bajki: značenje i značaj bajki. Prev. 
Marija Stamenković. Beograd: Kosmos izdavaštvo.

Bihalji-Merin, Oto (1977). „Proleterska i revolucionarna literatura Nemačke“, 
referat na međunarodnoj konferenciji revolucionarnih pisaca u Harkovu, 
novembra 1930, u: Kritičari iz pokreta socijalne literature. Novi Sad – 
Beograd: Matica srpska – Institut za književnost i umetnost, 181–204. 

Božinović, Neda (1996). Žensko pitanje u Srbiji u XIX i XX veku. Beograd: 
„Devedesetčetvrta“, Žene u crnom.

Brkić, Staniša (2024). Name and Number: the Kragujevac Tragedy of 1941. 
Belgrade: The Genocide Victims Museum.

Ћосић Вукић, Ана (2008). „Проза Десанке Максимовић и књижевне 
тенденције у њеном добу“, Традиционално и модерно у 
стваралаштву Десанке Максимовић, прир. А. Ћосић Вукић. 
Задужбина Десанке Максимовић, 153–169.

Ћосић Вукић, Ана (2012). „Напомене“, u: Целокупна дела Десанке 
Максимовић. Том 4. Књига 3. Романи и приповетке, прир. Ана 
Ћосић Вукић. Београд: Задужбина Десанке Максимовић.

De Haan, Francisca (2018). The Global Left-Feminist 1960s: From Copen-
hagen to Moscow and New York [book chapter]. In: The Routledge 
Handbook of the Global Sixties: Between protest and nation-building. 
Edited by Chen Jian, Martin Klimke, Masha Kirasirova, Mary Nolan, 
Marilyn Young and Joanna Waley-Cohen. Routledge, London and 
New York, 230–242. 

Dundes, Alan (1989). Little Red Riding Hood: A Casebook, ur. Alan Dundes. 
University of Wisconsin Press.

Dimitrov, Georgi (1935). “People’s Front“. https://www.marxists.org/refe-
rence/archive/dimitrov/works/1936/12.htm



12. BIBLIOGRAFIJA

347

Ђорђевић, Бојан (2012). Пола века науке о књижевности – Институт 
за књижевност и уметност 1962–2012. Београд: Институт за 
књижевност и уметност.

Ђорђевић, Бојан (2018). Племенита мисија или мука жива: српски 
књижевници као професори. Београд: Друштво за српски језик и 
књижевност Србије.

Ђукић Перишић, Жанета (2022). „Олга Тимотијевић као уредница 
Жене данас“, Часопис Жена данас (1936–1940): просвећивање 
за револуцију, ур. С. Бараћ. Београд: Институт за књижевност и 
уметност, 217–234.

Filipović, Frida (2002 [1981]). „Drevni koreni“, u: Frida Filipović, Eksterijer, 
Pogled na vrt. Beograd. Narodna knjiga/Alfa, 160–162. 

Финци, Ели (1955). Више и мање од живота: утисци из позоришта I. 
Београд: Просвета.

Fišer, Fric (1985). Savez elita: o kontinuitetu struktura moći u Nemačkoj 
1871–1945. godine, preveo Andrej Mitrović. Beograd: Nolit.

Гароња Радованац, Славица (2012). „Резолуција Информбироа (ИБ) 1948. 
у српској књижевности коју пишу жене (Из рукописне заоставштине 
Милке Жицине)“, Књижевна историја 44 (147): 367–397.

Garonja Radovanac, Slavica (2015). „Jedan zaokružen opus“. Књиженство: 
часопис за студије књижевности, рода и културе. 

http://www.knjizenstvo.rs/sr-lat/casopisi/2015/prikazi/jedan-zaokruzen-opu-
s#gsc.tab=0

Guerlac, Suzanne (1993). “Sartre and the Powers of Literature: The Myth 
of Prose and the Practice of Reading”, MLN [Comparative Literature] 
108 (5): 805–824. 

Глигорић, Велибор (1965). Портрети. Београд: Просвета.
Green. Nathanael (1969). Crisis and Decline: The French Socialist Party in 

the Popular Front Era. Ithaca, NY.: Cornell University Press.
Grubački, Isidora (2020). “Communism, Left Feminism, and Generations 

in the 1930s: The Case of Yugoslavia”, u: Gender, Generations, and 
Communism in Central and South-Eastern Europe, ed. by Anna Ar-
twińska and Agnieszka Mrozik. London: Routledge, 45–65.

Грубачки, Исидора (2022). „Ангажман Вере Штајн Ерлих у часопису 
Жена данас (1936 –1940), u: Часопис Жена данас (1936–1940): 
просвећивање за револуцију, ур. С. Бараћ. Београд: Институт за 
књижевност и уметност, 253–269. 

Grubački, Isidora (2024). The Politics of Feminisms in Interwar Yugoslavia: 
Local, National and Transnational Perspectives, unpublished doctoral 
thesis, Central European University.

Hass, Amira (2024). „Predgovor“, u: Hana Levi, Iz Belzena 1944–1945, 
Sarajevo–Zagreb: bybook, 6–27.

Hoffman, Nancy (2019 [1987]). “Afterword”, u: Smedley, Agnes (2019). 
Daughter of Earth, A Novel by Agnes Smedley. New York City: Oxford 
University Press, 311–326. 

Yusta, Mercedes (2016). “The Strained Courthip“The Strained Courtship 
between Antifascism and Feminism. From the Women’s World 



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

348

Committee to the Women’s International Democratic Federation”, 
u: Rethinking Antifascism: History, Memory and Politics, 1922 to 
present, ur. H. Garcia, M. Yusta, X. Tabet and C. Climaco. New York: 
Berghahn Books, 167−184.

Карановић, Мирјана (2023). Дело Владимира Стојшина између 
књижевности за одрасле и књижевности за децу. Докторска 
дисертација. Филозофски факултет Универзитета у Новом Саду. 
https://nardus.mpn.gov.rs/handle/123456789/22469 

Calver, Jasmin (2019). The Comité mondial des femmes contre la guerre et le 
fascisme: Antifascist, Feminist, and Communist Activism in the 1930s 
(doctoral thesis, Northumbria University) [elektronski dostupno]. 

Calver, Jasmin (2022). “’Warphans’ and ’Quiet’ Heroines: Depictions of Chinese 
Women and Children in the Comité mondial des femmes contra la guerre 
et le fascisme’s Campaigns during the Second Sino-Japanese War“, Inter-
national Review of Social History, 67 (2022): 23–47.

Kanjuh, Vladimir et al. (2023). „Prof. Dr. Đorđe Joannović, corresponding 
member of the Serbian Royal Academy, dean, pathologist and the 
first Serbian oncologist, one of the world’s pioneers in the study of 
autoaggression, the most tragic figure in the century-long history of the 
Faculty of Medicine (151 years since birth and 90 years since death). 
Medical Research 56 (2): 1–16.

Кардељ, Едвард (1945). Политички положај код нас и у свету и задаци 
Народног фронта Југославије: реферат на I конгресу ЈНОФ-а 
Југославије. Београд: Штампарско предузеће Народног фронта Србије. 

Kecman, Jovanka (1978). Žene Jugoslavije u radničkom pokretu i ženskim 
organizacijama: 1918–1941. Beograd: Narodna knjiga, Institut za 
savremenu istoriju.

Knežević, Vida (2023). Ne čekajući inspiraciju: jugoslovenska umetnost 
između dva svetska rata i revolucionarni društveni pokret. Beograd: 
Udruženje likovnih umetnika Srbije, Rosa Luxemburg Stiftung So-
utheast Europe.

Kolarić, Ana (2017). Rod, modernost i emancipacija: uredničke politike 
u časopisima Žena (1911–1914) i The Free Woman (1911–1912). 
Beograd: Fabrika knjiga.

Konstatinović, Radomir (2005). Filosofija palanke. Beograd: Otkrovenje.
Kuljić, Todor (2005). „Monumentalizacija srpske monarhije: о suvremenim 

debatama oko restauracije monarhije u Srbiji“, Časopis za suvremenu 
povijest 37 (2): 355–370.

Kuljić, Todor (2018). Prognani pijmovi: neoliberalna pojmovna revizija 
misli o društvu. Beograd: Clio.

Lajbenšperger, Nenad, Olga Manojlović Pintar, Milovan Pisari i Milan Ra-
danović (2016). „Mesta stradanja i antifašističke borbe u Beogradu 
1941.–44.“, u: Mesta stradanja i antifašističke borbe u Beogradu 
1941.–44: priručnik za čitanje grada, (ur. Rena Rädle i Milovan Pi-
sarri), Beograd: Rosa Luxemburg Schtiftung, 31–263.

Лакићевић, Драган (2002), „У славу побуне“, u: Десанка Максимовић, 
Бунтован разред, Београд: Bookland, 227–230.



12. BIBLIOGRAFIJA

349

Lalatović, Jelena (2023). Tako se kalio čelik: omladinska štampa i borba 
za slobodni univerzitet 1937–1968. Beograd: Institut za književnost i 
umetnost.	

Lasić, Stankо (1970). Sukob na književnoj ljevici 1928–1952. Zagreb: Liber.
Lukić, Sveta, Mihajlo Marković, Branislava Milijić i Predrag Palavestra 

(ur.). (1971).  Književna kritika i marksizam. Beograd: Institut za 
književnost i umetnost, Prosveta.

Lukić, Sveta, i Predrag Palavestra (ur.). (1978). Marksizam i književna kritika 
u Jugoslaviji 1918–1941.  Beograd: Institut za književnost i umetnost.

Lutes, Jean Marie (2008). “Journalism, Modernity and the Globe-Trotting 
Girl Reporter”, u: Transantlantic Print Culture, 1880–1940: Emerging 
Media, Emerging Modernisms, ed. Ann ardis and patric collier, Palgave 
MacMillan, 167–181. 

Manojlović Pintar, Olga i Aleksandar Ignjatović (2008). „Prostori Selektovanih 
memorija: Staro Sajmište u Beogradu i sećanje na drugi svetski rat“, u: Kul-
tura sećanja: 1941. Povijesni lomovi i svladavanje prošlosti, ur. Sulejman 
Bosto, Tihomir Cipek i Olivera Milosavljević. Zagreb: Disput, 95–112. 

Мацура, Сања (2013). „Наратив и ликови у роману Отворен прозор 
Десанке Максимовић“, u: Над целокупним делом Десанке 
Максимовић: зборник радова, уредио Станиша Тутњевић, Београд: 
Задужбина Десанке Максимовић, 129–143.

Matijević, Tijana (2020a). „Autorke na književnoj levici: od proleterske do 
postjugoslovenske književnosti“, Antropologija: časopis Instituta za etno-
logiju i antropologiju Filozofskog fakulteta u Beogradu 20 (1-2): 213–231.

Matijević, Tijana (2020b). From Post-Yugoslavia to the Female Continent: A 
Feminist Reading of Post-Yugoslav Literature. Bielefeld: Transcript Verlag.  

Матовић, Весна (1991). Критичка мисао српских социјалиста (1868–
1914). Београд: Институт за књижевност и уметност.

Матовић, Весна (2001). „Социјално, лирско и рефлексивно у приповедној 
прози Како они живе Десанке Максимовић“, u: Десанкини мајски 
разоговри. Проза Десанке Максимовић, приредио Слободан Ж. 
Марковић. Београд: Задужбина Десанке Максимовић, 21–28.

Matvejević, Predrag (1978). „Književni pokret na jugoslavenskoj ljevici 
između dva rata“, u: Marksizam i književna kritika u Jugoslaviji 
1918–1941. Beograd: Institut za književnost i umetnost, 11–71. 

Menodoza, Paola (2019). “Introduction”, u: Smedley, Agnes (2019). Dau-
ghter of the Earth, A Novel by Agnes Smedley. New York City: Oxford 
University Press, vii–ix. 

Milanović, Olga (1987). Vladimir Žedrinski: scenograf i kostimograf. Beo-
grad: Muzej pozorišne umetnosti SR Srbije. 

Милинковић, Јелена (2012). „Књижевност између еманципације и 
националног: Књижевни прилози у часопису Жена“, Књиженство: 
часопис за студије књижевности, рода и културе, год 2., бр. 2 (Knji-
ženstvo [Elektronski izvor] : časopis za studije književnosti, roda i kulture 
ISSN: 2217-7809.- God. 2, br. 2 (2012))

Милинковић, Јелена (2013). „Девојачки роман као Bildungsroman“, 
Књижевна историја, год. 45, бр. 149, 75–94.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

350

Милинковић, Јелена (2015). „Да ли је популарно прогресивно? Рани 
романи Милице Јанковић“, u: Нова реалност из сопствене собе: 
књижевно стваралаштво Милице Јанковић, ur. Б. Дојчиновић, 
М. Родић, Ј. Милинковић. Велико Градиште – Београд: Народна 
библиотека Вук Караџић – Универзитетска библиотека „Светозар 
Марковић“, 67–88.

Milinković, Jelena (2019). „Poletarac (1947–1948) u kontekstu pionirske 
štampe“, u: Часописи за децу: југословенско наслеђе (1918–1991), 
ur. Т. Тропин и С. Бараћ. Београд: Институт за књижевност и 
уметност, 323–346. 

Милинковић, Јелена (2016). Женска књижевност у часопису Мисао 
(1919–1937), докторска дисертација, Универзитет у Београду, 
Филолошки факултет. http://phaidrabg.bg.ac.rs/o:11910

Милинковић, Јелена (2022a). Женска књижевност и периодика: Мисао 
(1919–1937) у контексту феминофилних часописа. Београд: 
Институт за књижевност и уметност. 

Милинковић, Јелена (2022b). „Od šegrta do voza koji juri: pripovetka 
u časopisu Žena danas (1936–1940)“. У: Часопис Жена данас 
(1936–1940): просвећивање за револуцију, ur. С. Бараћ. Београд: 
Институт за књижевност и уметност. 273–295. 

Milosavljević, Olivera  (2014)., e-izvor: https://www.protivzaborava.
com/wallpaper/predistorija-antikomunizma-i-antisemitizma-	
srpskih-kvislinskih-vlasti-u-drugom-svetskom-ratu-2/ 

Митровић, Митра (1959). „Жена данас“, Годишњак града Београда  2 
(6): 413–424.

Močnik, Rastko (2019). Teorija sa ideologijom. Beograd: Fakultet za medije 
i komunikacije.

Moi, Toril (2009). „What Can Literature Do? Simone de Beauvoir as Literary 
Theorist“, PMLA 124 (1): 189–198.

Морел, Жан-Пјер (2013). Неподношљиви роман: књижевна 
интернационала и Француска 1920–1932. Превела с француског 
Горана Продановић. Сремски Карловци, Нов Сад: Издавачка 
књижарница Зорана Стојановића.

Павловић, Павлe. (1952). Шегртска омладина у Србији 1901–1928. 
Београд: Рад [Збирка Прилози за историју радничког и 
синдикалног покрета Југославије].

Палавестра, Предраг (1998). Јеврејски писци у српској књижевности. 
Београд: Институт за књижевност и уметност.

Панић, Барбара (2023). Портрети и аутопортрети из ликовне збирке 
Јеврејског музеја. Каталог изложбе. Београд: Јеврејски историјски 
музеј.

Пантелић, Ивана & Раде Ристановић (2022). „Илегалке, рат и еманципација: 
улога жене у комунистичком покрету отпора 1941–1944“, Токови 
историје 30 (1): 71–100. 

Пантелић, Ивана & Станислава Бараћ (2023). „’Трајност револуције 
зависи од тога у којој мери у њој учествују жене’. Комунистичка 
партија Југославије и идеологема нове жене (1919–1940)“, u: 



12. BIBLIOGRAFIJA

351

Нови човек: конституисање српског и југословенског друштва 
у 20. веку кроз идеологије и јавне политике, ur. А. Стојановић. 
Београд: Институт за новију историју Србије, 79–122. 

Павковић, Васа (2006). Девет заборављених приповедача. Пожаревац: 
Центар за културу.

Пековић, Слободанка (2001). „Лудило срца Десанке Максимовић“, u: 
Десанкини мајски разговори. Проза Десанке Максимовић. Prir. С. Ж. 
Марковић. Београд: Задужбина Десанке Максимовић, 10–20.

Пековић, Слободанка (2015). Часописи по мери достојанственог 
женскиња. Матица српска/Институт за књижевност и уметност, 
Нови Сад/Београд.

Перић, Ђорђе (2021). „Шеснаестогодишња београдска романсијерка 
Љубица П. Радоичић“, Прилози за књижевност, језик, историју 
и фолклор 100 (87): 71–87.

Pernet A., Corinne (2000). “Chilean Feminist, the International Women’s Move-
ment, and Suffrage, 1915–1950”, Pacific Historical Review 69 (4): 663–688.  

Pykett, Lin (1992). The ‘Improper’ Feminine: The Women’s Sensation Novel 
and the New Woman Writing. London: Routledge.

Petrović Todosijević, Sanja (2022). “The Identity of Resistance: Collecti-
ons of Museum of Yugoslavia as the Source for the Identification 
of Male and Female Prisoners of the Banjica Concentration Camp 
1941–1944)”, u: Freedom is Just a Dream for Us, ur. V. Kastratović 
and A. Panić. Belgrade: Museum of Yugoslavia, 256–258. 

Поповић, Миодраг (1981). Заточеник памћења: ламент. Београд: 
Слово Љубве.

Поповић, Радован (2012). „Животопис Десанке Максимовић. Песникиња 
душе Србије“, u: Целокупна дела Десанке Максимовић. Том 10. 
Београд: Задужбина Десанке Максимовић, ЈП Службени гласник, 
Завод за уџбенике, 5–61. 

Price, Ruth (2005). The Lives of Agnes Smedley. Oxford University Press.
Ransijer, Žak (2008). Politika književnosti. Novi Sad: Adresa.
Реба, Јована (2012). „Мила Димић и Даринка Ћосић – (не)заборављене 

списатељице за децу“, Детињство 37 (2): 75–81. 
Rečnik književnih termina (1992 [2., dopunjeno izd.]), gl. i odg. ur. Dragiša 

Živković. Beograd: Nolit – Institut za književnost i umetnost.
Sartr, Žan-Pol (1981). „Angažovana književnost“ i „Šta je književnost“ 

(prevela Frida Filipović) u: Šta je književnost. Izabrao Miloš Stambolić. 
NOLIT, Beograd; 3–16; 17–186.

Stanić, Veljko (2023). „Život i revolucija Mitre Mitrović“, u: Mitra Mitrović, 
Otpisana, prir. V. Stanić. Beograd: Vukotić media, 5–21. 

Stevanović, Lada (2020). Antika i mi(t): preispitivanje dominantnih tokova re-
cepcije antike. Beograd – Loznica: Etnografski institut SANU – Karpos. 

Стипчевић, Никша (1967). Књижевни погледи Антонија Грамшија. 
Београд: Институт за књижевност и уметност, Просвета.

Студенткиње београдског универзитета у револуционарном покрету 
(1988). Београд: Центар за марксизам Универзитета у Београду, 
Историјски архив Београда.



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

352

Свичев, Жарка (2013). „Сартрова концепција читања и читаоца“, Поља: 
часопис за књижевност и теорију, бр. 484, новембар – децембар 
2013: 64–72. 

Свирчев, Жарка (2015). „Авангардни девојачки роман: Пре среће 
Милице Јанковић и Ђакон Богородичине цркве Исидоре Секулић“, 
Нова реалност из сопствене собе: књижевно стваралаштво 
Милице Јанковић, ур. Б. Дојчиновић, М. Родић, Ј. Милинковић, 
Велико Градиште – Београд: Народна библиотека Вук Караџић – 
Универзитетска библиотека „Светозар Марковић“, 151–174.

Свирчев, Жарка (2018). Авангардисткиње: огледи о српској (женској) 
авангардној књижевности. Београд – Шабац: Фондација 
„Станислав Винавер“ – Институт за књижевност и уметност. 

Svirčev, Žarka (2021). „Junakinje naših dana“, u: Nemiri između četiri 
zida: izbor pripovedaka srpskih književnica prve polovine XX veka. 
Beograd, Laguna. 9–27.

Svirčev, Žarka (2024). „Čarobna fioka Fride Filipović“, u: Frida Filipović, 
Razilaženja – izabrane priče – priredila Žarka Svirčev. Beograd: 
Kontrast, 255–269. 

Tačinjska, Katažina (2015). „U potrazi za strategijama preživljavanja: 
logorska proza Milke Žicine“, Књиженство: часопис за студије 
књижевности, рода и културе, (Knjiženstvo [Elektronski izvor] : ča-
sopis za studije književnosti, roda i kulture ISSN: 2217-7809.- (2015)).

Taczyńska, Katarzyna (2019). „Osakaćena (auto)biografija – smrt u stvaralaš-
tvu Milke Žicine“, Slavica Wratislaviensia CLXVIII  (168): 543–552. 

Tadić, Mateja (2020). Psihoanalitička interpretacija Crvenkapice. Diplomski 
rad. Mentor: Đuro Blažeka. Zahreb: Učiteljski fakultet Sveučilišta u 
Zagrebu.

https://zir.nsk.hr/islandora/object/ufzg:2473/datastream/PDF/view 
Taylor, Elinor (2017). The Popular Front Novel in Britain 1934–1940. 

Leiden – Boston: Brill. 
Тодић, Миланка (2022). „Фотографија и фотомонтажа на насловним 

странама ревије Жена данас“, u: Часопис Жена данас (1936–1940): 
просвећивање за револуцију, ур. С. Бараћ. Београд: Институт за 
књижевност и уметност, 367–390.

Todoreskov, Dragana i Kristina Stevanović (2015). „Frida Filipović – pisa-
nje kao nemesto otpora i konstituisanje subjekta“, u: Moderna ženska 
proza i društveni kontekst, ur. M. Pantić. Novi Sad: Zavod za kulturu 
Vojvodine, 107–116. 

Томић, Светлана (2014). Реализам и стварност: нова читања прозе 
српског реализма из родне перспективе, Алфа Универзитет: 
Факултет за стране језике, Београд.

Tropin, Tropin (2016). „O zaboravljenim knjigama: tri studije slučaja“. 
https://komunalinks.com/home/2016/6/22/o-zaboravljenim-knjiga-
ma-tri-studije-sluaja

Тропин, Тијана (2022). „Криве варијације. Еволуције сталних мотива у 
романима Владимира Стојшина“, Књижевна историја 54 (176): 
325–338. 



12. BIBLIOGRAFIJA

353

Tutnjević, Staniša (1982). Socijalna proza u Bosni i Hercegovoni između 
dva rata, Sarajevo: IRO „Veselin Masleša“. 

Тутњевић, Станиша (2010). „О поетици социјалистичког реализма“, 
Књижевна историја 42 (142): 635–653.  

Тутњевић, Станиша (2013). „Приступ цјелокупном дјелу Десанке 
Максимовић“, u: Над Целокупним делом Десанке Максимовић: 
зборник радова, ур. С. Тутњевић, Београд: Задужбина Десанке 
Максимовић, 9–33.

Wilpert, G. V. (2001), „Artztroman“, Sachwörterbuch der Literatur, Stutgart: 
Alfred Kröner Verlag, 49.

Wright, Erica (2016). Reading for Health: Medical Narratives and the Ni-
neteenth-Century Novel, Athens, Ohio: Ohio University Press.

Walker, Alice (2019 [1987]). “Foreword”, u: Smedley, Agnes (2019). Dau-
ghter of the Earth, A Novel by Agnes Smedley. New York City: Oxford 
University Press, xi–xiv. 

Warner, Charles K. (1969). „Nathanael Green. Crisis and Decline: The 
French Socialist Party in the Popular Front Era. Pp. xv, 361. Ithaca, 
NY.: Cornell University Press, 1969, $11“, The Annals of the American 
Academy, 1 November (1969):  192.

Вујновић, Станислава (2007). „Даница Марковић и круг списатељица у 
часопису Мисао“, u: Тренуци Данице Марковић: зборник радова, ур. 
С. Пековић. Београд – Чачак: Институт за књижевност и уметност, 
Градска библиотека „Владислав Петковић Дис“, 179–192.

Вукмановић, Љуба (2005). Шум речи: разговори и записи данас за сутра. 
Нови Сад: Дневник.

Вуков, Стеван (2019). „Др Васа Савић и његов круг у борби против 
туберкулозе“, Зборник радова Деветог конгреса историчара 
српске медицине. Београд: Српско лекарско друштво, 593–616. 

Шкодрић, Љубинка. 2014. „Мајчинство и старање о деци у окупираној 
Србији“, 800 година српске медицине. Београд: Српско лекарско 
друштво. 347–361.

Шкодрић, Љубинка. 2018. „Учешће жена у санитетима војних одреда 
у окупираној Срнији 1941–1944. 800 година српске медицине, 
Београд: Српско лекарско друштво. 161–173. 

Whitney, Susan B. (1996). “Embracing the Status Quo: French Communist, 
Young Women, and the Popular Front”, The Journal of Social History 
30 (1): 29–53.

Wright, Tim (2007). “The Manchurian Economy and the 1930s World De-
pression”, Modern Asian Studies, 41 (5): 1073–1112. 

Zaharijević, Adriana (2017). „Angažman: misliti i delovati zajedno“, u: 
Angažman: uvod u studije angažovanosti, prir. Adriana Zaharijević i 
Jelena Vasiljević. Novi Sad / Beograd Akademska knjiga / Institut za 
filozofiju i društvenu teoriju, 17– 33. 

Zaharijević, Adriana i Jelena Vasiljević (2017). „Predgovor“, u: Angažman: 
uvod u studije angažovanosti, prir. Adriana Zaharijević i Jelena Vasi-
ljević. Novi Sad / Beograd Akademska knjiga / Institut za filozofiju i 
društvenu teoriju, 9–13.





NAPOMENA O TEKSTOVIMA

355

NAPOMENA O TEKSTOVIMA

U ovoj monografiji nalaze se delovi prethodno objavljenih 
radova, kao i potpuno nova poglavlja koja su rezultat nastavka 
istraživanja korpusa angažovane ženske proze i njenog konteksta, 
odnosno rezultat novih tumačenja odabranih dela. Prvo, Drugo, 
Sedmo i Dvanaesto poglavlje predstavljaju dopunjene i prerađene 
tekstove koji su ranije objavljeni u časopisima i zbornicima radova 
(na srpskom i engleskom jeziku), a od početka jesu deo celovito 
postavljenog istraživanja angažovane ženske proze. Uvodno, Nulto 
poglavlje, kao i Treće, Četvrto, Peto, Šesto, Osmo, Deveto i Deseto 
poglavlje, nisu ranije objavljivani. U Peto poglavlje monografije 
integrisan je deo analize pripovedaka koji se nalazi u koautorskom 
radu pisanom sa dr Tijanom Matijević, što je u tekstu posebno 
naznačeno. Preciznije, svaka povezanost sadržaja monografije sa 
već objavljenim (ko)autorskim radovima, i kada njihovi elementi 
nisu uvođeni u nju, dodatno je objašnjena u fusnotama u odgova-
rajućim poglavljima.





357

INDEKS IMENA*1

*	  U Indeks imena, prema ustaljenom modelu opremanja izdanja 
Instituta za književnost i umetnost, nisu uvršćena imena citiranih autora 
kada su navedeni u parentezama, imena koja su deo naslova umetničkih i 
naučnih delâ, imena koja se nalaze unutar citata, kao ni imena u poglavlju 
Bibliografija.

Adler, Alfred 272
Adorno, Teodor (Theodor W. 

Adorno) 54
Akelsberg, Marta (Martha A. 

Ackelsberg) 104
Albahari, David 324
Alberti, Rafael (Rafael Alberti 

Merello) 236
Alkalaj, Olga 103, 211
Andonovska, Biljana 91–92, 136
Andrejević Kun, Đorđe 236, 303
Andrić, Cveta 338
Andrić, Ivo 292, 307
Asman, Alaida (Aleida Assmann) 

316
Atanasijević, Ksenija 208
Atanasijević, Nada 227
Aveling, Edvard (Edward B. Ave-

ling) 144

Badju, Alen (Alain Badiou) 28–30, 
163

Bajić, Miloš 260
Bajić, Radoš 313
Bajon, Andre (Andre Baillon) 113
Balibar, Etjen (Étienne Balibar) 

177, 285
Bandić, Danica 92
Barbis, Anri (Henri Barbusse) 17
Baret, Džejms (James J. Barrett) 

22
Bastašić, Lana 248
Batačarija, Titi (Tithi Bhattac-

harya) 81
Batler, Džudit (Judith Butler) 45
Bašlar, Gaston (Gaston Bachelard) 

177
Bebel, August 144
Bejker, Džefri (Baker Geoffrey) 44
Benjamin, Valter (Walter Benja-

min) 54
Berlin, Isaija (Isaiah Berlin) 11
Betelhajm, Bruno (Bruno Bettel-

heim) 181



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

358

Bihali, Pavle 113, 118, 120, 122, 
139–140, 208

Bihalji-Merin, Oto 16–17, 94, 
112–113, 119–120

Bilbija, Jelena 30, 34, 36–37, 67, 
85, 90, 92, 163, 194, 201, 295

Bogdanović, Bogdan 323
Bogdanović, Milan 118, 122, 

186, 307
Bodrijar, Žan (Jean Baudrillard) 

177
Bonfiljoli, Kjara (Chiara Bonfi-

glioli) 76
Bovoar, Simon de (Simone de 

Beauvouir) 41–42 , 44–46, 
63, 162

Božinović, Neda 191–192, 206, 
210, 212–214, 218, 229

Božović, Zorka 227
Bronte, Šarlot (Charlotte Brontë) 

331

Cetkin, Klara (Clara Zetkin) 83–84
Crvenčanin (Kulenović), Vera 20, 

106, 228, 230, 264–265

Čakardić, Ankica 83–84, 87 
Čakravorti Spivak, Gajatri (Gaya-

tri Chakravorty Spivak) 45
Čehova, Mira 113

Ćirić, Saša 23
Ćopić, Branko 338
Ćosić, Branimir 200–201, 206–

208
Ćosić Vukić, Ana 297–299, 302, 

333, 337

Ćosić, Darinka 194

Dandes, Alan (Alan Dundes) 181
Dedinac, Milan 206
Dejanović, Draga 68–69, 75–77 
Deretić, Jovan 74, 139
Derida, Žak (Jacques Derrida) 177
Deroko, Aleksandar 260
Desnica, Vladan 54
Dimić, Mila 30, 36, 47, 58, 67, 

87, 103, 163, 191–214, 216, 
281, 295

Dimitrijević, Jelena 35
Dimitrov, Georgi (Георги Дими

тров Михайлов) 22–23, 
105

Dobrović, Olga 174
Dojčinović, Biljana 35
Domanović, Radoje 207
Drajfus, Alfred (Alfred Dreyfus) 

42
Dukić, Selena 35

Džadžić, Petar 333
Džejms, Henri (Henry James) 112
Džojs, Džejms (James Joyce) 136

Đaković, Smilja 35
Đorđević, Bojan 160, 297, 305
Đukić Perišić, Žaneta 272
Đurić Klajn, Stana 129
Đurić, Vojislav 11
Đuričić, Višeslava 34, 290

Elšleger, Klaudija (Claudia Öhls-
chläger) 55



INDEKS IMENA

359

Fetrli, Džudit (Judith Fetterley) 
56

Filipović (rođ. Grajf), Frida 24, 
26, 28, 30, 34, 36–38, 40–41, 
47, 49–51, 55, 58–61, 67, 78, 
80, 159, 160–163, 165–167, 
169, 171–176, 178–189, 
201, 255–256, 281–293, 
295, 323

Finci, Eli 208, 214
Fišer, Fric (Fritz Fischer) 288
Flober, Gistav (Gustave Flaubert) 

42
Frank, Ana (Anne Frank) 60
From, Erih (Erich Fromm) 11
Fuko, Mišel (Michel Foucault) 

177

Gavrilović, Draga 68
Garonja Radovanac, Slavica 77, 

254
Gatman, Sondra (Sondra Guttman) 

133, 136
Gligorić, Velibor 73, 80, 116, 118, 

186, 192, 194, 200–201, 203, 
208, 213, 338

Gonkur, Edmond de (Edmond de 
Goncourt) 42

Gorbunov, Vladimir 122
Gorc, Andre (André Gorz / Gérard 

Horst) 177, 285
Gorki, Maksim (Максим Горкий 

/ Алексей Максимович 
Пешков) 17

Grajf, Filip 173	
Grajf, Gizela 174
Grim, braća (Brüder Grimm) 181

Grin, Natanijel (Nathanael Green) 
26

Grubački, Isidora 98, 105, 272
Gužvica, Stefan 117

Habermas, Jirgen (Jürgen Haber-
mas) 177, 291

Hamović, Valentina 193
Herman, Bogomir Miškec 20, 

116–117, 121–122, 186, 
207

Herman, Ljiljana 20, 30, 117–120, 
192, 207

Herman Sekulić, Maja 117
Hitler, Adolf 173
Hlapec Đorđević, Julka 68
Hobsbaum, Erik 309
Hofman, Nensi (Nancy Hoffman) 

129
Hrvaćanin, Jovanka 92
Hutner, Anton 241

Ibanez, Karlos (Carlos Ibáñez del 
Campo) 94

Ibaruri, Dolores 59
Ignjatović, Aleksandar 321, 324
Ilić-Tutunović, Nadežda 24–26, 

30, 34, 36–38, 44, 46, 47, 
49–52, 62, 67, 78, 80–81, 
85–86, 134, 149, 159–169, 
171, 173, 175, 177–179, 181, 
183, 185, 187, 189, 194, 215, 
216, 218–219, 223–236, 
255–259, 261–263, 265–
279, 295, 323

Ivanišević, Jelena 283



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

360

Ivanović, Katarina 77

Janković, Milica 35, 49, 92
Jeremić, Nataša 103
Joanović, Đorđe 334
Jojić, Olga 103
Jovanović, Biljana 18
Jovanović, Draga P. 34
Jovanović, Dragoljub 25

Kalas, Žan (Jean Calas) 42
Kalver, Džasmin (Jasmine Calver) 

107
Karađorđević, Aleksandar kralj 

94
Karadžić Stefanović, Vuk 262
Karanović, Mirjana 193
Karišić, Danka 213
Kazanova, Danijel (Danielle Ca-

sanova) 102
Kecman, Jovanka 97, 151, 154
Kersten, Kurt 207–208
Kikić, Hasan 301
Kiri, Marija (Marie Curie) 77
Klajn, Hugo 117
Kolarić, Ana 45
Kolontaj, Aleksandra (Алексaндра 

Михaйловна Коллонтaй) 
83, 126

Kon, Geca 37, 87, 255
Konstantinović, Radomir 31
Kovaljevska, Sonja (Софья 

Васильевна Ковалевская) 77
Krklec, Gustav 122, 338
Krleža, Miroslav 20
Krstić, Tamara 23

Krunić, Dušan 208
Krupska, Nadežda (Надeжда Кон

стантиновна Крупская) 83
Kučera, Marija 335
Kulenović, Skender 20
Kulundžić, Josip 122, 207
Kuljić, Todor 16, 28, 298	

Lalatović, Jelena 13
Lasić, Stanko 13, 14, 61, 70–72
Lebl Albala, Paulina 125–127
Levi, Hana 30, 59, 281
Lerner, Gerda 30
Liotar, Žan-Fransoa 177
Lobačev, Đorđe 282
Lovrak, Mato 91
Luis, Sinkler (Sinclair Lewis) 

124
Lukač, Đerđ (Lukács György) 

177
Luksemburg, Roza (Rosa Luxem-

burg) 83–85, 87

Macura, Sanja 328–329
Mađarević, Vlado 14
Maksimović, Desanka 30, 34, 

36–37, 44, 69, 60–61, 78, 
87, 91–92, 106, 115, 160, 
201, 233, 255, 295–335, 
337–339 

Manojlović Pintar, Olga 321, 324
Mamula, Ruža 213
Marković, Jovan 171–172
Marković, Danica 35
Marković, Slobodan Ž. 74
Marković, Svetozar 11



INDEKS IMENA

361

Marks, Elenor (Eleanor Marx) 
81, 144

Masleša, Veselin 248, 301
Matijević, Tijana 17, 18, 19, 66, 

78, 154–155, 169, 186, 355
Matović, Vesna 10, 297–298, 

301–302, 310
Matvejević, Predrag 14, 15, 16
Mendoza, Paola 132
Mihaelis, Karin (Karin Michaëlis) 

129
Mihailović, Dragoljub Draža 228, 

313
Mihailović, Leposava Opika 209
Mijović, Tanja 23
Milićević, Živko 37, 160–161, 

173–174, 186
Milinković, Jelena 23, 35–36, 

49, 90, 159, 161–163, 256, 
271

Milosavljević, Olivera 320
Milošević, Mata 206
Mitrović, Mitra 28–30, 34, 36–

37, 43, 47, 57–59, 61, 65, 
67, 76, 78, 96–103, 106, 
113, 192, 201, 211–212, 
214, 255, 283, 295–296

Mitrović, Žika 175, 283
Moačanin, Svetozar dr 336
Močnik, Rasko 18
Moi, Toril (Toril Moi) 45–46 
Morel, Žan-Pjer (Jean-Pierre Mo-

rel) 111–112

Naef, Elizabet (Elisabeth Naef, 
rođ. Rosenbaum) 128–129 

Nedić, Marko 28, 116, 119, 145, 
158, 254

Nusbaum, Marta (Martha Nussba-
um) 45

Ostin, Džejn (Jane Austen) 331

Palavestra, Predrag 172
Pandurović, Sima 161
Pantelić, Ivana 224, 227, 230, 233
Parović, Blagoje 25
Pavković, Vasa 38, 172
Pavlović, Pavle 53
Peković, Slobodanka 297–298, 

300
Pernet, Korin (Corinne A. Pernet) 

101
Pero, Šarl (Charles Perrault) 181
Petrov, Mihail S. 175
Petrović, Veljko 135
Petrović Todosijević, Sanja 259–

260
Pešić, Bogdan 109
Pijanović, Petar 193
Pol, Eliot (Elliot Harold Paul) 

135–136
Politeo Vučković, Fani 103, 211
Popović, Dušan 11
Popović, Dušan dr 336
Popović, Radovan 309
Popović, Rosanda 207–208 
Pota Koljević, Melina 293
Pražić, Mladen 311
Prica, Ognjen 186 
Prodanović, Jaša 69
Prust, Marsel (Marcel Proust) 156



ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

362

Pule, Žorž (Georges Poulet) 177

Rabinovic, Pola (Paula Rabinowi-
tz) 79, 121

Rajt, Erika (Erika Wright) 331
Ranković, Svetolik 206–207
Ratković, Risto 123–125
Radoičić, Ljubica P. 34, 164
Ransijer, Žak (Jacques Rancière) 

54, 151, 154
Reba, Jovana 194, 197, 207–208
Ribner, Miroslav 172
Riker, Pol (Paul Ricoeur) 177
Rimon Kenan, Šlomit (Shlomith 

Rimmon-Kenan) 328
Ristanović, Rade 224, 227, 233
Ristić, Marko 71–72, 74, 137, 

174, 193
Ristić, Ševa 174
Ristović, Ljubomir 241

Sabo, Ida 230
Salaj, Đuro 239–240
Sand, Žorž (Geogre Sand / Aman-

tine Lucile Aurore Dupin) 77
Sartr, Žan-Pol 33, 34, 39–45, 

47–48, 56, 61–63, 162, 177
Savić, Vasa 333
Savin, Dragutin 283
Sejfulina, Lidija (Лидия Нико

лаевна Сейфуллина) 113
Sekulić, Aleksandra 23
Selimović, Meša 338
Simić, Zorana 35, 104, 211
Sinkler, Apton (Upton Sinclair) 17
Skerlić, Jovan 11, 68, 75

Spiridonović, Olga 175
Smedli, Agnes (Agnes Smedley) 

80, 111–114, 116, 118 – 123, 
125–140, 144–145, 147, 158

Spiridonović Savić, Jela 34, 35
Spužić, Vladimir 335–336
Sretenović, Milorad dr 122
Srzentić, Dragica 209
Stajić, Vasa 69
Stambolić, Miloš 40
Stanić, Veljko 29
Stefanović, Draga 308
Stefanović, Dušica 103, 306–308
Stefanović, Laza 308
Stefanović, Slavoljub Ravasi 209
Stevanović, Kristina 178
Stevanović, Lada 269
Stipčević, Nikša 10
Stojadinović, Milan 208
Stojadinović, Milica Srpkinja 77
Stojšin, Vladimir 193
Stolić, Ana 68
Svirčev, Žarka 23, 56, 68–69, 

163, 171, 178, 182, 247, 
278, 293

Šakić, Ilija 115, 238
Škodrić, Ljubinka 225, 227
Škurla Ilijić, Verka 34, 290
Štajn Erlih, Vera 272
Šuvaković, Milica 103

Tačinjska, Katažina (Katarzyna 
Taczyńska) 30, 51

Tejlor, Elinor (Elinor Taylor) 22
Timotijević, Dušan 108



INDEKS IMENA

363

Timotijević (Pops), Olga 129, 
209, 272

Todoreskov, Dragana 178
Todorović, Pera 11
Tomić, Svetlana 35
Tropin, Tijana 90–91
Tutnjević, Staniša 297, 301

Ugrešić, Dubravka 18

Vej, Simon (Simmone Weil) 124
Vergara, Marta (Marta Vergara 

Varas) 101
Vinski, Marija 30
Visković, Velimir 72
Vitni, Suzan (Susan Whitney) 

101–102
Vojinović, Staniša 123
Vojvodić Perić, Danica 98–100, 

109–110
Voker, Alis (Alice Walker) 120
Volter (Voltaire / François Marie 

Aruet) 42
Vučenov, Dimitrije 10

Vujković, Marica 49
Vukov, Stevan 336

Zaharijević, Adriana 39
Zdravković, Nebojša 124
Zola, Emil (Émile Zola) 42, 187

Žedrinski, Vladimir 192
Žicina, Milka 25, 28, 30, 34–37, 

46–47, 49, 51, 53, 58, 61, 
67, 73–74, 77–79, 82, 85–86, 
111–116, 119–120, 126, 129, 
132–133, 135–137, 139–
151, 153–158, 160, 181, 
188, 196, 199, 201, 215–216, 
218–219, 219–222, 225, 
231–232, 235, 237–249, 
251–254, 256, 277, 291, 
295, 315

Žid, Andre (André Paul Gullliau-
me Guide) 42

Živančević, Nina 124
Živković, Petar 336
Živojinović, Velimir 161





Stanislava Barać
ANGAŽOVANA ŽENSKA PROZA  

U ERI NARODNOG FRONTA (1934–1956)

Izdavač
Institut za književnost i umetnost

Beograd, Kralja Milana 2
www.ikum.org.rs

Za izdavača
Dr Svetlana Šeatović

Lektura i korektura
Mr Jelena Ivanišević

Grafička i digitalna oprema
Leposava Knežević

Štampa
Birograf

Tiraž
150 primeraka

ISBN 978-86-7095-361-1





CIP - Каталогизација у публикацији
Народна библиотека Србије, Београд

316.75:82.09(497.11)”1934/1956”
82.09:141.72(497.11)”1934/1956”
821.163.41-055.2:929”1934/1956”

БАРАЋ, Станислава, 1977-
    Angažovana ženska proza u eri narodnog fronta : 
(1934–1956) / Stanislava Barać. - Beograd : Institut za 
književnost i umetnost, 2025 (Beograd : Birograf). - 363 
str. ; 21 cm. - (Studije i rasprave / Institut za književnost 
i umetnost ; knj.59)

Tiraž 150. - Napomene i bibliografske reference uz tekst. 
- Bibliografija: str. 341-353. - Registar.

ISBN 978-86-7095-361-1

a) Ангажована књижевност -- Србија -- 1934-1956  
b) Књижевност -- Феминизам -- Србија -- 1934-1956
v) Књижевнице -- Србија -- 1934-1956

COBISS.SR-ID 181384969




