
LVI 2024 184 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   1 29-Dec-25   20:06:34



КЊИЖЕВНА ИСТОРИЈА излази три пута годишње. Издаје ИНСТИТУТ ЗА 
КЊИЖЕВНОСТ И УМЕТНОСТ, Београд. Уредништво и администрација: 
Краља Милана 2, тел. 2686–036, knjizevnaistorija@ikum.org.rs. Издавање 
овог броја часописа финансира Министарство науке, технолошког развоја 
и иновација. Штампа и повез: Birograf comp, Београд. За издавача: Светлана 
Шеатовић. Ликовно решење: Соња Павловић. Прелом и припрема: Лепосава 
Кнежевић. Тираж: 150 примерака.

УРЕДНИШТВО

Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International (CC BY-NC-ND 4.0)

др Светлана Шеатовић 
научни саветник, главни и одговорни уред-
ник (Институт за књижевност и уметност, 
Београд)

др Бранко Вранеш 
ванредни професор, заменик главног и 
одговорног уредника (Филолошки факултет, 
Београд)

др Зоја Бојић 
научни саветник (Институт за књижевност 
и уметност, Београд)

др Александар Пејчић
научни саветник (Институт за књижевност 
и уметност, Београд)

др Бранко Златковић 
научни саветник (Институт за књижевност 
и уметност, Београд)

др Сања Париповић Крчмар 
редовни професор (Филозофски факултет, 
Нови Сад)

др Бојан Ђорђевић 
редовни професор (Филолошки факултет, 
Београд)

др Предраг Петровић
редовни професор (Филолошки факултет, 
Београд)

др Франсиско Хавијер Хуес Галвес 
ванредни професор (Универзитет Комплу
тенсе, Мадрид)

др Бошко Кнежић 
ванредни професор (Свеучилиште у Задру)

др Горан Радоњић 
доцент (Филолошки факултет, Никшић)

др Персида Лазаревић Ди Ђакомо 
редовни професор (Универзитет „Габријел  
д’ Анунцио“, Пескарa)

др Франсис Р. Џоунс 
професор емеритус (Школа савремених јези-
ка Универзитета у Њукаслу)

др Александар (Саша) Гришин 
професор емеритус, члан Реда Аустралије, 
сарадник Аустралијске академије за науке 
(Канбера)

др Малгорзата Филипек 
редовни професор (Универзитет у Вроцлаву)

др Ала Г. Шешкен 
редовни професор (Филолошки факултет, 
Московски државни универзитет „М. В. 
Ломоносов“)

др Делија Унгуреану 
ванредни професор (Универзитет у Буку
решту, Институт за светску књижевност 
Универзитета Харвард)

др Еухенио Лопес Аријасу 
редовни професор (Универзитет у Буенос 
Ајресу) 

др Александра Пауновић 
научни сарадник, секретар редакције (Ин
ститут за књижевност и уметност, Београд)

Техничка редакција:
Лепосава Кнежевић 
графички дизајнер
др Марија Терзић
научни сарадник Института за књижевност 
и уметност, преводилац за енглески језик
Грозда Пејчић
лектор и коректор

Knjizevna istorija 186 - L.indd   2 29-Dec-25   20:06:34



ISSN 0350–6428
e-ISSN 2738-151X УДК 82

ЧИТАЊЕ ТРАДИЦИЈЕ: Српска књижевност, миграције, сеобе, егзил
Александар Јерков, Kишов Излет у Париз и поетичка рефлексија путовања (9–26)
Милан Д. Вурдеља, Искуство егзила као простор сучељавања културе и природе у 
Зимском љетовању Владана Деснице  (27–41)
Слађана Илић, Избеглиштво и његове последице у приповеци Горана Петровића 
„Матица“ (43–55)
Јелена Милић, Литерарни поход у егзодусно: Парусија, гласови испод папрати 
Славице Гароње (57–72)
Вељко С. Ивановић, Историјске рефлексије над романом Пакрац Владана 
Матијевића (73–102)
Тадија Стефановић, Сеоба идентитета на примеру меморијала српској војсци на 
Виду, Зејтинлику и Кајмакчалану (103–119)

Студије, огледи, прилози
Горан М. Максимовић, Статус књижевног дјела Светозара Ћоровића у 
историјама и прегледима српске књижевности (123–139)
Ранко Поповић, Непрочитани приповједач Радован Тунгуз Перовић Невесињски 
(141–162)
Маја Медан Орсић, Дединчева жена или женски Дединац: о репрезентацији 
женског у поезији Милана Дединца (163–179)
Милена Ж. Кулић, Ангажман и драмска форма у теоријском мишљењу Слободана 
Селенића (181–204)
Марија Шљукић, Рефлекси друштвених и политичких прилика на породично 
гнездо Павловића у Лагуму Светлане Велмар-Јанковић (205–223)
Ивана Танасијевић, Поглед кроз затворени прозор: феноменолошки хијатус 
поезије Војислава Карановића (225–253)
Наташа Гојковић, Перцепција протока времена у роману Кротитељи времена 
Миомира Петровића и Дете у времену Ијана Макјуана (255–281)
Предраг Крстић, Хелдерлин, грци и немци. Једна потрага за националним 
идентитетом (283–305)
Оливера Жижовић, Фаустовски експеримент професора Преображенског у 
„Псећем срцу“ Михаила Булгакова (307–327)
Vedran Cvijanović, Irrationality аnd the Tragic in Eugene O’Neill’s Early Plays (329–341)
Niketa Stefa, Il simbolo dell’ulivo nell’opera di Rainer Maria Rilke (343–359)

КОНТЕКСТИ
Новак Малешевић, Kако екранизовати филозофију? Случај Браће Карамазових 
(363–392)

Knjizevna istorija 186 - L.indd   3 29-Dec-25   20:06:34



Antonio Gurrieri, L’Italie du sud dans les guides touristiques : entre imaginaires 
dominants et discours alternatifs (393–413)

ГРАЂА
Славица Гароња Радованац, Необјављена грађа из Eтнографске збирке Aрхива 
сану: јован воркапић – рукописне збирке са баније (1890) (417–428)
Јован Воркапић, Српске народне пјесме из Баније у бившој војничкој Крајини (429–474)

ПОЈМОВНИК
Лазар Буква, о појму ироније, са сталним освртом на Де Мана (477–496)

ПРИКАЗИ 
Тања Калајџић, Станко Кораћ и српска књижевност у Хрватској (Књижевност / 
Књижевни рад Срба у Хрватској. Ур. Вирна Карлић и Душан Маринковић. Загреб: 
Свеучилиште у Загребу, Филозофски факултет, 2025, 396 стр.) (499–502)
Маша Љ. Петровић, Франкофона рецепција Иве Андрића (Миливој Сребро. 
Иво Андрић у француском кључу: судбина великог писца из „мале“ књижевности. 
Београд: Српска књижевна задруга, 2025, 230 стр.) (503–507)
Софија Д. Филипов Радуловић, Стазама Александра Петрова (Александар 
Петров. Од владике до Господа: есеји и студије. Зрењанин / Нови Сад: Агора, 2025, 
306 стр.) (509–513)
Милица Софинкић, Мисао која не жури, преписка која је метод (Сања Париповић 
Крчмар. Метрика у преписци Светозара Петровића. Нови Сад: Научно удружење 
за развој српских студија, 2024, 270 стр.) (515–518)
Марија Благојевић, Поезија и мишљење: нови хоризонти тумачења поезије 
Новице Тадића (Поезија и поетичка мисао Новице Тадића. Ур. Светлана Шеатовић. 
Београд – Требиње: Институт за књижевност и уметност – Дучићеве вечери 
поезије, 2025, 376 стр.) (519–524)
Снежана Шаранчић Чутура, Ново научно промишљање савремене српске 
фантастике за децу (Драгољуб Перић. Генерација Z, андроиди и папирна 
чудовишта – огледи о савременој фантастичној прози за децу. Нови Сад: 
Филозофски факултет – Међународни центар књижевности за децу Змајеве дечје 
игре, 2024, 191 стр.) (525–531)
Бојана Аћамовић, On Russian Whitman, in a Global Context (Delphine Rumeau. 
Comrade Whitman: From Russian to Internationalist Icon. Boston: Academic Studies 
Press, 2024, pp. 375) (533–538)
Никола Миљковић, Tолстојеви демони и где их наћи (Olivera Žižović. Demoni 
ljubavi: Lav Tolstoj i dubinska psihologija. Beograd: Fedon, 2024, 412 стр.) (539–543)
Павле Зељић, Kратак спис о вековној жудњи човека (Francesco Patrizi. The “Kiss” 
and the Medicine of Love, A Critical Edition of Francesco Patrizi’s Il Delfino. Прир. 
Tommaso Ghezzani. Cham: Palgrave Macmillan, Pisa: Centre for the Study of Medicine 
and the Body in Renaissance, 2025, 140 стр.) (545–550)

IN MEMORIAM
Милослав Шутић, Oглед о руској естетици и теорији књижевности  
(Научни подухват Јурија Борјева) (553–562)

Knjizevna istorija 186 - L.indd   4 29-Dec-25   20:06:34



Literary History Nо. 186
Journal of Literary Studies

UDK 82

Readings of Tradition: Serbian Literature, Migration(s), Exile
Aleksandar Jerkov, Kiš’s The Paris Trip and the Poetic Reflection of Travel (9–26)
Milan D. Vurdelja, The Experience of Exile as a Space of Confrontation Between 
Culture and Nature in Vladan Desnica’s Winter Holiday (27–41)
Slađana Ilić, Refugalism and its consequences in Goran Petrović’s Story „Matica“ 
(43–55)
Jelena Milić, Literary Journey to the Exodus: Parousia: Voices Under the Ferns by Slavica 
Garonja (57–72)
Veljko S. Ivanović, Historical Reflections on Vladan Matijević’s Novel Pakrac (73–102)
Tadija Stefanović, Migration of Identity in the Example of Memorials to the Serbian 
Army at Zejtinlik, Vido, and Kajmakčalan (103–119)

STUDIES, ESSAYS, CONTRIBUTIONS
Goran M. Maksimović, The Status of Svetozar Ćorović Literary Work in History  
and Reviews of Serbian Literature  (123–139)
Ranko Popović, The Unread Storyteller Radovan Tunguz Perović Nevesinjski (141–162)
Maja Medan Orsić, Dedinac’s Woman or the Feminine Dedinac: On the Representation  
of the Feminine in the Poetry of Milan Dedinac (163–179)
Milena Ž. Kulić, Engagement and Dramatic Form in the Theoretical Thought of 
Slobodan Selenić (181–204)
Marija Šljukić, The Panorama of Social and Political Reflections on the Pavlović Family 
Nest in Svetlana Velmar-Janković’s Lagum (205–223)
Ivana Tanasijević, A View Through a Closed Window: The Phenomenological Hiatus of 
Vojislav Karanović’s Poetry (225–253)
Nataša Gojković, The Perception of the Flow of Time in Miomir Petrović’s  Krotitelji 
vremena and Ian McEwan’s The Child in Time  (255–281)
Predrag Krstić, Hölderlin, Greeks, and Germans: A Quest for National Identity (283–305)
Olivera Žižović, Professor Preobrazhensky’s Faustian experiment in Mikhail Bulgakov’s  
“Heart of a Dog” (307–327)
Vedran Cvijanović, Irrationality and The Tragic in Eugene O’neill’s Early Plays  
(329–341)
Niketa Stefa, The Symbol of Oil and the Olive Tree in the Work of  Rainer Мaria Rilke 
(343–359)

Contexts
Novak Malešević, How to Bring Philosophy to the Screen? The Case of The Brothers 
Karamasov (363–392)
Antonio Gurrieri, Southern Italy in Travel Guides: Between Dominant Imaginaries and 
Alternative Discourses (393–413)

Knjizevna istorija 186 - L.indd   5 29-Dec-25   20:06:34



LITERARY MATERIALS
Slavica Garonja Radovanac, The Unpublished Material From the SASA Ethnographic 
Collection: Jovan Vorkapić – Manuscript Collections from Banija (1890) (417–428) 
Jovan Vorkapić, Serbian Folk Songs from Banija in the Former Military Krajina (429–474)

Terminological Guide
Lazar Bukva,  On the Concept of Irony, with Continual Reference to De Man (477–496)

(CRITICAL) REVIEWS AND NOTES 
Tanja Kalajdžić, Stanko Korać and Serbian Literature in Croatia (Literature / Literary 
Work of Serbs in Croatia. Ed. Virna Karlić and Dušan Marinković. Zagreb: University of 
Zagreb, Faculty of Philosophy, 2025, p. 396) (499–502)
Maša LJ. Petrović, The Francophone Reception оf Ivo Andrć (Milivoj Srebro. Ivo Andrić 
in the French Key: The Fate of a Great Writer from “Small“ Literature. Belgrade: Serbian 
Literary Cooperative, 2025, p. 230)  (503–507)
Sofija D. Filipov Radulović, On the Paths of Alexander Petrov (Aleksandar Petrov. From 
Bishop to God: Essays and Studies. Zrenjanin / Novi Sad: Agora, 2025, p. 306) (509–513)
Milica Sofinkić, A Thought That Doesn’t Hurry, Correspondence That is a Method 
(Sanja Paripović Krčmar. Metrics in the Correspondence of Svetozar Petrović. Novi Sad: 
Scientific Association for the Development of Serbian Studies, 2024, p. 270) (515–518)
Marija Blagojević, Poetry and Opinion: The New Horizons of Interpreting Novica 
Tadić’s Poetry (Poetry and the Poetic Thought of Novica Tadić. Ed. Svetlana Šeatović. 
Belgrade – Trebinje: Institute for Literature and Art – Dučić’s Poetry Evenings, 2025, p. 
376) (519–524)
Snežana Šarančić Čutura, The New Scientific Thinking of Contemporary Serbian 
Fantasy Prose for Children (Dragoljub Perić. Generation Z, Androids and Paper Monsters 
– Essays on Contemporary Fantasy Prose for Children. Novi Sad: Faculty of Philosophy – 
International Center for Children’s Literature Zmaj’s Games, 2024, p. 191) (525–531)
Bojana Aćamović, On Russian Whitman, in a Global Context (Delphine Rumeau. 
Comrade Whitman: From Russian to Internationalist Icon. Boston: Academic Studies 
Press, 2024, p. 375) (533–538)
Nikola Miljković, Tolstoy’s Demons and Where to Find Them (Olivera Žižović. Demons 
of Love: Leo Tolstoy and Deep Psychology. Belgrade: Fedon, 2024, p. 412) (539–543)
Pavle Zeljić, A Short Essay on the Centuries-Old Man’s Desire (Francesco Patrizi. The 
“Kiss” and the Medicine of Love, A Critical Edition of Francesco Patrizi’s Il Delfino. Ed. 
Tommaso Ghezzani. Cham: Palgrave Macmillan, Pisa: Centre for the Study of Medicine 
and the Body in Renaissance, 2025, p. 140)

IN MEMORIAM 
Miloslav Šutić, The Review of Russian Aesthetics and Literary Theory (The Scientific 
Undertaking of Yuri Borev) (553–562)

Knjizevna istorija 186 - L.indd   6 29-Dec-25   20:06:34



Институт за књижевност  
и уметност, Београд

lazarb501@gmail.comЛазар Буква

О ПОЈМУ ИРОНИЈЕ, СА СТАЛНИМ  
ОСВРТОМ НА ДЕ МАНА1 2

1 Наслов овога рада парафраза је наслова чувене Кјеркегорове књиге О појму ироније, 
са сталним освртом на Сократа. Де Манов текст који разматрамо и сам је парафраза 
првог дела тога наслова. 
2 Реч је о предавању Појам ироније које је Де Ман одржао на Универзитету у Охају, 4. 
априла 1977. Касније се оно нашло међу текстовима постхумно објављене Естетичке 
идеологије (1996). 

Апстракт: У два наврата је Де Ман опсежно писао о проблему иро-
није, и то са врло различитих становишта. Док је у Реторици темпо­
ралности (1969) иронију схватао као моменат ауторефлексије, у Појму 
ироније (1977) такво схватање напушта и закључује да иронију чине, 
пре свега, хаос, лудило и грешка. И у једном и у другом тексту, међу-
тим, име Фридриха Шлегела игра пресудну улогу. Показаћемо какву 
функцију у схватању Шлегелове ироније има Де Маново особено (по-
грешно) читање Фихтеа. Размотрићемо шта чини суштину фрагмен-
тарног писања и како се иронија односи према алегорији. Најзад, поза-
бавићемо се временском структуром ироније и алегорије и показати у 
ком смислу временитост ојачава њихову међусобну везу. 

Кључне речи: иронија, алегорија, време, Фридрих Шлегел, Пол де 
Ман, романтизам, идеализам, троп, језик, субјект

We might do something for the theory. Germanize it ‒ чује се неизго
ворено, сасвим џојсовски и малигеновски, на страницама Де Ма-
новог предавања о иронији.2 Те речи могу, поред његовог имена, 
зазвучати и злослутно, мада је тема германизације овде далеко сло-
женија него што се у први мах чини. Она призива личност која го-
вор о иронији диже на неслућено висок ниво, понад свих примера 
и дефиниција из уџбеника реторике. Реч је о Фридриху Шлегелу, за 
Вејна Бута фигури тмурној, тевтонској, невеселој (в. De Man 1996: 
167). За Де Мана пак, како су године пролазиле, све је више долазило 
до једначења Шлегеловог имена са самом сржи и задатком критике. 

Специфичност Шлегеловог положаја у историји књижевнотео
ријске мисли одређена је радикалном неухватљивошћу и непри-
падањем. Годинама, као фриволна интелектуална наказа, одбаци-
ван од Хегела (који му ипак није само именом сличан), Шлегел је 
у последњих неколико деценија доживео теоријску рехабилитацију 
– истина, често и натегнуту, и пренагљену. Ако у време конструк-
ције идеалистичких система није био довољно „озбиљан“, општи, 
систематичан, у доба постструктуралистичког превредновања по-

Књижевна историја (0350–6428), 57/186 (2025) 
оригинални научни рад 

82.0

ORCID 0009-0009-9291-5956 
https://doi.org/10.18485/kis.2025.57.186.22

Knjizevna istorija 186 - L.indd   477 29-Dec-25   20:07:00



478 Лазар Буква

стао је претходник Ничеов, пантекстуалистичко чудовиште у борби 
против метафизике и система. Али истина ни овде, као ни у другим 
случајевима ‒ није на средини. Она је негде далеко. И то тако далеко 
да себи не можемо обећати разумевање свеукупног Шлегеловог по-
ложаја и значаја. 

Премда се чини да, у односу на енглески, француски, па и ита-
лијански доживљај ироније залазе исувише у мрачни, немачки свет 
строге теорије и филозофије, Шлегелова списатељска прегнућа дои-
мала су се његовим сународницима напросто недовољно немачким. 
Недостајала им је чврста и озбиљна структура, невесела и стрепећа 
препуштеност повесном току. Фридрих Шлегел био је, у своје време 
и још дуго након своје смрти, управо ексцес у тевтонској духовној 
историји, тако да се није стварно знало шта с њим чинити. Де Ман, 
говорећи о Кјеркегоровом појму ироније, тврди да је Данац читаву 
теорију повести изумео како бисмо се једном за свагда решили Шле-
геловог имена. А о томе како се Шлегел разуме у проучавањима не-
мачке књижевности, Де Ман каже следеће:

Једва би хиперболично било рећи (могао бих бранити ову тврдњу) да је 
читава дисциплина Germanistik створена једино зато да се избаци Фри-
дрих Шлегел и да се заобиђе изазов који Шлегел и Lucinde представљају 
за читав концепт академских студија које би се немачком књижевношћу 
бавиле ‒ озбиљно (De Man 1996: 168).

Овакво избегавање једног имена, његово испуштање и заоби-
лажење има свој дубоки разлог у потреби (свакако не искључиво 
немачкој) да се изнађе кохерентан, органски, целовит концепт исто-
рије и културе. Шлегел дестабилизује устаљени, предвидиви ток по-
вести, и у том смислу јесте појава несхватљива, преступничка. Неки 
дијалектиком надахнут поглед инсистирао би управо на дестабили-
зацији као ономе што историјски ток у дубљем смислу враћа самоме 
себи, и чини га кохерентним онда када су пукотина и преступ већ 
aufgehoben. Али питање је да ли се у том случају заиста узима у обзир 
многоликост и неухватљивост Шлегеловог дела; оно би морало бити 
поједностављено како би ступило у дијалектичко кретање. С друге 
стране, тврди Де Ман, ни они који бране Шлегела од напада за про-
извољност и површност, и доказују како је реч о озбиљном писцу, не 
чине му ништа већу услугу. И у овом случају пренебрегнута је спе
цифична, заплетена и сложена разуђеност овог ироничара. 

Ко је, најзад, Шлегел? Могло би се казати да његова судбина у 
историји немачке књижевности одговара самом начину на који се 
појављује иронија, прекидајући устаљени и хомогени ток, деста-
билизујући значење, ометајући разумевање. Рецепција Шлегеловог 
дела била би, тако, својеврсна алегорија ироније (да се изразимо де-
мановски). Али иронија која је довела до такве Шлегелове судбине 
не може никако бити класична реторичка иронија, коју границе 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   478 29-Dec-25   20:07:00



479Појмовник

интерсубјективности и комуникације увек обуздавају и враћају 
са онтолошког, понекад монструозно ванљудског нивоа, на ниво 
друштвености и духовитости. Не ради се, код Шлегела, ипак, ни о 
искључивости која уврежену, књижевну иронију изопштава, јер по-
стоји читава једна класификација и градација ироније у текстовима 
какав је О неразумљивости (1800), једно од најдубљих Шлегелових 
дела. Иронија може да иронише и себе саму, да покрене другу иро-
нију која је већ запала у инерцију или манир. Читав тај чудесни ре-
торички и онтолошки обзор утемељен је Шлегеловим „одређењем“ 
ироније као „перманентне парекбазе“ (Schlegel 1963: 85). Да о овом 
„ек“ морамо водити рачуна произлази из тога што иронија није 
само моменат ауторефлексије, дистанце, надоградње и коментара, 
већ и преступ који је пре свега иступ из дотадашњег мисаоног и 
фигуралног тока, иступ негде – у страну, у даљину; измештање које 
није нужно дијалектичко напредовање али није ни пука регресија, 
исцељење, враћање на почетак. Иронија је скоковито иступање, из-
ненађење у хомогеном току, дестабилизујући стакато. Она свакако 
захтева подлогу смисла над којом се може разигравати и унутар које 
може чинити пресеке у ткиву значења ‒ али та подлога никада је 
не може апсорбовати. Иронија није негативни моменат који служи 
имунизацији подлоге и смисла. Она наступа одводећи смисао у не-
предвиђено. Де Ман каже: „[...] доведен до врхунца, иронијски дух 
може све растворити у бескрајном ланцу чинилаца. Не иронија, већ 
жеља да се иронија разуме, чини да се тај ланац заустави“ (De Man 
1996: 166). И још:

Начин да се иронија заустави јесте разумевање, разумевање ироније, 
разумевање иронијског процеса. Оно ће нам омогућити да контроли-
шемо иронију. Али шта ако је иронија увек иронија разумевања [...] (De 
Man 1996: 166)?

Оно што питање компликује налази се у Шлегеловом одређењу 
ироније као перманентне парекбазе. Иронија тако не представља 
само претећи тренутак, након којег се, уз извесне напоре, може 
вратити првобитном току. Она је заправо непредвидива могућност 
себе саме у сваком тренутку, све време. Овај парадокс „сталног пре-
ступа“ не може се, међутим, свести на неки нови хомогени ток, али 
се свакако може поставити питање: У каквом односу стоје иронија 
и време, иронија и трајање? најзад: Како се једна спрам друге односе 
иронија и алегорија, о којима је, неколико година раније, Де Ман 
писао у контексту реторике темпоралности (в. De Man 1975)? Пи-
тање постаје утолико интересантније што сам Де Ман Шлегелово 
одређење ироније допуњава на следећи начин: „Иронија је перма-
нентна парабаза (sic!) алегорије тропа“ (De Man 1996: 179). 

Али да бисмо се суочили са проблемом времена, ироније и але-
горије, морамо најпре сагледати у ком се смислу код Де Мана јавља 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   479 29-Dec-25   20:07:00



480 Лазар Буква

израз „алегорија тропа“. Шта је, дакле, та алегорија над којом иро-
нија врши своју перманентну парабазу? 

Ствари почињу да се усложњавају. Полазећи од Шлегеловог фраг-
мента Лицеум 37, у којем су присутни филозофски изрази карактери-
стични за Фихтеово Учење о науци, Де Ман улази у детаљну анализу 
фихтеовске филозофије и термина као што су Selbstbeschränkung 
(самоограничење), Selbstschöpfung (самостварање), Selbstvernichtung 
(самоништење). Де Ман инсистира на фихтеовском пореклу тих 
појмова и, уопште, на Фихтеу као неминовној подлози за разуме-
вање Шлегела. То схватање не одудара много од става прихваћеног 
када је реч о проучавању јенског романтизма. Фихте снажно утиче и 
на најдубљој теоријској равни и у ужем биографском смислу. Ипак, 
оно што привлачи пажњу јесте само Де Маново тумачење Фихтеа, 
за које заиста можемо рећи да представља неизбежну основу свега 
онога што ће касније бити казано о иронији. Али, та исцрпна ана-
лиза фундамената Фихтеове филозофије садржи у себи и један обрт, 
трик кривотворитеља, не тако редак кад је Де Ман у питању. 

Фихтеово постављање Ја, и с њим, нужно, Не-ја, као почетка све 
филозофије, не тиче се, по Де Ману, ни трансценденталног, а камоли 
искуственог Ја. Оно је напросто логичка и језичка нужност којом 
празно јаство поставља своју супротност, без икаквог дијалектич-
ког развијања. „Фихте говори о сопству као о својству језика, као 
о нечему што је суштински језичко“ (De Man 1996: 172). Наравно, 
потребно би било (да се изразимо попут Ф. Шлегела у писму брату 
Аугусту) „125 страница текста“ да разазнамо да ли и какву улогу 
уопште језик игра у фихтеовском постављању сопства. Свакако да 
се, након века интензивног промишљања проблема језика, такав ус-
лов може схватити као неизбежан за сваку ауторефлексију. Де Ма-
ново тумачење може бити употребљено против Фихтеа, као доказ 
једног превида, али никако не може бити приписано самом значењу 
Фихтеовог текста.3 Свођење трансценденталног хоризонта на ло-
гички, а логичког на језички, јесте изведено у духу постструктура-
лизма, али никако не у духу постструктуралистичке опрезности и 
инсистирања на разлици међу текстовима. Појмови који у Шлеге-
3 Неутемељеност Де Мановог читања Фихтеа могла би се доказивати на много начина. 
Обратићемо пажњу само на један аспект: Фихте још на самом почетку Учења о науци 
(1794) каже да став А = А формално важи увек, али се из њега не може закључити 
о нужној егзистенцији А. Дакле, из „А је А“ не следи „А постоји“. Са Ја ствар стоји 
потпуно другачије: управо зато што сваки став А = А бива постављен у Ја, онда 
када кажемо Ја = Ја, подразумева се и „Ја постојим“ (в. Fichte 1971). Несумњивост 
формалног идентитета своје важење задобија тек као постављено од стране Ја, што 
значи да Ја нужно постоји, и једнако за себе тврди Ја = Ја. Следствено томе, Ја се не 
може поистоветити са ма којим језичким знаком, нити се привилеговати искључиво 
због своје општости. Оно је привилеговано утолико што, заједно са својим мисаоним 
постављањем, подразумева егзистенцију, а то већ говори у прилог непосредне 
везе између мишљења и бивствовања, што Де Манов трополошки, језички систем 
(приписан Фихтеу) никако не би могао засновати. 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   480 29-Dec-25   20:07:00



481Појмовник

ловом фрагменту имају литерарно значење воде порекло из Фихте-
ове филозофије, а оно што чини Де Ман јесте да их и у оквирима 
филозофије врати на језичко па, следствено томе, и на књижевно. 
Ова транслација извршена је готово по некаквом аутоматизму. Она 
нема карактер унутарњег читања текстова метафизике, које доводи 
до парадокса и апорије. Де Ман чини нешто што код Дериде срећемо 
ретко, па и код самог Де Мана готово никад када је реч о суштин-
ским текстовима. 

Али, оставимо по страни проблем овог кривотворења, јер он је 
далеко мање важан и, колико му се год опирали, нашло би се много 
разлога да такво тумачење ипак заступамо, и одбранимо. Важнија 
је подлога коју Де Ман таквим читањем Фихтеа ствара „перманент-
ној парекбази“. Без специфичног схватања Фихтеа не би био видљив 
ни Де Манов допринос разматрању проблема ироније. Отуда ћемо 
следити Де Мана кроз овог врло лингвистизираног Фихтеа, и поку-
шати да докучимо каква се стратегија крије иза таквог интерпрета-
тивног померања. 

Сопство, наиме Ја и Не-Ја постављени су као саприпадни једно 
другом, као сама језичка нужност. Они немају карактер дијалектич-
ког односа у хегеловском смислу, јер овде Не-Ја није изведено као 
крајња консеквенца једног потенцираног Ја, већ је постављено та-
корећи истовремено с њим, као његов логички и језички корелат. 
И Ја и Не-Ја савршено су празне одредбе, и јесу Selbstbeschränkung 
и Selbstbestimmung само у њиховом најопштијем виду, без икаквих 
обележја и карактеристика. 

Те празне одредбе јесу услов сваког будућег разликовања осо-
бина и обележја. Оне су основ будућег система разлика, основ који 
је и сам постављен заправо ниоткуда, којем не претходи никаква ло-
гика, већ који јесте језичко у самој његовој првобитности. Setzen (по-
ставити) претходи систему језика и логике, и управо зато не може 
бити утемељено ма каквом логиком. То је чин, дело, сила која прет-
ходи сваком систему. Онда, међутим, када је систем већ успостављен 
кроз празна одређења Ја и Не-Ја, могућа је даља интерференција тих 
одређења и успостављање мноштва обележја и разлика, настајање 
значења и, уопште, света знакова. Настајање обележја изводи се тек 
делимичним поклапањем и делимичним разликовањем Ја и Не-Ја, 
али читав систем остаје дубоко језички, чак структуралистички. 

Настајање разлика изводи се оним што је у логици познато још 
као суд. Али импликације које Де Маново схватање суда овде за-
добија не могу бити схваћене без разматрања значаја проблематике 
суда уопште, у идеалистичкој филозофији. Шелинг је говорио о 
идентитету субјекта и објекта (о индиферентном трећем у којем се 
једначе), као о самом значењу Апсолута, бивствовања. За ту иденти-
фикацију потребан је суд „А је Б“. Али, то није довољно. Потребно 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   481 29-Dec-25   20:07:00



482 Лазар Буква

је суд размотрити са становишта А и са становишта Б. Њихово зна-
чење неће бити исто, мада, формално, међу њима нема никаквих 
разлика. Ту проблематику Шелинг је подробније обрадио у Расправи 
о слободи (1809), у којој се говори о импликацији и експликацији, да-
кле, дословно, о замотавању и одмотавању. Суд „А је Б“ експлицира 
А („Коњ је животиња“), али немогуће је успоставити симетрију „Б 
је А“, на истинит начин. Долази, дакле, до обрта који спречава на-
стајање бројних софизама у којима се А потпуно једначи са Б, појам 
„коњ“ у потпуности с појмом „животиње“. 

Одмотавање и замотавање које Шелинг примећује као да у до-
број мери наслућује Де Маново схватање суда. Али још нисмо ушли 
у превласт тропологије и потребно је још се неко време задржати на 
природи суда, индиференцији субјекта и објекта, присутној у фило-
зофији немачког идеализма. 

Обично у суду „А је Б“ сматрамо да нешто сазнајемо о А или о 
Б. Али, далеко се ређе питамо шта је значење самог „је“, копуле која 
повезује субјект и објект (у случају идеализма). „Је“, јер је од „бити“, 
казује увек нешто и о значењу бивствовања. Али, ако „је“ напросто 
повезује субјект и објект, и ако је очитовано у њиховом идентитету, 
онда значење бивствовања јесте управо идентитет субјекта и објекта, 
шелинговска индиференција, у складу са старим идеалистичким 
науком. Хелдерлин, међутим, у једном кратком али пребогатом тек-
сту Суд и бивствовање, говори управо о радикалној подељености 
као основу сваког идентитета чак и у случају кад кажем „Ја сам Ја“, 
или нарочито у том случају, јер управо Ја, да би било Ја, мора се по-
делити и тако освестити себе. Бивствовање се, међутим, указује као 
повезивање субјекта и објекта, али тако да се они не могу без штете 
за сваког од њих раздвојити. Идентитет то не нуди, и остаје заувек 
расцепљен у себи (в. Helderlin 1990: 14). 

Сва ова разматрања указују на то да се проблематика суда не 
може тако лако препустити школским вежбањима из формалне ло-
гике. Само разумевање бивствовања зависи од приступа суду. Али 
Де Ман проблематичност суда открива на нешто другачијем месту. 
Сваки синтетички суд, наиме, подразумева колико сличност толико 
и разлику. Ако хоћу субјекту да припишем неку особину, не могу 
се просто таутолошки вртети у „А је А“ (мада и то, по Хелдерлину, 
носи довољно разлике у себи); морам се усудити на изједначавање 
субјекта с нечим што му, строго логички, није једнако. Када кажем 
„коњ је животиња“, признајем (каже Де Ман) да постоје и друге жи-
вотиње, од којих се коњ разликује. Ја дакле не једначим појам „коња“ 
с појмом „животиње“, већ подразумевам да је „коњ“ само део појма 
„животиње“. Али језички, ја заправо све време једначим (и ту на-
стају безбројни стари софизми). У строго језичком смислу, изјед-
начио сам оно што појмовно није једнако. Наступила је, дакле, не 
логичка једнакост већ синегдоха, фигура! Сваки суд постаје фигу-

Knjizevna istorija 186 - L.indd   482 29-Dec-25   20:07:00



483Појмовник

ративан, јер подразумевам нешто више него што сама граматика и 
логика могу да подрже. Окрећем значење од њега самог, и чиним га 
фигуративним. 

Запитајмо се само какве последице на питање бивствовања и 
суда има овај Де Манов закључак. Ако је бивствовање једначење 
онога што се једначи само фигуративно, само кроз троп, онда и не 
постоји некакво парменидовско „цело“ и идеалистичко „треће“ у 
којем се стапају субјект и објект, већ биће постаје насилна, дејствена, 
перформативна инстанца која спаја оно што логички не може да 
се споји, која изводи спој само силом реторике. Бивствовање тако 
трајно бива удаљено од самог себе, бескрајно се одражавајући у си-
стему тропа. Не постоји, дакле, логичка основа, идеалистички по-
четак од којег се, као недвосмисленог, може наставити ка изградњи 
система. Сваки систем јесте систем тропа. Фихтеова филозофија је 
фигуративна мрежа преносних значења установљена постављањем 
празног Ја. О празном Ја, каже Де Ман, можемо мислити као о „бес-
крајно покретљивом, еластичном сопству“ (de Man 1996: 175), нечему 
што, попут Китсове “negative capability”, ствара у себи простор за сва 
обележја и разлике, а сáмо се не може поистоветити ни са једном 
од њих. Остаје празно и, управо због тога, бескрајно прилагодљиво. 
Китс тиме дефинише срж песничког, стваралачког доживљаја. Фих-
теово Ја, отуда, не само што омогућује бујање система тропа, већ је у 
овом смислу обухваћено и књижевним, песничким стварањем. Си-
стем тропа који настаје у Фихтеовом систему, установљен је, међу-
тим, перформативним моментом, постављањем, „силом setzen“ (De 
Man 1996: 176). Догађа се прелаз од перформативног ка системском 
и трополошком, при чему граничник остаје празнина еластичног Ја. 
Али, и онда када се већ пређе у систем тропа, настајање разлика и 
обележја одвија се у складу са врло прецизном нарацијом. Та чиње-
ница допушта Де Ману да у трополошком систему види алегорију. 
И то: „алегорија, приповедање о интеракцији између тропа, с једне 
стране, и перформативног постављања, с друге“ (De Man 1996: 176). 

Занимљиво је да језички и књижевни карактер који Фихтеова 
филозофија добија Де Мановим тумачењем у доброј мери одудара 
од усвојене слике постструктуралистичког читања филозофије ‒ на-
рочито филозофије која припада сржи метафизике. Фихте није под-
вргнут дубинском, унутарњем читању, при којем текст властитим 
појмовима бива доведен у апорију. Не упућује се на примат логичког 
над језичким, мисли над изразом како би се аналитички доказало 
да је тај примат насилан и да се не може утемељити самим собом, 
већ да користи стратегије оних модуса (језичког, на пример) које 
тежи да потисне. Напротив, Фихте се овде од почетка показује као 
дубоко језички, реторички, књижевни мислилац. Систем циркули-
сања обележја, настајања разлика, подсећа заправо на структурали-
стичке системе знакова. Осим тога, Фихте, у Де Мановом читању, 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   483 29-Dec-25   20:07:01



484 Лазар Буква

остаје савршено свестан перформативне основе таквог језичког и 
логичког система. Он, дакле, и не верује да је систем утемељен не-
миновним постављањем сопства, чија се неминовност изводи из 
саме природе мишљења. Не, пре сваког суда, пре сваке логике стоји 
сила постављања. То је исход до којег и Де Ман и Дерида долазе ре-
довно, улазећи у „посао деконструкције“. Али Фихте се овде чини 
савршено самосвесним, експлицитним, тако да нема места чак ни за 
амбиваленцију, за колебање између трополошког и мисаоног. Такву 
самосвест постструктуралисти су углавном приписивали тихим, 
скрајнутим фигурама у историји филозофије, чија је мисао остала 
у сенци хегемоније система метафизике. Такав би, дакле, третман 
много више одговарао самом Фридриху Шлегелу него Фихтеу. У Де 
Мановој режији, читаво Фихтеово појављивање јесте само „закра-
буљени плес“. Де Ман мора бити савршено свестан да Фихтеа није 
ни дотакао појмовима Учења о науци. Они су од почетка враћени на 
књижевни ниво и стварају маску чију улогу тек треба протумачити. 

Вратимо се Де Мановој „дефиницији“ ироније: перманентна 
парабаза алегорије тропа. Јасно је да „перманентна парабаза“ овде 
припада Шлегелу, а „алегорија тропа“ Фихтеу. Али, ако је Фихте тај 
у тропима заробљени, бескрајно самосвесни и, најзад, потпуно књи-
жевни, наративни аутор, шта је онда перманентна парабаза таквог 
система? Шта представља Шлегел у односу на Фихтеа? 

Ако је парабаза увек и дестабилизација смисла, онда тропо-
лошки систем који обезбеђује смисао бива непрестано прекидан 
покретом ироније, тако да се односи унутар језика и логике чине 
сасвим несигурним, упитним. Шлегеловска иронија у колебање до-
води један фихтеовски књижевни, фигурални систем. Долази до 
чудног обрта: Шлегел се за тренутак чини „озбиљнијим“ од Фихтеа. 
Док су једначења, судови, обележја, настали у систему тропа, у миса-
оном смислу лажни, дакле фигуративни, постављени, иронија која 
перманентно прекида тај ток чини се као могућност ранијег, дубо-
ког метафизичког мишљења својственог немачком идеализму. Она 
као да чисти и раскринкава гомилу некакве „неозбиљне“ литературе 
и враћа ствари самима себи, у тишини мисаоног тока. Интервенција 
ироније није тек спорадична, она се догађа стално. Тај отпор тропу 
може се схватити и као чишћење простора за спекулацију. Шлегел 
би тада био пример идеалистичког мишљења, а Фихте фриволни, 
двоглави (литерарно-филозофски) монструм којег треба пустити да 
се изигра парадоксима и затим заобићи линијом озбиљног герман-
ског писања и теорије. Такво би схватање и за деконструкцију било 
чист ексцес, а Де Ман би се показао као неко ко успева да се реши 
трополошких чворова и стане на чврст терен мисли и дијалектике. 

Ствар са Шлегелом, међутим, много је сложенија. Свакако да 
иронија јесте трајно ометање фигуралног ланца, система тропа, али 
она због тога још увек не постаје сила идеалистичке спекулације. 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   484 29-Dec-25   20:07:01



485Појмовник

Де Ман нарочиту пажњу посвећује побијању мишљења Кјеркегора, 
Бенјамина, Сондија, људи који су иронију тумачили на врло надах-
нут начин, па ипак је враћали у окриље дијалектике и метафизике. 
У свакоме од та три тумачења иронија се потчињава или сопству 
или дијалектици или историји, дакле главним појмовима немачког 
идеализма. Де Ман таквом схватању супротставља одломак из Шле-
геловог есеја О неразумљивости, где се управо немогућност разу-
мевања показује као оно што свет још увек држи на окупу, и чува 
самосталност Другог. Када би све постало разумљиво, могло би се и 
растројити, деконструисати, уништити. Залог неразумљивости јесте 
залог постојања. Свет почива на иронијском хаосу неразумљивости. 

Али, Де Ман нас подсећа да је тај хаос код Шлегела дефинисан 
управо као „грешка, лудост и глупост“ (De Man 1996: 184). У том 
светлу се Шлегелова иронија чини као неизбежно суочавање са 
нужношћу пометње и несхватања. Не постоји, дакле, некаква узви-
шена идеалистичка ћутња на коју је могуће вратити се када напу-
стимо разиграни, књижевни систем тропа. Иронија нам открива да 
је фигурални систем једино подручје разумевања, а и оно је лажно 
јер се заснива на сили, на ничеовски схваћеној војсци метафора, ме-
тонимија и других тропа. Ту „војну“ метафору користи и сам Шле-
гел у фрагменту 82 Атенеума: 

Демонстрације у филозофији су демонстрације управо у смислу војног 
жаргона. Са дедукцијама не стоји ништа боље него с политиком; и у на-
укама се најпре заузима (besetzt) неки терен, па се тек онда доказује своје 
право на њега (Schlegel 1882: 215).

Филозофија, докази и конструкција смисла остају, дакле, поља 
силе, надјачавања, стратегије. Фихтеовој алегорији тропа не су-
протставља се рационални, спекулативни ум, већ парабаза засно-
вана на заузимању (Besetzung) и постављању (Setzung), дакле на 
истим стратегијама којима настаје и сам трополошки систем. Де 
Ман за иронију каже отприлике оно што важи и за фихтеовску 
алегорију: 

Иронија без сумње има перформативну функцију. Иронија теши, обећава, 
оправдава. Дозвољава нам да употребимо све врсте перформативних је-
зичких функција, за које се чини да излазе из трополошког поља, али које 
су, такође, врло уско повезане с њим (De Man 1996: 165).

Дестабилизација коју иронија врши у односу на алегорију тропа 
јесте, дакле, сукоб једног постављања с другим, борба сила без икак-
вог логичког објашњења које би тој борби претходило. Штавише, 
иронија и алегорија тропа толико су налик једна другој, толико су 
принципијелно изједначене да се у Шлегеловим фрагментима 42 
Лицеум и 140 Атенеум узвишена еластичност иронијског субјекта 
пореди с античком трагедијом, а драма се дефинише управо као 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   485 29-Dec-25   20:07:01



486 Лазар Буква

могућност узимања мноштва лица, то јест небивања ниједним кон-
кретним лицем. Фрагмент 140 гласи: 

Особеност драмског песника састоји се из могућности да са штедром 
великодушношћу себе изгуби у другим лицима; особеност лирског пес-
ника, пак, да љубави пуним егоизмом све вуче к себи (Schlegel 1882: 225).

Положај лирског песника одређен је нешто другачије него код 
Китса, али не заборавимо да је и Китс своју теорију о “negative 
capability” развијао и поводом Шекспира, тако да драмско у алего-
рији тропа и драмско у перманентној парабази те алегорије само 
замућује разумевање односа ироније и алегорије. И једна и друга 
су засноване постављањем, и једна и друга имају у себи елементе 
драме. И једна и друга указују на перформативну улогу језика. Але-
горија, међутим, представља историјски ток, нарацију, континуитет 
смисла у времену, а иронија јесте дестабилизација тога смисла, али 
такође у некој чудној врсти тока и времена јер је реч о перманентној 
парабази (парекбази). То време неће, додуше, иронију вратити под 
окриље метафизичке тријаде сопство-дијалектика-историја, али ће 
свакако закомпликовати однос ироније и алегорије, ироније и вре-
мена, времена и историје. Не чуди, стога, што Де Ман своје преда-
вање завршава мишљу да ћемо о односу ироније и историје моћи 
донети подробнији закључак „тек када овладамо сложеностима пер-
формативне реторике“ (De Man 1996: 184).

Ометање алегорије иронијом не наступа, дакле, унутар система 
опозиција, где се логички супротна обележја по природи ствари 
морају поставити у супротност. Ометање настаје као дејство силе 
другачијег (можда не нужно супротног) смера. Те две силе не могу 
се свести ни на центрипеталну и центрифугалну, јер тада би дошло 
до равнотеже, а једино што иронија чини јесте продубљивање ха-
оса, иступање у предео неразумљивости, напуштање трополошког 
система свешћу о трополошком систему, и укидањем сваке трополо-
гије, укидањем које не доводи до спекулације и логике, већ се само 
изводи уз помоћ тропа и, томе следствено, успоставља нове тропе, 
ако и не као систем (алегорију), онда као дестабилизацију система. 
Намах се може учинити да је иронија управо свест о перформатив-
ном, постављачком и дејственом пореклу сваког система разуме-
вања и алегорије. Таквом мишљењу у прилог иду не само уобичајене 
представе о иронији као о саморефлексији, о трансценденталном 
хоризонту на којем инсистира Шлегел, већ и оно што за Шлегела 
представља специфичност немачке теорије, а чему је Де Ман осетио 
потребу да се врати (Атенеум 110): 

Одлика је узвишеног укуса да увек претпоставља ствари подигнуте на 
другу потенцију. Нпр. копије подражавања, оцене рецензија, додаци 
проширења, коментари на белешке. А Немцима је то нарочито свој-
ствено када је реч о проширењима (Schlegel 1882: 219). 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   486 29-Dec-25   20:07:01



487Појмовник

И још, о Немцима, проширењима и незавршивости (Атенеум 26): 

Немство је омиљени предмет карактеролога, зато што једна нација, уко-
лико је мање довршена, утолико више постаје предмет критике, а не 
историје (Schlegel 1882: 208).

Ово што је казано о немству важи и за иронију, као и за саму 
форму фрагмента, тако својствену јенском романтизму. Много је 
страница написано о томе да је фрагмент нужна форма настајућег 
Система. Фрагментарна форма код романтичара није последица 
случаја, губљења, нестанка текста, као код античких аутора. Код 
њих је она свесна, и наступа као нужни пратилац саме природе ро-
мантичарског духа – утолико су фрагмент и време нужно повезани, 
било кроз прошлост, од које увек остају фрагменти, било кроз бу-
дућност, која на фрагменте приморава јер још увек остаје само на-
слућена, било, најзад, кроз садашњост која никада није и присутност 
Система. Чињеница да је иронија у неминовној вези с фрагментом 
казује нам нешто и о временској форми саме ироније. 

Али пре него што размотримо како ствари стоје с односом из-
међу ироније, алегорије и времена, погледајмо шта казује још један 
Шлегелов фрагмент и потрудимо се да изречено увежемо с другим 
наведеним фрагментима, нарочито оним који говори о дизању до 
„друге потенције“. Део фрагмента Атенеум 51: 

Наивно је оно што је до ироније ‒ или до трајне смене самостварања и 
самоништења ‒ природно, индивидуално или класично, или већ тако 
изгледа (Schlegel 1882: 211). 

Иронија је овде изједначена са сменом самостварања и само-
ништења, управо сменом оних фихтеовских термина који морају 
проћи самоодређење и самоограничење, како би се писало добро, 
како би се уопште ступило у самосвојан систем писања! Не само-
свест и ауторефлексија, већ необуздана сила која хоће све да каже 
и која, баш зато што не уме сама да се ограничи, бива ограничена 
и поробљена од света (в. Лицеум 37)! Ту, заиста, нужно наступа не-
разумевање: фрагменти и јесу фрагменти зато што се готово магне-
тички одбијају и зато што се не могу помирити једни с другима. 
Остаје међу њима исти онај јаз који производи неразумљивост су-
коба двеју сила, иронијске и алегоријске, двеју сила које су у бити 
исте. Супротстављање истог истом, и неразумевање које из тога 
следи, празнина која неразумевање описује ‒ то је сама суштина 
фрагмента. Фрагмент није део неке целине, слагалице, коју је још 
прерано склапати, или за коју се не поседују сви делови. Не, он 
је управо међусобно одбијање делова, при чему сваки од њих по-
стаје целина за себе, али унутар те целине не до краја разумљив, 
несводив на апсолутну мисао. Не чуди, зато, Шлегелово поређење 
фрагмента са јежом (в. Атенеум 206): Wie ein Igel sein! Али Шлегел 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   487 29-Dec-25   20:07:01



488 Лазар Буква

инсистира и на томе да фрагмент мора бити попут малог уметнич-
ког дела. 

Тај нас захтев упућује на врло добро изведено тумачење смисла 
фрагмента које је Родолф Гаше (делимично надахнут Књижевним 
апсолутом Нансија и Лаку-Лабарта)4 дао у предговору издању Ате­
неума (в. Gasché 1991). Главна форма романтичарског писања до-
била је, у Гашеовом читању, врло снажну кантовску позадину. Рекли 
бисмо, међутим, да она у доброј мери одговара и Шелинговој фи-
лозофији из доба када је настао Систем трансценденталног идеа­
лизма (1800). 

Гаше с правом тврди да фрагмент није напросто део целине, ни 
у филолошком ни у филозофском смислу. То би могло да важи само 
за античке ауторе, за које фрагмент никако није био „нужна форма“. 
Нужност која приморава на то да романтичарска дела настају у 
фрагментима, утемељена је још у Кантовој метафизици. 

Напредовање ка Систему, као узрок фрагментарности, одговара 
у доброј мери позицији коју код Канта заузимају регулаторне идеје. 
То су, наиме, идеје којима не одговара нити један феномен, то јест 
њихово постојање у уму не може гарантовати њихову егзистенцију 
уопште. Таква је, рецимо, идеја Бога, чија улога може бити само ре-
гулаторна, дакле чија се функција користи само условно, како би 
ум задовољио своју потребу за кохеренцијом и објашњењем. Вођен 
идејом Бога, ум може потврдити егзистенцију и међусобне везе 
различитих феномена, спроводити морални закон унутар појав-
ног света, али не може постулирати егзистенцију Бога као таквог. 
Питање Божије егзистенције превазилази границе ума, тако да се 
у покушају мишљења тога проблема нужно запада у неразрешиву 
антитетику. 

С друге стране, примарност коју практичка филозофија има 
над теоријском, код Канта, приморава да се запитамо: Како мо-
ралне идеје ума, како, дакле, морални закон, бива примењен на 
појавност? С обзиром на то да примена моралног закона не пот-
пада под каузалност, потребно је пронаћи оно што омогућује да 
морални закон буде формиран и примењен као морално правило, 
у складу са слободом аутономног субјекта. Потребно је, дакле, про-
наћи посредника између идеја практичког ума и самог конкрет-
ног моралног правила. Тог посредника Кант проналази у типици, 
својеврсном закону закона, док је, на нивоу теоријског ума, речи 

4 Нанси и Лаку-Лабарт подробно разматрају везу између фрагмента и Дела. На једном 
месту кажу: „[П]разнина коју окружује круна фрагмената, оцртава управо контуре 
Дела“ (Lacoue-Labarthe, Nancy 1978: 67). Такво схватање могли бисмо упоредити и 
са нашим, које инсистира на празнини неразумевања и магнетичком одбијању као 
условима фрагментарности уопште. С том разликом да, у Књижевном апсолуту, Дело 
бива дефинисано круном фрагмената, а у нашем случају сами фрагменти празнином, 
Делом. Но, та се два схватања врло лако могу свести на исто.

Knjizevna istorija 186 - L.indd   488 29-Dec-25   20:07:01



489Појмовник

било о схематизму ума, посреднику између категорија и појавно-
сти. Тек, међутим, с Критиком моћи суђења Кантова филозофија 
постаје, тврди Гаше, истинска позадина романтичарске фрагмен-
тарности. Посредујућа улога уобразиље, као игре између појавног 
и умног, свакако да се не може свести ни на један од претходних 
посредника, између осталог и зато што представља слободну, то 
јест не чисто сврховиту игру различитих моћи субјекта. Дело уо-
бразиље, ипак, садржи у себи оно што надилази чист појам, али 
и чисто опажање. Она нуди опажању више него што један појам 
може изразити, нуди више него што идеја ума може обухватити 
и, у том смислу, уобразиља надилази и појавност и идеју, јер и јед-
ном и другом додаје нешто што сами у себи нису имали. Она је 
чисто посредовање или, боље речено, услов сваког посредовања, 
па и оног схематског и типичког. Дакле, моћ уобразиље јесте услов 
за примену моралног закона ‒ стога несумњиво спада међу најваж-
није инстанце Кантове филозофије. 

Уметничко дело, као производ слободне игре уобразиље, јесте 
онај вишак, и с обзиром на пуку појавност и с обзиром на чи-
сту идеју ума, који омогућује да се касније, код Шелинга, управо 
дело уметности схвати као прави „органон филозофије“. Апсо-
лут је, тако, код идеалиста, у тесној вези са делом уметничког 
генија. Али чињеница да идеја ума бива изражена вишком чул-
ности, игром представа, јесте заправо оно што тако апсолутизо-
вано дело чини нужно фрагментом. То што остаје појединачно у 
бујању вишка чулности јесте оно што не допушта да се идеја до 
краја каже, да се (по Гашеу) сасвим преведе на појмовни језик, и 
тако заснује Систем апсолутног Духа, онако како га је касније за-
мишљао (и остварио) Хегел. Докле год је уметничко дело најпу-
нији израз Апсолута и бивствовања, докле год оно само јесте 
Апсолут, фрагмент остаје нужна форма писања. Појединачност је 
та која га ограничава, али која га и чува у засебности, целовитости 
и савршености делимично разумљивог а делимично неразумљи-
вог. Отуда фрагмент, у Гашеовом тумачењу, остаје заправо довр-
шено „уметничко дело“ и „јеж“ из Шлегеловог текста. Он није део 
изгубљене, или никад приспеле целине, већ јесте савршен у себи, 
и фрагментаран утолико што је дело киптећи вишак чулности и 
сама идеја ума истовремено. 

Схватање фрагмента као неуклопивог, магнетичког одбијања, 
трајног потврђивања неминовности неразумевања, јесте, у бити, 
друга страна или негатив Гашеовог тумачења. Управо несводивост 
једног уметничког дела, ма колико општа била идеја ума коју у себи 
садржи, чини то дело не до краја разумљивим, чини га, како Шле-
гел каже за књижевност класичне старине, неисцрпивим и увек 
надахњујућим за ново тумачење. Апсолутни Дух каснијих идеали-
стичких система је конкретан (у хегеловском смислу), али општи, па 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   489 29-Dec-25   20:07:01



490 Лазар Буква

би се несводивост карактеристична за дела уметности чинила само 
као још једна непревладана препрека на путу ка довршењу Система. 

Неколико година раније ствари су, и код Шлегела и код Ше-
линга, стајале друкчије. Уметничко дело је Апсолут и фрагмент. А 
фрагмент је и сам Апсолут. 

Већ је сасвим јасна веза између фрагмента и ироније, будући да 
оно што истовремено представља у себи затворени тоталитет и врло 
конкретну, не до краја разумљиву појединачност ‒ чини и структуру 
ироније. 

Остало је, међутим, још да размотримо однос између ироније и 
алегорије, те какву темпоралну основу подразумева свака од њих. 
Де Ман томе проблему посвећује текст Реторика темпоралности, 
али су многе тезе, ту изложене, ревидиране у каснијем Де Мановом 
предавању Појам ироније. 

Укратко, могли бисмо рећи да се у предавању читав проблем 
радикализује и одводи још корак даље. Де Маново схватање иро-
није у ранијем тексту много је дуговало тези о иронији као аутореф-
лексији, као подвојеном Ја и изоловању савршенијег, филозофског 
сопства. За основу свог разматрања ироније он, поред неизбежног 
Шлегела, узима пре свега Бодлеров текст Суштина смеха. Мање 
је важно што тај текст тематизује комику, јер Де Ман и у Рето­
рици темпоралности и у Појму ироније строго разликује иронију 
од комике, и врло радо понавља оно Шлегелово: „са иронијом се 
не треба шалити“ (Schlegel 1882: 393). Није у третирању комике 
суштинска разлика између два Де Манова текста. Она је заправо 
видљива у ауторефлексивној структури ироније код Бодлера. У 
тексту Суштина смеха каже се да је човек врло ретко спреман да 
се смеје самом себи када падне – осим ако није филозоф. Човек 
везан за своје емпиријско Ја способан је само за интерсубјективну 
комику, за друштвени, француски тип духовитости. Али смејати 
се самом себи, то већ захтева дистанцирање од емпиријског Ја и, 
штавише, поимање самог емпиријског Ја као својеврсног Не-Ја, 
које стоји у супротности спрам вишег, самосвесног, трансценден-
талног Ја. Трајно удвајање јаства и дизање на виши ступањ само-
свести, јесте оно што за Де Мана чини бит ироније. 

У каснијем се предавању, међутим, управо такво свођење иро-
није на ауторефлексију и напредовање сопства, критикује као не-
довољно радикална и, у бити, потпуно метафизичка предрасуда. 
Де Ман је тога раскорака у властитом тумачењу свестан, и своје 
предавање стога назива аutocritique. Оставићемо по страни то што 
се идеја о ауторефлексивности побија управо чином ауторефлек
сивности, то јест аутокритике, и сматраћемо и то једном ситном 
демановском иронијом. Много је важнија чињеница да однос из-
међу Ја и Не-Ја, који је успостављен у ранијем тумачењу, касније 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   490 29-Dec-25   20:07:01



491Појмовник

бива задржан само у контексту објашњења алегорије, а иронија се 
управо удаљава од таквог постављања јаства. Једнако је значајна и 
разлика у тумачењу темпоралности. Иронија се у предавању тумачи 
с нагласком на перманентности, на парадоксу трајања преступа. У 
Реторици темпоралности, међутим, њена је структура везана за 
садашњост, тренутност, губљење перспективе прошлости и будућ-
ности:

У практично свим цитатима из Бодлера и Шлегела иронија се јавља као 
један тренутан процес који се одиграва брзо, изненадно и у једном једи-
ном тренутку: Бодлер говори о „снази брзог удвајања“, о „способности 
да се у исти мах буде свој и неко други“. Иронија је тренутна, као „екс-
плозија“, а пад је изненадан (De Man 1975: 281).

У Појму ироније све је радикализовано за један степен: експло-
зивност и изненадност ироније постаје непрестана (и сам тај па-
радокс постаје аура иронијског), а ауторефлексија јаства прелази у 
хаос перформативности и постављања. Однос између ироније и але-
горије описан је, у ранијем тексту, овако:

 У суштини категорија садашњости, иронија не познаје ни памћење ни 
наговештено трајање, док алегорија постоји потпуно унутар идеалног 
времена које никад није овде и сада, него је увек у прошлости или бес
крајној будућности (De Man 1975: 281).

Третман алегорије, иако и сам временом добија на озбиљно-
сти, није се значајније променио. Исто важи и за однос ироније и 
алегорије према знаку и значењу, који је увек обележен темељитим 
неслагањем, дискрепанцијом. Видели смо да се и иронија и але-
горија заснивају на перформативном моменту, на setzen, чину по-
стављања. Управо сличност њиховог порекла учинила је дестаби-
лизацију алегорије иронијом утолико несхватљивијом, развијеном 
мимо сваког система опозиција: присутном у чистом сукобу сила. 
Ипак, и на структурном и на временском плану постоји разлика 
између алегорије и ироније. Алегорија јесте, како је то описао Де 
Ман, немогућност првобитног, а ипак судбинска везаност за њега. 
Она је низ знакова у којем се сваки везује за претходни, али га и 
напушта као нешто неповратно. Алегорија се одвија у кохерентном 
временском току, одређеном заувек одбеглом прошлошћу и никад 
приспелом будућношћу. Временска структура ироније, међутим, са-
свим је различита, било да наглашавамо њену тренутност или, као 
касније Де Ман, перманентност њенога иступа. Обе избијају у чину 
постављања, перформативне силе, али разлика настаје у тренутку 
када се поставља Ја: ту почиње алегорија. Чим је Ја постављено, као 
супротност доспева Не-Ја, и систем међусобног ограничавања и од-
ређивања, судова и размене својстава одвија се као у већ описаној 
фихтеовској алегорији. За разлику од тога, иронија не поставља Ја. 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   491 29-Dec-25   20:07:01



492 Лазар Буква

Она уопште не поставља нити један чврст знак. Па ипак, и сама јесте 
чисто постављање, моћ setzen. 

Шта поставља иронија? Ако постави ма који чврст знак који 
није Ја, завршиће у алегоријском систему, али са толико мање рас-
тегљивости колико тај знак заостаје за бескрајном еластичношћу 
јаства. Алегорија јесте удаљеност значења и знака, али тако да се 
ипак на неком знаку застане и од њега почне развијати аналогни, 
кохерентан систем. Иронија, међутим, управо то никако не чини. 
На питање шта поставља иронија, може се одговорити једино: по-
ставља саму себе. Ипак, чим кажемо „саму себе“, то већ подразу-
мева сопство, рефлексију, Ја. Али иронија није ништа од тога. 

И управо овде дотичемо најдубљу њену срж. Она перманентно 
поставља једино „саму себе“, али тако да то, у језику, увек мора задо-
бити значење јаства. Она је у језику представљена једном грешком, 
сопством које је присутно, а које је, заправо, најдубље порекнуто. Та 
грешка видљива је у чињеници да постављање ироније увек мора 
бити означено у језику неким Ја, сопством, рефлексијом. Лудило и 
хаос ироније јесу управо ова бескрајна, неизмирљива њена удаље-
ност од језика, али тако да она није нешто ван-језичко, нешто у 
трансцендентном смислу неизговориво. Она је кроз-језичка, и чини 
расцеп у језику, грешку која може само да симулира представљање 
али је бескрајно далеко од представљања, и чак казује супротно од 
онога што треба да каже. Када кажемо да иронија поставља „саму 
себе“, ми истовремено тврдимо и оно најтачније и оно што је сасвим 
томе супротно, јер она управо никада не поставља „саму себе“, то 
јест Ја, будући да би тиме одмах постала алегорија. Алегорија се зау-
ставља у свом удаљавању од значења и почиње да гради паралелни, 
кохерентни систем који, упркос свему, остаје схватљив. Несхватљи-
вост ироније је принципијелне природе: оно што је у најбазичнијем 
смислу језиком представљено као грешка, и чак као супротност ‒ 
остаје потпуно неразумљиво. То да језик у чину постављања не раз-
ликује алегорију и иронију, јер једна поставља Ја а друга „саму себе“ 
(дакле, опет Ја), јесте радикална затвореност ироније у „самој себи“ 
(опет немогући и недовољни језик сопства!), тако да удаљавање 
знака од значења никада не престаје, а иронија се наставља у бес-
коначност. Језик се показује као напор заустављања, као својеврсно 
неразликовање алегорије и ироније, тако да алегорија ипак остаје 
сва у језику, а иронија га само пресеца и наставља незнано куда. Да је 
тај процес перманентан, управо говори у прилог тврдњи да се она не 
може вратити у систем, у језичко, да није тек случајност и тренутна 
грешка у језику, већ јесте машење као оно језику најинхерентније; 
штавише, оно што језик чини језиком. 

Какве импликације такво схватање ироније има на временску 
структуру можемо сазнати уколико упоредимо временску суштину 
алегорије и њеног удаљавања од значења, са удаљавањем какво је 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   492 29-Dec-25   20:07:01



493Појмовник

својствено иронији. Суштину временског, када је у питању алего-
рија, Де Ман описује овако: 

Значење садржано у алегоријском знаку може се, дакле, прихватити 
само у понављању (у кјеркегоровском смислу тог израза) неког прет-
ходног знака, с којим се никад не може поистоветити, пошто је битно 
за овај ранији знак да представља чисту претходност (De Man 1975: 
259).

Оно што подстиче временско кретање јесте потреба понављања 
неког знака који постаје недоступан и не може се више поновити. 
Али, у тренутку покушаја његовог понављања, знак постаје адеква-
тан у својој носталгији и чежњи за враћањем. То је сама суштина 
алегорије. Иронија је, међутим, лишена било какве адекватности. 
Раскорак који у алегорији настаје у односу између садашњег и про-
шлог знака, јесте значење времена, а иронија је увек у томе раско-
раку, и то не само у односу на претходни знак већ и у односу на 
садашњи. Раскорак је, у најдубљем смислу, језику својствена грешка, 
тако да језик увек и свуда јесте у апсолутном раскораку. Иронија, 
дакле, није време, али није ни вечност, мимо времена испуњено бив-
ствовање. Она је временовање времена. 

Тај израз користимо у нешто другачијем значењу од Хајдегеро-
вог. Разматрајући три аспекта синтезе код Канта (апрехензију, ре-
продукцију и рекогницију), Хајдегер закључује да оне одговарају 
трима аспектима времена: садашњости, прошлости и будућности. 
Апрехензија делује кроз повезивање различитих „сада“, синтети-
сање мноштва. Она повезује не-више-сада са садашњим опажајем. 
Репродукција оприсутњује неко прошло „сада“, с тим да сама чиње-
ница тога осадашњења бившег подразумева јединство садашњости 
и прошлости, кохерентност и хомогеност онога што чини „сада“ као 
такво. Ако би његова природа била радикално промењена, призи-
вање прошлог момента никада не би било могуће. У томе се светлу 
и апрехензија у доброј мери показује блиска репродукцији, јер и 
везивање тек-прошлог-сада са „садашњим сада“ јесте некакво чу-
вање прошлог, и настављање кохерентног низа. Али, каже Хајдегер, 
да би постојала репродукција, неопходно је постојање самог про-
дуковања. А продуковање подразумева да се већ унапред омогућује 
повезивање прошлог са садашњим, већ унапред установљује једин-
ственост „сада“. Продуковање, тако, припада трећој синтези, реког-
ницији, елементу будућег. Зато Хајдегер каже да се време „временује 
из будућности“ (Heidegger 1991: 187). Тако схваћено време афицира 
само себе, а управо у времену које себе афицира Хајдегер види ос-
нову субјективности. Није, дакле, време субјективно, већ је субјек-
тивност временита.

 Ако размотримо оно што се догађа у случају ироније и алего-
рије, видећемо да се, у извесном смислу, може казати како иронија 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   493 29-Dec-25   20:07:01



494 Лазар Буква

јесте временовање времена јер изражава основу онога што време 
представља унутар алегорије.5 Будући да је алегорија временита кроз 
носталгично одмицање знака и непоновљивост прошлог, а иронија 
не само релативна неадекватност, већ неадекватност и грешка у је-
зику сама, од почетка и апсолутно ‒ чини се да иронија изражава 
суштину временског као немогућности адеквације. Али баш зато у 
иронији, ма колико изражавала суштину времена, не можемо пре-
познати ону онтолошку пуноћу присутну у Хајдегеровом тумачењу. 

Ако бисмо желели да сажето опишемо Де Манов допринос схва-
тању ироније, он би се пре свега заснивао на немогућности те онто-
лошке пуноће. Стратегијска позадина погрешног тумачења Фихтеа 
смера на укидање спекулације у самом њеном храму, идеалистичкој 
филозофији. Отуда иронија није ни трополошко прекидање миса-
оног ланца ни дијалектички моменат, а ни књижевни украс којем 
приступ бива забрањен у сферу „озбиљног мишљења“. Све што се 
чинило као спекулација и трансцендентална извесност, постаје у Де 
Мановом читању трополошки систем заснован чином постављања, 
а дестабилизован иронијом као силом истог таквог постављања. И 
тек у самом чину Setzung открива се несклад између ироније и је-
зика, што најзад утиче и на њен временски карактер, и на њену он-
толошку испражњеност. Непомиреност ироније са језиком није але-
горијско удаљавање од претходног знака и немогућност враћања, 
већ јесте време замршено и затворено у себи, време сасвим повучено 
у себе, завијено и завезано у себе, тако да се стално временује у бес-
крајној, ништећој изолацији. Оно није основ субјективности попут 
аутоафицирајућег времена, већ јесте управо таква афекција која не 
производи субјективност, а у језику увек бива представљена субјек-
тивношћу, јаством. Та дискрепанција чини темељну разлику у од-
носу на Хајдегерово гледиште. Време је овде празни, бескрајно много 
пута у себи замршени колоплет некомуникације и ништавила. И 
ако у алегорији и њеном временском модусу настаје својеврсна праз-
нина, тренутак ништења и не-бића, као несамосталности садашњег  
знака у чежњи за неповратном прошлошћу и неприспелом будућно-
шћу, онда се иронија показује као сами глас те празнине. Глас који 

5 Врло је интересантно питање у каквом односу стоје иронија и Witz (досетка). Нанси 
и Лаку-Лабарт говоре о Witz-у као о ономе што синтетише различитости, повезује 
их тако да „постаје решење загонетке трансценденталног схематизма“ и представља 
стваралачко „непосредно, апсолутно знање-виђење“ (Lacoue-Labarth, Nancy 1978: 75). 
У контексту трансценденталне уобразиље као основе схематизма и, с друге стране, 
синтезе као временовања времена, веза са иронијом је неминовно присутна. Осим 
тога, могло би се рећи да је иронија усавршен Witz. Ако он повезује различитости, 
тако да су повезани елементи увек видљиви, код ироније један од њих увек остаје 
прикривен, чак непознат. У иронији је видљив само један елемент који се окреће 
против себе, и у том смислу стоји спрам себе у највећој супротности и, истовремено, 
у најснажнијој вези.

Knjizevna istorija 186 - L.indd   494 29-Dec-25   20:07:01



495Појмовник

има свог гласника, анђела грешке и супротности, који га заступа у 
језику. И сија тај анђео једном сасвим злокобном светлошћу. 

Литература

De Man, Pol. „Retorika temporalnosti“. Problemi moderne kritike. Beograd: 
Nolit, 1975, 236‒284.

De Man, Paul. “The Concept of Irony”. Aesthetic Ideology. Minneapolis – 
London: University of Minnesota Press, 1996, 163‒184.

Fichte, Johann Gottlieb. Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre (1794). 
Band I. SW. Berlin: Walter de Gruyter & Co, 1971, 83‒328.

Gasché, Rodolph. „Ideality in Fragmentation“ (predgovor). Philosophical 
Fragments. Friedrich Schlegel. Minneapolis – London: University of 
Minnesota Press, 1991, VII‒XXXII.

Heidegger, Martin. Kant und das Problem der Metaphysik. GA 3. Frankfurt 
am Main: Vittorio Klostermann, 1991. 

Helderlin, Fridrih. Nacrti iz poetike. Novi Sad: Bratstvo-jedinstvo, 1990.
Lacoue-Labarthe Philippe et Jean-Luc Nancy. L’Absolu littéraire. Paris: 

Éditions du seuil, 1978.
Schlegel, Friedrich. Seine prosaischen Jugendschriften. Hrsg. J. Minor. 2. Bd. 

Wien: Verlag von Carl Konegen, 1882. 
Schlegel, Friedrich. Philosophische Lehrjahre. Erster Teil. KFSA (18. Bd). 

Hrsg. Ernst Behler. München ‒ Paderborn ‒ Wien: Verlag Ferdinand 
Schöningh und Zürich: Thomas-Verlag: 1963.

Lazar Bukva

On the Concept of Irony, with Continual Reference to De Man

Summary

De Man’s texts The Rhetoric of Temporality (1969) and The Concept of Irony 
(1977) provide deep insight into the theoretical predicament of (post)modernity 
and its entanglement with the problem of irony. Both texts are primarily concerned 
with the legacy of Friedrich Schlegel and the conceptions of literature and philos-
ophy predominant in Jena Romanticism. The earlier text conceives irony as a stage 
in a self-reflexive dialectic. The Concept of Irony, however, abandons this concep-
tion and instead defines irony as a “permanent parabasis of the allegory of tropes”. 
Fichte’s Wissenschaftslehre (1794) serves as a basis for de Man’s conscious misread-
ing, through which the systematic thought of German idealism, appears as an “al-
legory of tropes”. 

Both irony and allegory are constituted by an act of Setzung and are placed in 
opposition as two conflicting forces. Yet allegory enables a system of tropes, narra-
tive structure and coherent time, through the positing of the Fichtean “I”. Irony, on 

Knjizevna istorija 186 - L.indd   495 29-Dec-25   20:07:01



496 Лазар Буква

the other hand, posits only “itself”, but this positing remains incomprehensible and 
is confined within the boundaries of reflexive language. When we say that irony 
posits only „itself“, it implies that the ironical force has its own self and “I”. But it 
is precisely this Fichtean “I” that would create allegory instead of the irony. This 
unavoidable misrepresentation of irony in the language is what constitutes its onto-
logical emptiness and radically defines its temporal character. 

Keywords: irony, allegory, time, Friedrich Schlegel, Paul de Man, romanticism, 
idealism, trope, language, subject 

Примљено: 18. 6. 2025.
Прихваћено: 3. 12. 2025.

Knjizevna istorija 186 - L.indd   496 29-Dec-25   20:07:01


