
Zorana Simić

EMANCIPACIJA KAO VOKACIJA: 
UREDNICE PERIODIKE U KRALJEVINI SHS/JUGOSLAVIJI



INSTITUT ZA KNJIŽEVNOST I UMETNOST

Serija: Istorija srpske književne periodike

39

Urednica serije

dr Jelena Milinković

Recenzentkinje

prof. dr Ana Kolarić, Filološki fakultet Univerziteta u Beogradu
prof. dr Katarina Lončarević, Fakultet političkih nauka Univerziteta u Beogradu

dr Jelena Milinković, Institut za književnost i umetnost, Beograd



ZORANA SIMIĆ

EMANCIPACIJA  
KAO VOKACIJA:
UREDNICE PERIODIKE  

U KRALJEVINI SHS/JUGOSLAVIJI

INSTITUT ZA KNJIŽEVNOST I UMETNOST

BEOGRAD 
2025





5

SADRŽAJ

UVODNA BELEŠKA. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                7

UVOD. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            9

1. FEMINISTIČKA BIOGRAFIJA:  ROD I ŽANR. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      27

2. UREDNICE PERIODIKE: ROD I VOKACIJA. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       45
2.1. Uredničko pitanje u studijama periodike. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         45
2.2. Urednice periodike u Kraljevini SHS/Jugoslaviji:  

rod i/ili emancipacija kao vokacija. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              52
2.3. Tipologizacija ženske i feminističke štampe:  

osnovne pretpostavke. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         57
2.3.1. Uredničko pitanje u almanahu Srpkinja . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    61

2.4. Ženska i feministička štampa u Kraljevini SHS/Jugoslaviji:  
pregled publikacija i njihovih urednica. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          67

2.5. Urednice međuratne jugoslovenske ženske/feminističke  
periodike kao grupa: teorija pozicionalnosti i serijalnosti . . . . . . . . . . .          72

3. �UREDNICE PERIODIKE U KRALJEVINI SHS/JUGOSLAVIJI:  
ROD I NACIJA. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  79
3.1. „Žensko pitanje” i „porodične metafore”. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         79
3.2. Zofka Kveder i Jugoslavenska žena . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              84
3.3. Zofka Kveder i Ženski pokret . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   96

4. UREDNICE ŽENSKOG POKRETA. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 109
4.1. Kontekst osnivanja časopisa. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    109
4.2. Ko je bila Milica Dedijer?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      116
4.3. „U orbitu Skerlićeva sazvežđa”: prve urednice Ženskog pokreta, 

Beogradski univerzitet i (književni) časopisi epohe. . . . . . . . . . . . . . .                135



6

Zorana Simić

4.3.1. Jovan Skerlić / Jovan Skerlić Vukosave Milojević. . . . . . . . . . . .             139
4.3.2. Prosvetiteljska (urednička) misija Ženskog pokreta. .  .  .  .  .  .  .  .  .  148
4.3.3. �Skerlić(i) urednica i saradnica Ženskog pokreta i pogled  

Klare Skerlić. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          . 157
4.3.4. Katarina Bogdanović, Jovan Skerlić i studije periodike. . . . . . . 166
4.3.5. �Paulina Lebl Albala, Katarina Bogdanović i  

Teorija književnosti. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    . 169
4.4. „Ubeđuju me iskreno i jasno... / Ni prava žena, ni veliki čovek”:  

Katarina Bogdanović (1885–1969). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              175
4.5. Paulina Lebl (Albala) (1891–1967):  

od rađanja „Moderne žene” do Njegovog života. . . . . . . . . . . . . . . . . .                   222
4.6. Darinka Stojanović (1892–1971)  

i književnost (modernizma i avangarde) u Ženskom pokretu. .  .  .  .  .  .  253
4.7. „Ja neću to. Ja hoću da stvaram vizije, dragi!”:  

Mileva Milojević (1885–1971) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 267

5. �POZICIONIRANJA UREDNICA PERIODIKE TRIDESETIH  
GODINA 20. VEKA U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI . . . . . . . . . . . . . . . .                 283

6. ŽENA DANAS: UREDNICE IZ SENKE. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             297
6.1. Ženski pokret i Žena danas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    297
6.2. Mitra Mitrović: prima inter pares . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               308
6.3. Mitra Mitrović i žena danas / Žena danas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        319

ZAKLJUČAK. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     327

LITERATURA I IZVORI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           343

INDEKS IMENA. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  365

INDEKS PERIODIKE. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              377



7

UVODNA BELEŠKA

Ova knjiga nastala je na osnovu moje doktorske disertacije Urednice 
ženske/feminističke periodike u Kraljevini SHS/Jugoslaviji: biografski, knji-
ževnoistorijski i tipološki aspekt, odbranjene 27. avgusta 2024. godine na 
Filološkom fakultetu Univerziteta u Beogradu, pod mentorstvom prof. dr 
Ane Kolarić i dr Jelene Milinković. Reč je o donekle izmenjenom i korigo-
vanom tekstu disertacije. I disertacija i knjiga, između ostalog, predstavljaju 
doprinos kontinuiranom izučavanju periodike u beogradskom Institutu za 
književnost i umetnost (odeljenje: Periodika u istoriji srpske književnosti i 
kulture), gde sam od 2021. godine i zaposlena.





9

UVOD

U središtu ovog istraživanja jesu portreti urednica štampe u Kraljevini 
SHS/Jugoslaviji, a prvenstveno onih koje su se obrazovale i/ili delovale u do-
menu književnosti, književne teorije, kritike, prevođenja i estetike. U fokusu 
se nalaze časopisi Ženski svijet / Jugoslavenska žena (Zagreb, 1917–1920), 
Ženski pokret (Beograd, 1920–1938) i Žena danas (Beograd, 1936–1940), te 
pojedine među njihovim urednicama: Zofka Kveder (Demetrović), Katarina 
Bogdanović, Paulina Lebl (Albala), Mileva Milojević i Mitra Mitrović. Ovaj 
korpus odabran je kako bi se kroz prizmu uredničke instance ukazalo na 
značajne tendencije u štampi koju su u međuratnom razdoblju po pravilu 
uređivale žene, ali i ponudili novi uvidi o dinamici i genezi kako feminističkih 
ideja tako i šireg intelektualnog, književnog i periodičkog polja u granicama 
Kraljevine SHS/Jugoslavije.

Tri odabrana časopisa međusobno se razlikuju na mnogim nivoima. 
Ipak, kako će se pokazati, svi oni dele neka važna obeležja: usredsređivali 
su se na tzv. žensko pitanje, uređivale su ih žene, i bili su namenjeni ženskoj 
čitalačkoj publici. Neposredno uoči i u prvim godinama osnivanja Kraljevine, 
časopis Ženski svijet / Jugoslavenska žena figurirao je kao prvi list oko koga 
su se žene okupile radi kolektivnog (feminističkog) angažmana u jugosloven-
skom kontekstu. Drugim rečima, delimično rasterećenje od austrougarske 
cenzure i koncentrisanost intelektualno-političke elite u Zagrebu od 1917. 
godine pružili su optimalnu platformu za prvo jugoslovensko periodičko 
okupljanje žena kao grupe, koje se odigralo upravo na stranicama časopisa 
Zofke Kveder Demetrović – zbog čega je, uostalom, on neizostavan predmet 
analize u jednom ovakvom istraživanju. Međutim, ovaj časopis je u isti mah 
snažno promovisao unitarističko (etničko) jugoslovenstvo, na prvom mestu 
usled političke i autorske pozicije njegove osnivačice i urednice, Zofke Kveder 
Demetrović. Iako je s prestankom njenog uredničkog angažmana list prestao 



10

Zorana Simić

da izlazi, njegovo pokretanje i uređivanje ostavilo je nezanemarljiv trag na 
potonje ženske i feminističke časopise u državi, uključujući, na primer, i 
pomenuti časopis Ženski pokret.

Ženski pokret je jedan od trajnijih i heterogenijih ženskih ili feminističkih 
časopisa u Kraljevini SHS/Jugoslaviji. Reč je o zvaničnom glasilu organizacija 
Društvo za prosvećivanje žene i zaštitu njenih prava / Ženski pokret / Alijansa 
ženskih pokreta, udruženja čija geneza još uvek nije sistematično istražena 
i rekonstruisana u istoriografiji, a što predstavlja otežavajuću okolnost i pri 
rekonstrukciji biografija urednica i, uopšte, politika ovog lista. List je izlazio 
tokom gotovo čitavog postojanja Kraljevine SHS/Jugoslavije i okupljao je 
brojne urednice i saradnice (feminističke orijentacije) iz različitih delova 
zemlje. Premda je feminizam bio neupitna okosnica i prioritet urednica, 
časopis je takođe bio otvoren za lociranje i promovisanje liberalnih, socijal-
demokratskih, socijalističkih i, u manjoj meri, marksističkih ideja. O ovom 
listu može se razmišljati i kao o onome koji baštini i memoriše „kulturalno 
jugoslovenstvo” (v. Grubački 2024: 56, 85): nacionalno jedinstvo se u suštini 
podržavalo kroz uredničke politike, ali uz stalni kritički odnos prema rea-
lizaciji i sprovođenju toga jedinstva, aktuelnom parlamentarnom sistemu, 
vlastima i državnim politikama.

Najzad, časopis Žena danas, takođe jedinstven fenomen u periodičkom 
polju epohe, osnovan je 1936. godine kao glasilo i integralni deo propagande 
ilegalne Komunističke partije Jugoslavije, i karakteriše ga sinteza (pritajene) 
komunističke ideologije, feminizma i antifašizma. Komunizam je bio skrivena 
(urednička) motivacija, a feminizam prihvatljiv svetonazor i ujedno paravan 
za antirežimsko delovanje. Žena danas se u izvesnom smislu oslanja na Ženski 
pokret, te se ovde ispituju (dis)kontinuiteti između ova dva lista. Kao i list 
Žena danas, časopisi Ženski svijet / Jugoslavenska žena i Ženski pokret imali su 
nominalne individualne urednice – u prvom slučaju, kako će se kasnije obra-
zložiti, harizmatsku urednicu-vlasnicu, a u druga dva onu koja je figurirala 
tek kao prima inter pares, odnosno istupala u ime kolektiva. Međutim, Žena 
danas je, poput Ženskog pokreta, ali u još izraženijoj meri, u praksi bila plod 
rada uredničkog kolektiva sačinjenog od žena, i u slučaju ovog časopisa može 
se čak govoriti o svojevrsnom praktikovanju uredničkog komunizma. U ovoj 
knjizi donose se biografije pojedinih faktičkih urednica navedenih časopisa, 
s fokusom na različitim modalitetima i aspektima njihovog individualnog i 
kolektivnog angažmana. 

Pun naslov doktorske disertacije iz koje je proistekla ova knjiga – Ured-
nice ženske/feminističke periodike u Kraljevini SHS/Jugoslaviji: biografski, 



11

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

književnoistorijski i tipološki aspekt – ujedno sažima i upućuje i na istraži-
vačke fokuse/metode i na pojmove koji se naizgled čine samorazumljivim, 
a koje je i ovde najpre neophodno precizirati kako bi opseg i cilj istraživanja 
postali jasniji. Iz ovako osmišljenog naslova, naime, potencijalno proiz-
laze i legitimne dileme i pitanja poput sledećih: Kako definisati urednika 
ili urednicu periodike? Zašto urednice, a ne urednici? O čemu govorimo 
kad govorimo o ženskoj i feminističkoj periodici? Da li je, zašto i na koje 
sve načine uputno razmatrati delovanje urednica periodike u granicama 
države koja je nosila naziv Kraljevina SHS/Jugoslavija, tj. u razdoblju izme-
đu dva svetska rata (1918–1941) na južnoslovenskom podneblju? Kakve 
reperkusije i aporije nosi takav odabir istraživačkog korpusa, „hronotopa” 
i perspektive? Kako se diferenciraju, (uzajamno) određuju, opisuju i us-
lovljavaju biografski, književnoistorijski i tipološki aspekti urednikovanja 
žena u međuratnoj Jugoslaviji? Kako i zašto – u ovom slučaju, kao i inače 
– rekonstruisati biografije urednica periodike; s kojim epistemološkim, 
metodološkim i istoriografskim pretpostavkama i težnjama? Zašto je, u 
kojoj meri i s kojim ishodima privilegovan književnoistorijski pristup, a ne 
jednostavno istorijski? Gde počinju, a gde prestaju granice (profesionalnog) 
novinarstva, publicističkog angažmana i/ili urednikovanja? Zašto je važno 
govoriti o tipološkim aspektima uređivanja periodike, a ne isključivo o 
tipologizacijama same štampe?

Odgovori na ova i slična pitanja detaljnije se nude u nastavku istraži
vanja, a mogu se ugrubo podeliti u tri kategorije. Najpre, moje istraživanje 
ima čvrsto uporište u recentnim i aktuelnim naučnoistraživačkim politika-
ma i prioritetima odeljenja Periodika u istoriji srpske književnosti i kulture 
beogradskog Instituta za književnost i umetnost, gde sam od 2021. godine 
i zaposlena. Kako je nedavno sumirano, iste te godine „navršilo se pedeset 
godina kontinuiranog rada istraživačkog projekta koji je svoje trajanje za-
počeo pod nazivom Istorija srpske književne periodike”, te stoga „ovaj  ko-
lektivni  istraživački  poduhvat  po  dužini  svog trajanja predstavlja retkost 
u srpskoj i jugoslovenskoj, kao i u evropskoj humanistici” (Бараћ 2022a: 
108). Tokom poslednje decenije, među nesumnjivo ključnim tačkama tog 
poduhvata – kako u pogledu metoda tako i u pogledu polja proučavanja 
– našle su se feminističke studije periodike odnosno studije feminističke 
periodike. „Počev od 2016. godine […] projekat [je] dominantno ostvario 
rezultate u smeru feminističkih studija periodike, koji je svojim pionirskim 
radom na tom polju označila Slobodanka Peković” (ibid.: 138). Uporedo s 
tim, došlo je i do – u kontekstu ovog rada naročito rezonantnog, a u domaćoj 



12

Zorana Simić

nauci pionirskog – doprinosa Ane Kolarić, koja je, kroz svoju predavačku 
praksu i intervencije u kurikulum, institucionalizovala studije periodike na 
Filološkom fakultetu Univerziteta u Beogradu (v. npr. Коларић 2020). Osim 
toga, u studiji Rod, modernost i emancipacija... ona je na sistematičan i tran-
sparentan način ponudila jedan mogući model (re)konstrukcija biografija 
urednica ženske/feminističke štampe (Dore Marsden odnosno Milice Tomić), 
utemeljen kako u savremenim studijama periodike – u anglo-američkom i 
domaćem kontekstu – tako i u feminističkoj teoriji (modernosti i moderniz-
ma) i odgovarajućim feminističkim revizijama (književne) istoriografije (v. 
Kolarić 2017). Istraživački kontekst i metodološke hipoteze na koje upućuje 
Kolarić u značajnoj se meri podrazumevaju i u ovom radu, te figuriraju kao 
dvostruko polazište za dalju analizu (ženske i feminističke) periodike. S jedne 
strane, važno je insistiranje autorke na situiranosti kako sopstvene episte-
mičke pozicije tako i privilegovanih pojmova i fenomena – roda, modernosti 
i emancipacije – kojima se pristupa interdisciplinarno, metodom kritičke 
analize diskursa. Ana Kolarić ističe:

„[R]azličiti konteksti impliciraju različite modernosti i modernizme; nijedan 
kontekst nije homogen; tesna veza između svesti o rodnoj razlici i modernosti 
dobro se ogleda u pitanju: šta je žena i koje je njeno mesto u svetu na početku 20. 
veka?; odnos prema individualizmu i kolektivizmu utiče na poimanje (ženskog/
rodnog) identiteta, kako u teorijskim razmatranjima i kritičkim ogledima, tako i 
u književnim prilozima; uspostavljanje i održavanje određenih rodnih identiteta i 
odnosa podrazumeva normiranje i sankcionisanje porodičnih i seksualnih odno-
sa, naročito kada je reč o braku, razvodu i vanbračnoj zajednici; rodni identiteti i 
njima određeni obrasci ponašanja se opisuju, uspostavljaju, (p)održavaju i (pre)
ispituju u književnim prilozima i književnoj kritici u časopisima The Freewoman 
i Žena” (Kolarić 2017: 14–16).

Za razliku od istraživanja Ane Kolarić, ovo istraživanje nije komparativno 
zasnovano i ne podrazumeva isti naglasak na paralelama između centra i 
periferija (modernosti i modernizma) uslovljenih lokacijama. Takođe, nje-
gov istorijski opseg, a shodno tome i istoriografski pristup, razlikuju se od 
prethodnog, naročito utoliko što je težište na dijahronijskom pre nego na 
sinhronijskom planu. Srodnost interdisciplinarne pozicije i načelnih meto-
dološko-teorijskih pretpostavki, uz insistiranje na kritičkoj analizi diskursa, 
ostaje, međutim, neupitna. Stoga je, s druge strane, sličan korpus literature 
iz oblasti studija periodike i/ili studija roda implicitno ili eksplicitno uvažen 
i u ovoj prilici (Felski 1995; Marek 1995; Latham, Scholes 2006; Collier 2007; 
Green 2009; Scholes, Wulfman 2010 i dr.).



13

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Osim na pomenute referentne tačke – politike Instituta za književnost 
i umetnost, te individualni doprinos Ane Kolarić – ovo istraživanje oslanja 
se, dakle, i na savremene studije periodike u transnacionalnom, mahom 
anglo-američkom kontekstu, a pre svega na najskorije tendencije u evrop-
skim feminističkim studijama periodike. U međuvremenu, svega nekoliko 
godina po objavljivanju knjige Ane Kolarić, u ovoj sferi došlo je, naime, do 
novih značajnih inicijativa koje se tiču urednikovanja (žena). U junu 2021. 
godine objavljen je opsežan tematski broj časopisa Journal of European 
Periodical Studies (Časopis za evropske studije periodike) – jednog od glo-
balno najrelevantnijih u okvirima discipline – naslovljen Women Editors in 
Europe (Urednice u Evropi). Temat je proistekao iz istoimene međunarodne 
konferencije održane 28–29. maja 2019. godine u Gentu. Ovaj skup je pak 
predstavljao jedan od rezultata višegodišnjeg (2015–2021) naučnog projekta 
Agents of Change: Women Editors and SocioCultural Transformation in Europe, 
1710–1920 (Akterke promene: Urednice i sociokulturna transformacija u 
Evropi, 1710–1920; akronim: WeChangEd). Rečima urednica skupa/temata i 
članica projekta – Marijane Van Remortel [Marianne Van Remoortel], Džuli 
Birkolc [Julie M. Birkholz], Marije Alesine [Maria Alesina], Kristine Bezari 
[Christina Bezari], Šarlot D’Er [Charlotte D’Eer] i Eloiz Forestije [Eloise 
Forestier] – u njihovom fokusu bilo je 

„uređivanje štampe, kao osnovni, a ipak nedovoljno proučen aspekt participacije 
žena u evropskom društvu i kulturi. Zajedno smo istraživale kako je urednikovanje 
omogućilo jednom broju žena od ranog osamnaestog veka naovamo da premoste 
obrazovne, političke, pravne i druge prilaze do moći i uticaja koji su im umnogome 
bili zatvoreni, te da sprovode izvestan oblik meke moći: kao urednice periodike, ove 
žene zakoračile su u javnu arenu, učestvovale u transnacionalnoj razmeni ideja, te 
oblikovale ključne procese društvene i kulturne promene” (Van Remoortel, Julie 
Birkholz et al. 2021: 1).1

Među ishodima projekta jeste i baza podataka o evropskim urednicama pe-
riodike, a istraživanja obuhvaćena svim aspektima projekta sprovedena su na 
obimnom korpusu časopisa koje su uređivale žene, i to onih na engleskom, 
francuskom, nemačkom, holandskom, mađarskom, slovenačkom, eston-
skom, finskom, poljskom, rumunskom, italijanskom, grčkom, portugalskom, 
španskom, ruskom i švedskom jeziku.2 Utoliko ova knjiga, između ostalog, 
figurira kao jedna moguća istoriografsko-metodološka dopuna dosadašnjim 

1	  Osim ukoliko nije drugačije naznačeno, svi prevodi s engleskog jezika su moji.
2	  Više o projektu i bazi: https://www.wechanged.ugent.be/ (7. 5. 2025).



14

Zorana Simić

sporadičnim portretisanjima urednica i razmatranjima njihovih raznorodnih 
(uredničkih) aktivnosti – kako u domaćem tako i u inostranom (naučnoi-
straživačkom) kontekstu – osvetljavajući u isti mah „uređivanje štampe, kao 
osnovni, a ipak nedovoljno proučen aspekt participacije žena” (ibid.) u srpskom 
i jugoslovenskom društvu i kulturi, te podstičući dalji rad u sličnom domenu.

Vratimo se na ključne reči obuhvaćene naslovom disertacije i niz izazova 
koje svaka od tih reči pokreće. Pre svega, kako definisati urednika/urednicu 
periodike? U ovoj prilici polazi se od naizgled jednostavne hipoteze da je uloga 
urednika/urednice, „iznad svega, pridonošenje distinktivnom karakteru časo-
pisa” (Patten, Finkelstein 2006: 148; up. Dillane 2021: 20). Stoga se primarno 
insistira na pitanju Šta urednica periodike čini?, a sekundarno ili posredno 
na pitanju Šta čini urednicu?. Razume se, međutim, da takvi doprinosi nisu 
nužno transparentni, lako odredivi i razlučivi (up. Вуковић 1984). Utoliko 
se oba ova pitanja razmatraju u pažljivo rekonstruisanim biobibliografskim 
i periodičkim (mikro)kontekstima (up. Витошевић, Вуковић 1984). Iako je 
usredsređeno na razdoblje između dva svetska rata (1918–1941), istraživanje 
se takođe dotiče i istorijskih perioda koji mu prethode i koji za njim slede – po-
znog devetnaestog i ranog dvadesetog veka, s jedne, odnosno Drugog svetskog 
rata i potonjeg perioda, s druge strane. U radu se stremi (re)konstruisanju 
biografija pojedinih žena koje su imale urednički angažman u međuratnom 
razdoblju, pa se analiza ne zadržava isključivo na tom angažmanu, premda 
on ima centralni značaj, već se donekle proteže i na formativne aspekte au-
torske, intelektualne i političke geneze odabranih urednica; to u pojedinim 
slučajevima zahteva poznavanje i ispitivanje (uticaja) društvenoistorijskih 
okolnosti i ideoloških (dis)kontinuiteta širih od onih omeđenih godinama 
osnivanja i kraha Kraljevine SHS/Jugoslavije.

Zašto urednice? Ili, zašto urednice, a ne urednici? Mada se odgovor već 
nameće iz prethodnih napomena i referenci, ovo pitanje ipak iziskuje pažljivije 
objašnjenje. I to objašnjenje je barem dvojako: neodvojivo i od ocrtanog nau
čnoistraživačkog konteksta, moje pozicioniranosti u njemu, i od svojstava 
same građe koja se proučava. Naime, razlog za rekonstruisanje biografija žena 
koje su imale zvanje i/ili obavljale posao urednice u međuratnoj jugoslovenskoj 
periodici ne iscrpljuje se feminističkom (epistemološkom i metodološkom) 
orijentacijom istraživačice, pretpostavkom da kategorije pola i roda nisu 
ni neutralne ni zanemarljive, iako je takva orijentacija svakako formativna. 
Barem podjednak značaj ima i sam „hronotop” istraživanja, koji se detaljnije 
ocrtava u uvodnim poglavljima. Zasad je važno imati u vidu da su klasifikacije 
i konceptualizacije uređivanja periodike uopšte – pa tako i urednikovanja 



15

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

žena – do danas uglavnom nuđene u drugim kulturnoistorijskim kontekstima, 
na osnovu korpusa građe koji ne uključuju srpsku ili jugoslovensku štampu, 
kao i da se te klasifikacije i konceptualizacije pre svega odnose na anglofono 
ili barem zapadnoevropsko govorno/kulturno/periodičko područje. Bilo da 
je pritom u istraživačkom fokusu književna ili ostale vrste periodike, učestala 
primena koncepata poput Burdijeovog [Pierre Bourdieu] „polja (kulturne 
proizvodnje)”, „(simboličkog) kapitala” i „habitusa”, za koje plediraju neki 
od prominentnijih među istraživačima (v. npr. Philpotts 2012; up. Бурдије 
2003) – kao i modifikacije postojećih i osmišljavanja novih teorijskih pristupa 
i polazišta – nužno se oslanjaju na pomenute (mikro)kontekste i prilagođavaju 
upravo njima, usled čega ne korespondiraju nužno s kontekstom i korpusom 
koji se privileguju u ovoj prilici.

Ova anglocentričnost ili zapadnocentričnost neretko ide ukorak s masku-
linocentričnošću. Upravo su na to ukazale sve dosad pomenute istraživačice. 
Štampa koju su u Kraljevini SHS/Jugoslaviji uređivale žene može se stoga izu-
čavati polazeći od načelnih, vrlo širokih hipoteza koje su nedavno iznele one 
istraživačice štampe/urednikovanja koje uvažavaju i rodnu perspektivu. Jedna 
od njih, Fijonuala Dilejn [Fionnuala Dillane], u tekstu objavljenom 2021. godine 
primetila je da „proizvodnja znanja kroz kolaborativne modele urednikovanja 
u sve većoj meri postaje dominantno obeležje feminističkih studija periodike” 
(Dillane 2021: 21). To obeležje ujedno je najčešće i differentia specifica, budući 
da su „postojeći modeli i tipologije uređivanja štampe nepodeljeno izvedeni” 
na osnovu ne samo anglo-američkog korpusa već i „primera muških uredni-
ka”, dok dosadašnja proučavanja urednica u evropskim studijama periodike 
pokazuju „da isti ti modeli ne uspevaju da obuhvate raznolikost i specifičnost 
uredničkih praksi, uloga i identiteta žena” (Van Remoortel 2021: 4). Analiza 
(ženske i feminističke) štampe u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, kao i načelno 
razmatranje uredničkih doprinosa žena u to doba, podupire i proširuje ove 
primedbe. Kako će se pokazati, etablirane tipologizacije urednikovanja na 
transnacionalnom nivou znatno su prilagodljivije onom korpusu (književne) 
periodike međuratnog razdoblja u kom žene gotovo da nisu ni učestvovale, 
osim u svojstvu saradnica ili pak, znatno ređe, (nevidljivih) urednica, iako su 
simultano bile aktivne u kolektivnim uredničkim odborima i/ili na nominalnim 
uredničkim pozicijama u ženskim i feminističkim časopisima.

Tako dolazimo do još jednog naslovnog pojma – periodika. Naslov 
doktorske disertacije podrazumeva preciznije određenje štampe („Urednice 
ženske/feminističke periodike...”). Međutim, u samom procesu rada pokazalo 
se da je takva žanrovsko-tipološka dopuna u krajnjoj instanci suvišna, tj. da 



16

Zorana Simić

bi se mogla i izostaviti, a da se cilj i opseg istraživanja ne izmene u značajnijoj 
meri. Shodno tome, u naslovu knjige ona, naposletku, i jeste izostavljena. 
Ipak, važno je istaći da se, s jedne strane, imena žena sporadično, a izuzetno 
retko u odnosu na imena muškaraca, pojavljuju u bibliografskim pregledima 
štampe na teritoriji međuratne Jugoslavije: žene su bile vlasnice, (odgovor-
ne) urednice i članice uredničkih odbora pojedinih, uglavnom minornijih 
periodičkih publikacija; primera radi, Stana Ribnikar (Stana Đurić Klajn) 
uređivala je muzikološke listove Zvuk i Muzički glasnik. S druge strane, 
njihova imena sreću se relativno frekventno, barem u poređenju s drugim 
tipovima periodike, kad je reč o redakcijama dečije i omladinske štampe. 
To ne iznenađuje jer je reč o tradicionalno ženskoj/ženstvenoj sferi javnog i 
profesionalnog delovanja. Takođe, preostaje da se u potpunosti rekonstruiše 
potencijalni nevidljiv urednički rad žena. Ovi problemi prevazilaze okvir mog 
rada i zavređuju da budu predmet zasebnih istraživanja.

Međutim, upravo su ženski i feministički časopisi – oni koji se bave 
i namenjeni su ženama – urednicama štampe omogućavali punoznačno 
uredničko delovanje. One su po pravilu bile vidljive i neupitno angažovane 
upravo u ovim publikacijama, a ne vodećim listovima epohe. Drugim reči-
ma, u Kraljevini SHS/Jugoslaviji na snazi je bila svojevrsna, vrlo upadljiva 
rodno-žanrovska polarizacija i podela (uredničkog) posla. Pokazalo se da je 
i u širim okvirima potrebno diferencirati kategoriju urednika od kategorije 
urednice, te da je pol/rod urednika/urednice u tesnoj vezi sa žanrovskim 
modelima, koncepcijama i recepcijom odgovarajuće štampe. Ipak, dosadašnji 
pokušaji takvog diferenciranja, posebno utoliko što su tek u začetku, takođe 
su uglavnom isključivali prostor Kraljevine SHS/Jugoslavije. Ukoliko se pak 
fokusiramo na ovaj kulturnoistorijski prostor, potrebno je, najpre, poći od 
hipoteze da pitanja šta čini urednik/urednika i šta čini urednica/urednicu peri-
odike u Kraljevini SHS/Jugoslaviji nisu identična, jer takve nisu ni pomenute 
kategorije, njihova geneza i kontekstualizacija.

Koliko je poznato, jedini naučni rad koji je dosad pretendovao na obu-
hvatnije, panoramsko i sistematično razmatranje novinarstva i publicistike 
u Kraljevini SHS/Jugoslaviji iz feminističke perspektive, a s delimičnim 
fokusom na ondašnje urednice štampe, jeste tekst „Women Journalists in 
interwar Yugoslavia” (Novinarke u međuratnoj Jugoslaviji) Ide Ograjšek 
Gorenjak. Ovom tekstu prethodilo je temeljno istraživanje relevantne ar-
hivske građe u Hrvatskoj (izveštaja neformalnih tela koja su pratila razvoj 
žurnalistike u državi), a koje je pak pokazalo da su se žene novinarstvom 
tada profesionalno bavile u izuzetno malom broju/procentu – ukoliko pod 



17

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

time podrazumevamo da su se u potpunosti izdržavale od novinarskog 
posla. Drugim rečima, i saradnice i urednice periodike u Kraljevini SHS/
Jugoslaviji uglavnom su to bile sporadično/honorarno, prevashodno se 
orijentišući ka „ženskim temama” u listovima koje tipološki ne određujemo 
kao ženske i feminističke, s jedne, i/ili ka ženskim i feminističkim časopi-
sima, s druge strane. Na tragu Ograjšek Gorenjak, ali i drugih savremenih 
istraživačica (v. npr. Beasley 2001),3 u ovom radu novinarski poziv takođe 
se shvata fluidno i široko; razmatraju se angažmani brojnih žena u perio-
dici kojima žurnalistika nije bila isključiva ili primarna vokacija, već jedna 
od aktivnosti i praksi kojima su pokušavale da intervenišu u javnu sferu. 
Osim toga, autorka iznosi još nekoliko hipoteza i uvida koji u bitnoj meri 
korespondiraju s onima od kojih i sama polazim ili do kojih sam došla i 
mimo njenih smernica. Ograjšek Gorenjak utvrđuje da je

„novinarstvo bilo istovremeno neuobičajen i tradicionalan izbor profesije za 
žene. S jedne strane, osporavao je tada važeće rodne koncepte utoliko što je 
omogućavao ženama da učestvuju u oblikovanju javnog mnjenja. S druge strane, 
od urednica se zahtevala spisateljska veština, a žene su bile autorke raznolikih 
književnih žanrova tokom čitavog 19. veka. Tako su žene koje su pisale za razne 
listove u međuratnom razdoblju, u većini slučajeva, ujedno ili čak prevashodno 
bile i književnice” (Ograjšek Gorenjak 2020: 396).

U tom svetlu može se donekle objasniti i moje sužavanje istraživačkog 
fokusa na urednice periodike koje su se istovremeno, na različite načine, 
bavile književnošću i drugim delatnostima u „polju kulturne proizvodnje” / 
„književnom polju” (v. npr. Бурдије 2003), kao i insistiranje na književnoisto-
rijskom aspektu istraživanja. Kako sugeriše i Ograjšek Gorenjak, s obzirom 
na istorijske okolnosti i njihove rodne dimenzije – pre svega, dostupnost i 
„prikladnost” (modela) obrazovanja i pozicija od uticaja u javnosti – pome-
nuta pravilnost zapravo nije iznenađujuća. Ni u drugim kulturama nije retka 
koincidencija da su neke od prvih urednica štampe ujedno bile i (istaknute) 
književnice, književne kritičarke, prevoditeljke i teoretičarke, ili barem li
čnosti s neformalnim i/ili formalnim obrazovanjem u domenu književnosti 
– „žene od pera” (v. npr. Gruber Garvey 2004). Pri razmatranju međuratne 
periodike koju su uređivale žene, upravo to se – uz onu pomenutu koja se tiče 
tipološkog određenja (ženska/feministička štampa) – i ispostavlja kao druga 
3	  Morin Bizli [Maurine Beasley] pledira za redefinisanje novinarstva i žurnalističkog 
angažmana koje bi oponiralo preovlađujućim (muškim/maskulinim) modelima, smatrajući 
da nam u (re)vizijama novinarstva iz rodne/ženske perspektive od velike pomoći mogu biti 
upravo biografija, porodično orijentisana društvena istorija, te usmene istorije.



18

Zorana Simić

upadljiva tendencija: značajan broj urednica pripadao je sferi književnosti.4 
To pak govori u prilog (dosadašnjem) etabliranju interdisciplinarnog femini-
stičkog pristupa u ovdašnjim studijama međuratne periodike i književnosti, 
kao i tezi o postojanju neinstitucionalne „feminističke kontrajavnosti”, čije 
su jezgro činili upravo ženski i feministički časopisi, a prvenstveno Ženski 
pokret, koji se izdvaja svojom trajnošću, reprezentativnošću i heterogenošću 
(v. Бараћ 2014; Бараћ 2015). Njegovim se pojedinim urednicama, stoga, u 
ovom istraživanju posvećuje naročita pažnja.

Ograjšek Gorenjak u svom tekstu nudi smernice kojima se ujedno 
opravdava i sužavanje „hronotopa” na međuratno razdoblje u Jugoslaviji. 
Ona ističe da je dinamičan proces konstituisanja Kraljevine SHS nakon 
Prvog svetskog rata pratio talas repatrijarhalizacije i retradicionalizacije, 
koji nije zaobišao ni postavljanje i rešavanje (predratnog) „ženskog pita-
nja” – pitanja participacije i (auto)reprezentacije žena u političkoj areni i 
intelektualnoj/publicističkoj javnosti – a koji se bitno odrazio na inicijative 
žena diljem novoosnovane države, podstičući intelektualke da tragaju za 
alternativnim, neformalnim modelima emancipacije i edukacije, ili pak za 
internacionalnim umrežavanjima i aktivističkim putanjama, uključujući i 
angažman u periodici. Prema njenom sudu, „antifeministički sentiment 
intenzivirao se u godinama nakon Velikog rata”, vremenu koje je bilo „ne-
povoljno za žene u potrazi za bilo kojom karijerom, naročito onom koja 
bi dovela u pitanje predstavu o prihvatljivim ženskim kompetencijama”, 
te su, „posledično, novinarke udaljavane od ’važnih’ priča i podsticane da 
pišu o temama namenjenim ženskoj ciljanoj publici” (Ograjšek Gorenjak 
2020: 382). Ovo je bio slučaj čak i u vrlo retkim prilikama kad su za takav 
angažman bile plaćene, smatrajući se profesionalnim novinarkama. Utoliko 
manje iznenađuje i pomenuta rodno-žanrovska polarizacija i podela posla. 
Ipak, Ograjšek Gorenjak potcrtava da su

„novinarke u međuratnoj Jugoslavije činile malu i heterogenu grupu čiji su kolektivni 
identitet stalno (iznova) razmatrali i (re)definisali različiti autoriteti: profesionalci 
u domenu štampe, ženski pokreti, te same žene koje su se bavile novinarstvom” 
(Ograjšek Gorenjak 2020: 395, istakla Z. S.).

4	  Osim toga, medicina je takođe bila među obrazovnim i profesionalnim oblastima koje su 
žene privilegovale u ovom periodu, što je i razumljivo zbog njenog femininog kodiranja (etika 
nege i brige). Nezanemarljiv broj urednica i saradnica ženske i feminističke štampe bio je an-
gažovan u oblasti medicine, a njihov (feministički) angažman često se ticao problema socijalne 
i zdravstvene zaštite i nege, prostitucije i veneričnih bolesti, kao i gorućeg pitanja (muškaraca 
i) alkoholizma (v. npr. Милинковић, Свирчев, ur. 2021). Uz to, urednice u Kraljevini vrlo su 
često delovale i u domenu prosvete. V. i Ograjšek Gorenjak 2022.



19

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Ono što ova istraživačica uzgred zapaža, insistirajući na (heterogenom) 
grupnom, kolektivnom identitetu novinarki u međuratnoj Jugoslaviji, 
uključujući i urednice štampe, te na njihovoj pozicioniranosti spram 
različitih autoriteta, jedno je od ključnih mesta mojih istraživačkih 
interesovanja, pobuda i uvida. Shodno tome, u radu se oslanjam na 
dve konceptualizacije žena kao grupe u feminističkoj teoriji koje ću 
dodatno elaborirati – koncept serijalnosti Ajris Merion Jang [Iris Ma-
rion Young], s jedne, te teoriju pozicionalnosti Linde Martin Alkof 
[Linda Martin Alcoff], s druge strane – a za koje mi se čini da mogu 
biti dobro polazište ne samo u granicama ovog istraživanja, tj. kad je 
reč o Kraljevini SHS/Jugoslaviji i odgovarajućem korpusu štampe, već 
i u razmatranju urednica periodike i njihovih modela urednikovanja 
uopšte. U najkraćim crtama: obe autorke postavljaju pitanje na koji je 
način potrebno i moguće govoriti o (grupnom) identitetu žena nakon 
radikalne poststrukturalističke i/ili postmodernističke dekonstrukcije 
subjekta, kategorije roda, pa i pola, a u cilju rekuperacije ili osnaživanja 
političkih potencijala feminizma danas i ovde. Orodnjavajući Sartrov 
[Jean-Paul Sartre] koncept serijalnosti, Jang ispituje kako različiti obli-
ci udruživanja i grupisanja žena na temelju pola/roda, kategorija koje 
podležu patrijarhalnoj opresiji, figuriraju kao korak ka (individualnoj) 
feminističkoj samosvesti i (kolektivnoj) feminističkoj politici i aktivizmu 
(v. Young 1994). Koncepcija pozicionalnosti koju nudi Linda M. Alkof 
podrazumeva pak da je pojam žene relacion i odrediv isključivo u stal-
nopromenljivom kontekstu, te da, „kada žene postanu feministkinje, 
ključna stvar koja se dogodila nije to da su naučile ikakve nove činjenice 
o svetu, već da su te činjenice sagledale iz drugačije perspektive, iz sop-
stvene subjekatske pozicije” (Alcoff 2006: 148). U oba slučaja, razume 
se, žene se ne smatraju identičnim, čak ni nužno srodnim među sobom: 
reč je o pasivnom jedinstvu koje proizlazi iz deljenih (marginalnih ili 
nevidljivih) društvenih pozicija, odnosno potreba da se te pozicije pre-
vladaju ili preosmisle.

Kao zvanično nepunopravne građanke – lišene prava glasa ili prava 
na priznatu (uredničku) odgovornost, uskraćene za participaciju u parla-
mentarnom, zakonodavnom i administrativnom aspektu vlasti, delujući u 
socioekonomskom, političkom i kulturnom miljeu koji nije podrazumevao 
samo dominaciju (elita/zajednica) muškaraca već i visok stepen patrijar-
halnosti – brojne (obrazovane) žene, pa tako i urednice u Kraljevini SHS/
Jugoslaviji, bile su ujedinjene u naporima da feminizuju i/ili transformišu 



20

Zorana Simić

javnu sferu, gradeći u isti mah sopstveni autoritet i osvajajući pozicije autor-
stva. Stoga se o grupisanju urednica na temelju pola/roda, kao kategorija koje 
podležu opresiji patrijarhalnog sistema, može govoriti i u slučaju urednica 
u Kraljevini SHS/Jugoslaviji. Kada je o urednicama kao grupi u Kraljevini 
SHS/Jugoslaviji reč, ukratko, rod je presudno uticao na vokaciju (pripadnost 
„kontrajavnosti” u kulturnom polju epohe), žanr (uređivanje ženske i femi-
nističke štampe), kao i na načelnu inklinaciju ka ženskom pitanju. Diskursi 
ženskosti/ženstvenosti/feminizma5 figurirali su kao povlašćeni aspekt politika 
u časopisima koje su po pravilu uređivale žene. Međutim, ne sme se prevideti 
da se ženskim, femininim, pa i naoko ili deklarativno feminističkim diskur-
sima – u delovanjima žena kao grupe – u određenim situacijama maskirao 
širok raspon drugih (političkih) motivacija ili učinaka. Takva tendencija 
prisutna je u čitavom međuratnom razdoblju – počevši od časopisa Zofke 
Kveder Demetrović, u kome se tzv. ženskim pitanjem promoviše ideologija 
unitarističkog jugoslovenstva, preko časopisa poput Ženskog pokreta, koji su 
se odricali stranačkog pozicioniranja i počivali na radikalnijem feminističkom 
stavu, ali podrazumevali i antirežimske (antimonarhističke i prodemokrat-
ske) impulse, pa sve do časopisa koji se osnivaju (kasnih) tridesetih i ranih 
četrdesetih godina, opredeljujući se za antifašističku odnosno, u izuzetnim 
slučajevima, čak i za profašističku orijentaciju.

S tim je u vezi i problem mogućih tipologizacija urednikovanja žena, 
tj. tipološki aspekt ovog istraživanja. Ovaj aspekt može se razmatrati na više 
nivoa: s obzirom na kriterijum (ne)vidljivosti urednice i uredničkog rada, 
kroz prizmu dinamike individualizma i kolektivizma, s obzirom na motiva-
ciju pokretanja časopisa i njegovog publikovanja (što je, kako će se pokazati, 
verovatno i optimalan kriterijum u slučaju međuratne ženske i feminističke 
periodike, naročito ukoliko se ima u vidu njen politički aspekt), ali i kroz 
modele interakcije s čitalačkom publikom, odnos s vlasničkim instancama 
i slično. U tom cilju, jedno od uvodnih potpoglavlja posvećeno je i dosada
šnjim pokušajima da se takve tipologizacije iznesu. Osvrćući se na almanah 
Srpkinja iz 1913. godine u svetlu svojevrsnog ženskog uredničkog pitanja, 
Jelena Milinković zadržava se, na primer, i na portretima urednica koji se 
(re)konstruišu u ovoj publikaciji:

5	 Ovde se, kao i u nastavku, oslanjam na podelu i obrazloženja ovih termina koje je po-
nudila Toril Moi. Pod epitetom/pojmom ženski podrazumeva se referisanje na žene uopšte, 
feministički – na zauzimanje jasnih antipatrijarhalnih i antiseksističkih pozicija, a ženstveni/
feminini – na ono zapostavljeno, marginalizovano ili nevidljivo unutar preovlađujućeg dru
štveno-lingvističkog poretka (Moi 1989: 132).



21

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

„[N]a osnovu ovih portreta može se govoriti o različitim pojavnostima ženskog 
uredništva: o vezama urednica i stranačke politike i života (Tomić), o vezi druš-
tvenog aktivizma i uređivanja časopisa (Hovorkova), o skrivenim uredničkim 
figurama, odnosno o urednicima koji to nisu i o administrativnim radnicama i 
članicama redakcije i odbora koje urednice jesu (Holecova), o urednicama-su-
prugama formalnih urednika (Kašiković), o urednicama vlasnicama (Lazić)” 
(Милинковић 2021a: 339).

U međuratnoj jugoslovenskoj periodici, treba ponoviti, urednice su po pra-
vilu bile vidljive upravo kada je reč o ženskim i feminističkim časopisima, ili, 
izuzetno, ženskim rubrikama i dodacima najtiražnije dnevne štampe (takve 
rubrike negovali su beogradski Politika i Vreme, zagrebački Jutarnji list, te 
ljubljansko Jutro; Ograjšek Gorenjak 2020: 383).6 Ipak, to ne znači da i u istim 
ovim listovima nije dolazilo do složenih i ne nužno transparentnih uredničkih 
doprinosa i učinaka: npr. pokazaće se da je Paulina Lebl Albala faktički bila 
urednica kolektivistički koncipiranog Ženskog pokreta, premda nije zauzimala 
nominalnu poziciju glavne urednice, već jedino članice književnog/uredničkog 
odbora, dok zasad nemamo dokaze o faktičkom angažmanu drugih članica iste 
ove redakcije, pa tako ni stalne vlasnice lista, Milice Dedijer, čija se biografija, 
inače, osvetljava u ovoj prilici. Takođe, nije bila retka pojava da su osnivačice 
individualno koncipiranih listova ujedno i njihove glavne urednice i privile-
govane autorke priloga u njima – kako kad je reč o brojnim kratkotrajnim i 
marginalnijim časopisima tako i u slučaju onih ređih, ambicioznijih i dugo-
večnijih – bez obzira na to da li su istovremeno bile i vlasnice istih tih listova 
(Zofka Kveder Demetrović, Jelena Zrnić i dr.) ili ne (Marija Jurić Zagorka i dr.). 
Potom, neki od ovih časopisa bili su manje ili više eksplicitno (pro)stranački, 
pro- ili antirežimski pozicionirani, a te pozicije bile su neraskidivo povezane 

6	  „Da je žensko pitanje bilo jedno od važnih tema svedoči i osnivanje ’ženskih strana’ u 
najtiražnijim novinama tog doba, Politici i Vremenu. Vreme koje je osnovano 1921. godine 
samo nekoliko brojeva nakon prvog pokreće rubriku ’Ženski pokret’ gde su bila tretirana 
pitanja na polju ženskog angažmana. Nakon toga formirana je nedeljna rubrika ’Ženski svet’, 
a zatim ’Domaći život’ i ’Za vas, gospođe’. Politika je redovno objavljivala svoje rubrike ’Žen-
ski svet’ i ’Ženski razgovori’, a ove male izmene u koncepciji Politike predstavljale su veliki 
korak u promeni opšteprihvaćenih društvenih vrednosti [...]. Ovakva orijentacija dnevnih 
novina bila je motivisana kako opštom zainteresovanošću za ’ženske teme’ koje su postale 
stalna tema međuratne javne sfere, tako i ekonomskim razlozima. Osnivanjem rubrika 
namenjenih ženama novine su širile svoju čitalačku publiku, a time i broj kupaca, što je 
povoljno uticalo na tiraže” (Милинковић 2016: 37). U ovim redakcijama radile su neke od 
prvih profesionalnih novinarki na teritoriji današnje Srbije – Radmila Bunuševac Dedinac, 
Anđa Bunuševac, Selena Dukić i Nadežda Doroški (v. i Бараћ 2015). Marija Jurić Zagorka, 
prva profesionalna novinarka u Hrvatskoj, spominje se kao članica redakcije dnevnog lista 
Večer. Franka Levstvikova navodi se kao urednica nedeljnog dodatka Jutra.



22

Zorana Simić

s individualnim i/ili kolektivnim figurama/profilisanjima njihovih urednica/
redakcija (neretko i porodičnim i bračnim vezama i okolnostima, kao, reci-
mo, u slučaju Zofke Kveder, Jelene Zrnić ili Ivanke Anžič Klemenčič).7 U tim 
slučajevima, analiza postaje naročito izazovna i delikatna, a rekonstrukcija 
konkretnih doprinosa urednica ujedno otvara brojna pitanja i donosi nove 
uvide o (rodnim) dimenzijama dnevnopolitičkog, stranačkog i parlamentarnog 
života u Kraljevini SHS/Jugoslaviji.

Istraživački izazov raste s obzirom na činjenicu da upadljivu rodno-žan-
rovsku polarizaciju u periodičkom polju epohe nisu poljuljale ni najekstremnije 
razlike u ideološkom i dnevnopolitičkom pozicioniranju (urednica). Uočava 
se, na primer, da, uslovno rečeno, na jednom polu stoji Katarina Bogdanović, 
urednica časopisa Ženski pokret od njegovog osnivanja 1920. do 1921. godine, 
koja je već tada zastupala antiinstitucionalne, antiklerikalne, ateističke i anar-
hističke ideje, da bi 1945. postala prva predsednica AFŽ u Kragujevcu, a na 
drugoj njena vršnjakinja Zdenka Smrekar, književnica koja je pred Drugi svetski 
rat u svom časopisu Naša žena razvijala feminine diskurse u senci pronacističke  
propagande, postavši ubrzo istaknuta figura u vladi NDH. Posebno zanimljiv 
predmet analize predstavlja i već pomenuti list Žena danas. Njega su, u perio-
du od 1936. do 1940. godine, faktički uređivale komunistkinje, mlade članice 
ilegalne KPJ, a nominalno pojedine pripadnice tzv. buržoaske javnosti koje su s 
njima delile načelni antifašistički stav – sve u cilju da se izbegne stroga cenzura 
monarhijskog režima. Diskursi ženskosti/ženstvenosti/feminizma, figurirajući 
kao svojevrsni paravan za antifašističko i prokomunističko delovanje, stupali 
su u dijalektički odnos s pritajenim motivima (faktičkih) urednica, proizvodeći 
na taj način jedinstvene, polivalentne učinke kako u pogledu razumevanja 
feminizma tako i u pogledu formalnih, žanrovskih i (inter)medijalnih aspe-
kata uredničkih politika (v. Бараћ 2015). Složenost ove konstelacije dobro se 
ilustruje, recimo, portretom Mitre Mitrović.

Drugim rečima, ženska i feministička štampa u Kraljevini SHS/Ju-
goslaviji neretko je, ujedno, i politička štampa. Kao i u svakom drugom 

7	  Zofka Kveder Demetrović bila je udata za Juraja Demetrovića, socijalnog demokratu i 
jugoslovenskog nacionalistu, koji je 1917. počeo da izdaje časopis Hrvatska njiva, svojevrsni 
muški pandan časopisu same Zofke Kveder Demetrović. Jelena Zrnić bila je udata za Ivana 
Zrnića, osnivača, vlasnika i urednika mnogih (popularnih) listova i novina u međuratnoj 
Jugoslaviji, s kojim je delila načelan afirmativan stav spram jugoslovenskog monarhijskog 
režima. Suprug Ivanke Anžič Klemenčič bio je Franje Klemenčič, što je, kako primećuje 
Ograjšek Gorenjak, uslovilo zaokret ove urednice ka konzervativizmu; Ograjšek Gorenjak 
takođe navodi i primer Božene Deželić (rođ. Kralj), urednice katoličkog časopisa Ženska 
misao, udate za Velimira Deželića mlađeg (Ograjšek Gorenjak 2020: 389, 394; v. Luetić 2014).



23

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

selektivnom periodičkom korpusu, tako i u korpusu ženske i feminističke 
štampe u Kraljevini SHS/Jugoslaviji – one koja svojom strukturom i pre-
okupacijama ispunjava (žanrovska) očekivanja uskladiva s ovim tipološkim 
određenjima, tj. usredsređuje se na ženska pitanja i obraća upravo ženama, 
dok je same žene i uređuju – uočava se čitav spektar, obuhvatan i složen 
dijapazon političkog, (dnevne) politike i politizacije. Razume se, taj spektar 
varira od slučaja do slučaja, ali i u mikrogenezi pojedinih časopisa. Stoga 
je i o njemu uputno govoriti tek u susretu s publikacijama, tj. kroz kritičku 
analizu diskursa o ženskom, ženstvenom i feminističkom u sprezi s ostalim 
zastupljenim diskursima i odgovarajućim (dnevnopolitičkim) kontekstima. 
Razume se, međutim, i da su u optici feminističke etike i epistemologije 
feminizam i fašizam međusobno isključivi – svaka ideologija ili politički 
stav koji počivaju na autoritarnoj i neupitnoj (epistemičkoj) poziciji, te na 
sistemskom ugrožavanju drugosti, nužno su antifeministički. Stoga i pitanje 
o (uzajamnim) dimenzijama ženskog/ženstvenog/feminističkog u delovanju 
urednica štampe, o tome da li se uopšte, i na koji način, o tim dimenzijama i 
njihovoj uzajamnosti može govoriti, ostaje otvoreno i poziva na dalje proble-
matizacije (žanrovskih) tipologija međuratne štampe i modela urednikovanja. 
Ovo istraživanje figurira kao takva vrsta poziva na dalji rad, usredsređujući  
se, pritom, prvenstveno na pojedinačne doprinose i portrete pojedinih ure
dnica koje su se na različite načine bavile književnošću.

U tom koraku, važno je osvetliti i fokus na biografskom aspektu 
istraživanja. U radu polazim od određenih žanrovskih konceptualizacija 
feminističke (auto/)biografije (u anglo-američkom kontekstu) koje smatram 
relevantnim teorijsko-metodološkim okvirom (re)konstrukcija biografija 
odabranih urednica, i tom okviru posvećujem čitavo poglavlje naslovljeno 
„Feministička biografija: rod i žanr”. Međutim, pritom se oslanjam i na već 
etablirane lokalne doprinose portretisanju žena, tj. na razumevanje „ženskog 
portreta” kao osobene feminističke naučnoistraživačke i/ili sociokulturne 
prakse, što obrazlažem u poglavlju „Urednice periodike: rod i vokacija” (v. 
Бараћ 2015). Drugim rečima, ne interesuje me samo šta su urednice perio-
dike u međuratnoj Jugoslaviji činile već i „kako su uspevale to da čine unutar 
porodičnih i društvenih ograničenja kojima su, kao žene, bile izložene” (Caine 
1994: 251, istakla Z. S.).

Pri (re)konstrukciji (ženskih) portreta urednica – a ona je, usled ste-
pena dostupnosti i očuvanosti istorijskih izvora i građe, ionako ispunjena 
poteškoćama raznih vrsta – naročito izazovno i podsticajno postaje ispitati 
načine na koje su pojedine intelektualke i njihove savremenice percipirale 



24

Zorana Simić

(sopstveni) „urednički habitus”, te manje ili više posredno – u kontekstu 
politike časopisa kao i van njega – svedočile o stanju u tadašnjem „polju 
kulturne proizvodnje”, uključujući i „književno polje”. Urednikovanje, kako 
pokazuju i sama ta svedočanstva, u njemu nipošto nije bilo od zanemarljivog 
značaja (v. npr. Lebl Albala 2005), a uredničko pitanje impliciralo je rodno 
kodirano pitanje autoriteta.

Iz današnje vizure jasno je da „feministkinje treba da budu sumnjičave 
prema samom pojmu autoriteta”, te „prilično maskulinističkim” procesima 
sticanja autoriteta uopšte (Bar On 1993: 96). Ako se ima u vidu, međutim, da je 
u Kraljevini SHS/Jugoslaviji reč o kontekstu dinamičnih, polifonih, palimpse-
stnih, konfliktnih, neretko pionirskih (pro)feminističkih praksi, opredeljenja 
i ideja, nije neobično i nerazumljivo što su ista takva bila i pozicioniranja 
urednica spram (sopstvenog) autoriteta i uredničkog angažmana. Stoga obra-
ćam pažnju i na potencijalne opasnosti kojima su one bile izložene – kako od 
internalizacija i preuzimanja maskulinističkih normi, modela i vrednosnih 
kriterijuma, ili od svojevrsnog izjednačavanja autoriteta i autoritarnosti, tako 
i od remarginalizacija ili tzv. getoizacija ženskog/ženstvenog/feminističkog. 
Reč je o uobičajenim zamkama, koje Karen Ofen [Karen Offen] načelno 
pripisuje individualističkom odnosno relacionom feminizmu (Offen 1988: 
134–137; 154), a koje se zapravo javljaju bez obzira na to da li se angažman 
u potpunosti može okarakterisati kao jedan od ova dva tipa.

Rekonstrukcijom portreta urednica, koje su zauzimale pozicije (do)tad  
već ispunjene raznim konotacijama simboličkog kapitala, ujedno se rekon-
struiše proces modifikovanja i (pre)vrednovanja, dekonstruisanja istih tih 
konotacija, neodvojiv od odgovarajućeg tipološkog određenja štampe. U 
tom pogledu, a na tragu Ane Kolarić (Kolarić 2017), usredsređujem se i 
na dihotomiju individualizma i kolektivizma, koja se na višeslojne načine 
prelama kroz brojne aspekte i ženskog i uredničkog pitanja, susrećući se s 
mehanizmima i konotacijama (izgradnje) habitusa, autoriteta, autorskog/
uredničkog profilisanja i identiteta. Ne samo da to doprinosi postojećim 
dekonstrukcijama koncepata i tradicija na kojima počiva kanonizacija, 
homogenizacija i monolitna percepcija autora i autorstva, modernosti i 
modernizma, ili avangardnosti i avangarde, već ujedno omogućava ispi
tivanje uticaja kategorije roda na formalne i žanrovske odlike štampe i 
modele urednikovanja.

Predstojeće istraživanje zasniva se, stoga, na nizu pitanja: Na koje se sve 
načine ispoljava i očituje „tenzija između onoga što Dalas Lidl [Dallas Liddle] 
opisuje kao življeno iskustvo individue koja sprovodi urednički angažman 



25

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

i ’diskurzivne’ konstrukcije Urednika” (Dillane 2021: 21), ukoliko je pritom 
ujedno reč i o tenziji između ženskog/femininog/feminističkog i književnog/
autorskog identiteta urednica? Šta je sve, i iz kojih razloga, dovelo do prilično 
jasno odeljenog polja produkcije časopisa, u kom je prostor „feminističke 
kontrajavnosti” bio rezervisan za urednice, za razliku od preovlađujućih knji-
ževnih i političkih sfera, u kojima gotovo da ih nije ni bilo, dok su urednici 
u njima, u manjoj ili većoj meri, gradili svoj „kapital”? Kako to da gotovo 
nijedna urednica u Kraljevini SHS/Jugoslaviji nije svojim imenom stajala iza 
časopisa koji se tipološki određuje kao književni, iako su one i u ženskim/
feminističkim i drugim časopisima tog doba kontinuirano objavljivale (svoje) 
književne priloge, kritike, eseje i prevode? Zašto je feministički aspekt kao 
jedna od „stvaralačkih platformi” (v. Svirčev 2017) autorki u kontekstu mo-
dernizma i avangarde i danas i ovde nepriznat, osim u novim, savremenim 
oblicima feminističkih inicijativa?

Da bi se ova pitanja podrobno razmotrila, najpre je nužno prepoznati 
tzv. žensko pitanje kao jednu od potencijalnih premisa urednikovanja žena u 
međuratnom periodu. Na temelju feminističke epistemologije, iako oskudna 
ili oskudno očuvana, svedočanstva samih protagonistkinja javnosti u Kra-
ljevini SHS/Jugoslaviji nude dovoljno potencijala da se iz njih, uz korišćenje 
relevantnih periodičkih, istorijskih i teorijskih izvora, rekonstruišu neki od 
odgovora na ova i druga pitanja. S uporištem u teoriji žanra feminističke 
biografije (v. npr. Zinsser 2009), koja je i sama zasnovana na epistemolo
škim pretpostavkama o iluzornosti ultimativne distance između subjekta i 
objekta proučavanja – ali uz težnju da se očuva što jasnija distanca između 
fikcionalnosti i faktualnosti – portretisanje urednica ženske/feminističke 
štampe međuratnog razdoblja istraživački je proces koji je istovremeno i 
konstrukcija, i rekonstrukcija, i dekonstrukcija. U pitanju je konstrukcija 
biografskih mikronarativa, priča o individualnim genezama neodvojivim 
od rekonstrukcije konteksta koje isti ti narativi preoznačavaju, a u isti mah 
i dekonstrukcija (samo)proklamovanih uredničkih, istoriografskih i kultur-
noistorijskih metanarativa.





27

1. FEMINISTIČKA BIOGRAFIJA:  
ROD I ŽANR

Kako bi se optimalno odgovorilo na istraživačka pitanja koja leže u osno-
vi ovog rada, uputno je poći od interdisciplinarne perspektive koja uključuje 
uvide u domenu (ženske) istorije, mikroistorije, istorije feminizma, femini-
stičke epistemologije i feminističke teorije (žanra) – preciznije, biografije. U 
ovom radu fokus na biografiji/biografskom značajan je na više nivoa. Najpre, 
razne biobibliografske beleške o urednicama štampe figuriraju kao privile-
govan istraživački izvor. Potom, biografije žena koje su se deklarisale i javno 
istupale kao feministkinje, ili se danas mogu smatrati feministkinjama, jesu 
cilj mog istraživanja. Shodno tome, (feminističku) biografiju treba, najzad, 
predstaviti i kao žanr, kako bi se najavila i utemeljila portretisanja odabranih 
urednica štampe. Drugim rečima, pošto se u istraživanju polazi od težnje 
da se kroz portretisanje pojedinih akterki tzv. feminističke kontrajavnosti u 
Kraljevini SHS/Jugoslaviji ocrta kako istorija međuratnog feminizma tako i 
geneza tadašnjeg intelektualnog polja, pri čemu se doprinos istih tih akterki 
i feminističkih kolektiva ne nalazi u zadnjem planu, biografiji se pristupa 
višestruko – kao istorijskom izvoru, cilju istoriografskog istraživanja, ali i 
kao osobenom žanru.

Šta bi, međutim, bila feministička biografija, kao osobeni žanr čijem se 
oblikovanju teži u ovom istraživanju? U Srbiji je tokom poslednjih decenija 
dolazilo do različitih feminističkih inicijativa u domenu studija književno-
sti i kulture – prevođenja i uvođenja feminističkih koncepata i teorijskih 
pristupa, prevashodno onih anglo-američke, ali i francuske provenijencije, 
potom do pokušaja revizije postojećih maskulinocentričnih i/ili nacionalnih 
(književnih) kanona, kurikuluma i paradigmi, a naposletku i do ginokri-
tički motivisanih (re)interpretacija i istorijskih rekonstrukcija doprinosa 



28

Zorana Simić

ovdašnjih autorki.8 Ipak, koliko mi je poznato, istraživači i istraživačice još 
nisu sistematičnije skrenuli i usmerili pažnju na (žanrovsku) problematiku 
feminističke (auto)biografije. Reč je o jednom od brojnih pojmova (sa sličnim 
predznakom) koji i u današnjem (akademskom) kontekstu ostaju mesto 
sporenja, polemika, debata, preoznačavanja i revalorizacije. 

Poststrukturalistički intonirana dekonstrukcija subjekta i sumnja u mo-
gućnost koherentnog tekstualnog centriranja kako referencijalnog uporišta 
tako i sopstva, uporedo s razvojem feminističke teorije i epistemologije u 
drugoj polovini 20. veka, uticale su, između ostalog, i na percepciju i poima-
nje žanra (auto)biografije. Osamdesetih i devedesetih godina, prvenstveno 
u anglo-američkom akademskom kontekstu, nastupio je čitav talas naučno-
istraživačkih inicijativa u domenu feminističke autobiografije, s jedne, i – što 
je u okvirima ovog istraživanja značajnije – feminističke biografije, s druge 
strane. Održavani su skupovi, objavljivane studije, temati i zbornici u čijem 
je fokusu žanr feminističke biografije i/ili profesionalno iskustvo dotadašnjih 
istraživačica i autorki biografija, te rasle težnje da se ta iskustva i osobenosti 
žanra u što većoj meri konceptualizuju, dijahronijski istraže i interdiscipli-
narno razumeju (Bassett 1987; Stanley 1990; Alpern et al., ur. 1992; Iles, ur. 
8	  Do devedesetih godina 20. veka, u širem jugoslovenskom kontekstu, kao neke od značaj
nijih treba istaći sledeće aktivnosti: skup Drug-ca žena, novi pristup ženskom pitanju, održan 
1978. godine u beogradskom SKC-u; objavljivanje temata „Studije o ženi i ženski pokret” u 
časopisu Marksizam u svetu 1981. godine (urednica Ljiljana Vuletić); objavljivanje temata 
„Žensko pismo” u zagrebačkoj Republici 1983. godine; tri skupa posvećena feminizmu, 
održana u Dubrovniku 1986, 1988. i 1990. godine; objavljivanje temata „Žensko pismo” u 
časopisu Književnost (LXXXIII, sv. 8–9) i drugo. Od devedesetih godina nadalje, u kontek-
stu Srbije, osim literature obuhvaćene ovim radom, izdvaja se i raznolika delatnost Centra 
za ženske studije, osnovanog 1991. godine u Beogradu inicijativom organizacije „Žene i 
društvo” – između ostalog i kroz objavljivanje časopisa Ženske studije (1995–2002, glavna ur. 
Jasmina Lukić; ur. Branka Arsić, Zorica Mršević, Žarana Papić / glavna ur. Branka Arsić, ur. 
Jasmina Lukić, Zorica Mršević, Žarana Papić, Tatjana Rosić-Ilić) odnosno Genero (2002–, 
ur. Biljana Dojčinović; zamenica ur. Jelisaveta Blagojević / ur. Daša Duhaček, zamenica ur. 
Katarina Lončarević / ur. Katarina Lončarević, zamenica ur. Marina Simić), kao i kroz 
projekat Zavera nečitanja: mesto, sudbina i značaj ženskog književnog stvaralaštva u srpskoj 
kulturnoj baštini (Biljana Dojčinović, Dubravka Đurić, Vladislava Gordić Petković, Tatjana 
Rosić). Treba spomenuti i časopis Pro Femina (1994–2011, ur. Svetlana Slapšak, zamenice 
ur. Radmila Lazić, Ljiljana Đurđić, Dubravka Đurić), projekat Knjiženstvo: teorija i istorija 
ženske književnosti na srpskom jeziku do 1915 (rukovoditeljka Biljana Dojčinović), kao i kon-
ferencije Predstavljanje rodnih identiteta u književnostima i kulturama Balkana i jugoistočne 
Evrope, održanu u novembru 2007. u organizaciji Instituta za književnost i umetnost, Neko je 
rekao feminizam? Feministička teorija u Srbiji danas, održanu u februaru 2018. u organizaciji 
Instituta za filozofiju i društvenu teoriju i Fakulteta političkih nauka, i Naučnice u društvu, 
održanu u februaru 2020. u SANU, a u organizaciji Etnografskog instituta SANU. O tome v. 
u Rosić, ur. 2008; Dojčinović, Kolarić, ur. 2018; Lončarević, Zaharijević, ur. 2018; Stevanović, 
Prelić, Lukić Krstanović, ur. 2020; www.knjizenstvo.rs (21. 12. 2024). V. npr. i Грујић 2021.



29

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

1992; Caine 1994; Polkey, ur. 1999; i dr.). S ovom praksom nastavilo se i u 
narednom periodu, i dalje prvenstveno na anglofonom području, gde su i 
tokom 21. veka izučavanja feminističke biografije ostala aktuelna. I danas je 
relevantan uvid da se „jedan od najznačajnijih akademskih doprinosa femi-
nističkih istraživanja u poslednjim decenijama tiče autobiografije i biografije”, 
ali i da se upravo zahvaljujući uvažavanju feminističke perspektive „način 
na koji se sada odnosimo prema životopisima upadljivo izmenio” (Polkey, 
ur. 1999: xiii).

Činjenica da je proglašenje smrti autora i smrti subjekta u zapadnoj 
teoriji i epistemologiji koincidiralo s tek etabliranim i osvojenim područjem 
ženske istorije, odnosno nekim od pionirskih napora da se subjekti(vitet) i 
autorstva žena rekonstruišu, obelodane i legitimišu (v. npr. Walker 1990), 
svakako je ostavila traga i na tendencije u istraživanju (auto)biografija. S 
jedne strane, metodološki posmatrano, dekonstruktivistički impuls svojst-
ven feminističkim pristupima, bez obzira na to da li je, strogo gledano, reč 
o onim postmodernističkim ili ne – lako je pomirljiv s idejama o fluidnosti 
granica između subjekta i objekta (istraživanja), o nemogućnosti apsolutne 
podudarnosti teksta i hermeneutičkog konteksta u kom on nastaje ili u 
kome se razmatra (ma koliko da se pritom vodi računa o verodostojnosti i 
legitimnosti istorijskih izvora), kao i o iluzornosti imperativa objektivnosti 
i epistemičke distance istraživača koja tu objektivnost jemči. Baš kao i same 
feministička teorija, kritika i epistemologija u načelu, i razmatranja (auto)
biografija iz rodne perspektive bila su i ostala otvorena za uvide i smernice 
postrukturalističkih provenijencija, za njihova usvajanja i revizije, te najzad 
za metodološki oprez koji to implicira u proučavanju biografija, bez obzira 
na pol biografišuće i biografisane instance.

Poput ostalih žanrova koji figuriraju kao feministički, i feministička 
biografija u opštim crtama podrazumeva „pisanje biografija bilo žena ili 
muškaraca, iz feminističke perspektive” (Curthoys 1989: 111), dok se ne 
može svaka biografija, sve i da je piše žena o ženi, odrediti kao feministička 
(v. i Moi 1989). Dakle, ključni aspekt feminističke biografije jeste perspekti-
va samog biografa ili biografkinje, a ne predmet biografske rekonstrukcije. 
Međutim, s druge strane, feminističke teoretičarke i autorke biografija ne 
previđaju činjenicu da su i značaj i značenja kategorije roda neretko (bili) u 
vezi s kategorijom pola, da se konotacije pola i roda (u prošlosti) ukrštaju 
na složene i višestruke načine, kao i da su pojmovi subjektiviteta i autorstva 
(bili) uslovljeni polnošću i rodno označeni, i to mahom nauštrb specifičnih 
iskustava i perspektiva žena. Stoga ne iznenađuje što su feministički ori-



30

Zorana Simić

jentisane autorke biografija počevši od druge polovine 20. veka za predmet 
istraživanja uglavnom birale žene (što je slučaj i u ovom istraživanju) – kako 
one već prepoznate ili priznate, pristupajući im iz inovativnih metodoloških 
pozicija, tako i one marginalizovane ili dotad nevidljive i neafirmisane, čije 
su portretisanje smatrale relevantnim (i) u savremenom kontekstu. Isto tako, 
nije neobično ni što su istraživačice, kao što se to čini i ovde, u tom procesu 
davale prioritet onim ženama koje su i same bile (proto)feministkinje, ili pak 
onima čije biografije osvetljavaju pitanja važna kako za žensku (intelektualnu) 
istoriju tako i za istoriju feminizma (v. Curthoys 1989). Ovakva istraživanja 
rezultirala su, pri tom, gotovo konsenzualnim uvidom da je feministička 
optika u biografisanju zapravo neizbežna, tj. da je „biografija žene, ukoliko 
je iskreno napisana i dobro utemeljena, nužno i feministička biografija” 
(Gutierrez 1992: 55).

Šta je, dakle, feministička biografija, odnosno šta je ono što nju razlikuje 
od tradicionalnih životopisa ili bilo koje biografije (žene i/ili feministkinje) 
uopšte, a koja pak svojstva deli s njima? Kao i svaka druga biografija, i femini-
stička pripada fluidnim ili graničnim žanrovima, čije je razmatranje predmet 
više različitih disciplina i njima svojstvenih fokusa i metoda (istorija, književna 
istorija i teorija, sociologija, antropologija, studije kulture i drugo). Ipak, po-
put autobiografije i biografije u načelu, feministička autobiografija i biografija 
primarno se tiču dveju akademskih disciplina: istorije i studija književnosti. 
Dok književni teoretičari streme analizi (auto)biografija, istoričari ove forme 
prvenstveno tretiraju kao neophodne i plodne izvore, težeći da ih upotrebe u 
dalje svrhe (Curthoys 1989: 113).

Takođe, načelni metodološki i etički okviri za stvaranje feminističke bi-
ografije ili autobiografije ne razlikuju se značajno u odnosu na druge vidove 
naučno utemeljenih (auto)biografskih rekonstrukcija (v. Bassett 1987: 51–52). 
Ipak, feministička biografija može se donekle sagledati kao osoben žanr, premda 
on izmiče strogim određenjima i mada pokušaji tih određenja sa sobom nose 
izvesne aporije. Kako sumira Mark Baset [Mark Bassett], „dosad su predlagane 
brojne definicije ovog žanra”; o njemu se govorilo kao o mestu istovremene 
„borbe da se odredi sopstvo” i iznađe „nova ’gramatika’ te nov ’jezik’ kojima se 
mogu asimilovati životi svih žena”, pri čemu se „nudi vizija žena kao akterki” 
i uvid u „promenljive oblike ženskosti kroz vreme” (ibid.: 49).

„[F]eministička biografija počiva na dvema premisama: ’da pol subjekta pravi neku 
razliku’ te da, ’ukoliko je subjekt žena, to verovatno znači da je ona naizlazila na 
ograničenja uslovljena tom činjenicom’. Usled toga, feministička biografija po-



31

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

svećuje pažnju osobenom ’životnom ciklusu’ subjekta, odnosima svih vrsta, kao i 
odgovarajućim ’normama, društvenim konvencijama i ulogama’” (ibid.).

U kritičkoj literaturi neretko se, dakle, smatra da je „interesovanje za lociranje 
života žena u okvirima rodbinskih, prijateljskih, partnerskih ili saradničkih 
mreža [...] distinktivna odlika feminističke biografije”, odnosno „ono što je 
razlikuje od tradicionalne biografije koja se percipira samo kao životopis 
individue” (Caine 1994: 252). Međutim, s jedne strane, ni ovaj metod nije 
ekskluzivno vezan za feminističko biografisanje, budući da se javlja i u nekim 
aspektima „socijalne istorije i socijalne antropologije” (ibid.), što feminističku 
biografiju takođe približava mikroistoriji (v. Russell 2004: 10), ali i različitim 
oblicima etnografsko-antropoloških istraživanja.

Približavajući se mikroistoriji, feministička biografija – i inače i u 
ovoj prilici, u kontekstu ovog istraživanja – figurira kao dopuna i korektiv 
istoriografskih metanarativa i makroistorijskih pregleda. „Mikroistorija je 
istoriografska praksa koja ima za cilj povratak naraciji kroz detaljnu analizu 
primarnih izvora. Mikroistoričari su načelno zainteresovani za zanemarene 
ličnosti i marginalizovane glasove” (Paul 2018: 64), kao i za marginalizovane 
„hronotope”. Usredsređujući se na svojevrsne mikrojedinice, poput određene 
lokacije, zajednice ili individue (u jasno omeđenom vremensko-prostornom 
rasponu), u težnji da rekonstruišu aspekte koji se u zvaničnoj istoriografiji 
uglavnom previđaju ili tretiraju kao sekundarni i zanemarljivi, zagovornici 
mikroistorijskih pristupa nude uvid u „detalje svakodnevnog života” (ibid.), 
politike svakodnevice, naizgled efemerne pojave i probleme kroz koje se 
reflektuju opšta istorijska kretanja, a koji pak ista ta kretanja preoznačavaju. 
„U idealnom slučaju”, dakle, „mikroistorija neće biti puka biografija”, već 
ujedno, ili čak prvenstveno, praksa (re)konstrukcije koja nudi novu vizuru, 
optiku, nov pogled na „šire istorijske pejzaže i strukture” (ibid.). Slobodnije 
rečeno, reč je o mikroportretima i mikropejzažima čije ocrtavanje baca novo 
svetlo na makroistorijske predele i panorame.

S druge strane, i u okvirima samog feminističkog pristupa biografisanju 
dolazi do raznorodnih, pa čak i oprečnih metodoloških pretpostavki i pola-
znih motivacija. U najkraćem, jedno od ključnih mesta sporenja jeste pitanje 
kako pisati o (znamenitim) ženama i legitimisati njihova življena iskustva, a 
pritom ne perpetuirati tradicionalne pristupe biografisanju u kojima se pre-
poznaje patrijarhalnost ili maskulinocentričnost i koje feministkinje svesno 
teže da ospore. U interdisciplinarnim nastojanjima feministički orijentisanih 
biografa i biografkinja, u izvesnom smislu, dolazi do kolizije između pola-
zne istraživačke motivacije i same „prirode” biografije, odnosno etabliranih 



32

Zorana Simić

svojstava оvog žanra. Primećujući da brojne dileme koje se tiču mogućnosti 
definisanja feminističke biografije tek treba razrešiti, tj. da „ima još mnogo 
praznina koje treba popuniti pri ocrtavanju okvira za feminističku biogra-
fiju”, Barbara Kejn [Barbara Caine] čini barem tri koraka koji su od velikog 
značaja i u ovom istraživanju (Caine 1994: 247). S jedne strane, ukazujući 
na aporije i kontradikcije prakse feminističkog biografisanja i (teorije) žanra 
feminističke biografije, a s fokusom na (proto)feministkinjama edvardijanske 
odnosno viktorijanske epohe, ona primećuje:

„U nekim slučajevima, naročito kad je reč o edvardijanskim feministkinjama, 
postoji tesna veza između pristupa koji se sada zastupaju u istoriji feminizma i 
pisanja biografija feministkinja. Nasuprot tome, većina biografija viktorijanskih 
feministkinja i dalje je zasnovana i organizovana na nizu pretpostavki veoma 
sličnih onima na kojima se temelji politička ili književna biografija; tj. da subjekti 
koji su predmet istraživanja zavređuju biografski tretman usled svoje izuzetne 
prirode i velikih postignuća. Dok raste interesovanje za ’tipičnost’ edvardijanskih 
feministkinja, u gotovo svim biografijama viktorijanskih polazi se od premise da 
je ličnost o kojoj se piše značajna jer su je njene razlike u odnosu na druge žene 
učinile izuzetnom pripadnicom svog pola” (ibid.: 248–249).9

Premda je ovakva provizorna podela feminističkih biografija na osnovu po-
laznih hipoteza održiva, danas se pri portretisanju žena – bilo da su one same 
bile feministički orijentisane ili ne, te uprkos tome jesu li i koliko znamenite 
ili ne – u mnogim slučajevima istodobno teži i „tipičnosti” i „izuzetnosti” 
njihovih iskustava. U ovom istraživanju polazi se od stava da je u idealnom 
slučaju i neophodno ostvariti takvu vrstu ravnoteže i „dvostruke vizure” 
(Rosenthal 1974: 180). To omogućava upravo dvostruka feministička perspek-
tiva, dvostruko uvažavanje kategorije roda pri biografskim i istorijskim (re)
konstrukcijama: život, rad, izazovi, dostignuća i baštine određenih ličnosti ne 
posmatraju se izolovano i nezavisno niti od orodnjenog konteksta u kom se 
pojavljuju, tumače, vrednuju, te ispoljavaju na različite načine – uključujući 
i onaj konkretniji i uži (proto)feministički kontekst – niti od (orodnjenog 
i feminističkog) konteksta u kom deluje sama biograf/kinja. Pri tom, ek-
skluzivan fokus nije na individui – premda ona ne gubi na značaju – već na 

9	  „Tokom 1970-ih, kada se definisala ženska istorija, neke istaknute figure eksplicitno su 
odbacile ideju da bi ona trebalo da se bavi životima ’znamenitih žena’ [women worthies] – uk-
ljučujući feminističke aktivistkinje koje su, kao prominentne ličnosti u javnom ili društvenom 
životu, pokazivale distanciranost od tipičnog sveta žena. Ovaj unekoliko beskompromisan 
stav nikada nisu prihvatile sve feminističke istoričarke i on je postajao sve neodrživiji tokom 
’70-ih, kako se sama ženska istorija širila i razvijala” (Caine 1994: 250–251).



33

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

kompleksnoj dijalektici individualnih poduhvata i mikro- i makrokonteksta 
u kojima se oni ostvaruju. 

S druge strane, Barbara Kejn insistira i na što preciznijem lociranju 
ciljeva i (dinamike) istraživačkog idejno-tematskog opsega. Ona je naročito 
naklonjena svojevrsnom antiindividualističkom fokusu: usmerenosti ka 
istoričnosti i istoriji feminističkih ideja pre nego ka specifičnosti njihovih 
proponentkinja. Kejn svoju argumentaciju u prilog feminističkoj biogra-
fiji – ukoliko je ona ujedno posvećena ženi koja se i sama deklarisala kao 
feministkinja ili se takvom može smatrati – zaoštrava stanovištem da „u 
proučavanju života feministkinja centralno pitanje jeste razvoj, nastanak i 
artikulacija feminističke svesti” (Caine 1994: 256). Međutim, feministička 
biografija ne mora nužno da se tiče ličnosti koja je, eksplicitno ili impli-
citno, zastupala feminističke stavove; štaviše, sasvim je plauzibilno i da se 
tiče antifeministički nastrojenih individua ma kog pola, nudeći kritičku 
feminističku analizu takve njihove orijentacije/angažmana. To presudno ne 
remeti višestruku usmerenost feminističke biografkinje koliko na lik i delo 
individue toliko i na feminističku istoriju. Stoga, premda je to poželjno, nije 
i dovoljno da se „biografije feministkinja razumeju i istražuju u kontekstu 
feminističke istorije, a ne pišu kao legende (heroic accounts) o velikim i 
izuzetnim ženama” (ibid.: 259).

Najzad, govoreći o feminističkoj biografiji, Kejn pronicljivo locira temelj-
nu kontradikciju/aporiju ovog žanra, sagledanog u kontekstu ženske istorije 
i istorije feminiz(a)ma, a koja, isto tako, ne gubi na značaju ni u kontekstu 
mikroistorije:

„[O]čigledno je da biografija postavlja naročite izazove za žensku istoriju. Biografija 
je u isti mah koliko u suprotnosti s nekim od osnovnih težnji i pristupa ženskoj 
istoriji toliko i područje koje može da bude od najveće pomoći onima koji žele da 
razumeju konkretna istorijska iskustva žena u njihovoj punoj složenosti. [...] Model 
biografije kao proučavanja velikih i izuzetnih ličnosti marginalizuje žene, budući da 
vrlo mali broj njih može da se uklopi u takav okvir. On osnažuje ideju da su jedino 
javna dostignuća značajna i da one žene koje vode pretežno kućne živote nisu od 
naročitog interesa. A upravo su životi običnih žena prioritetni u ženskoj istoriji. 
[...] Ženska istorija je kao svoja dva osnovna cilja postavila obelodanjivanje žena i 
redefinisanje samog koncepta istorije, ne bi li privatni i kućni životi žena prestali 
da se percipiraju kao istorijski irelevantni” (Caine 1994: 250).

Ono što Barbara Kejn zapravo ima u vidu jedna je od težišnih feminističkih 
dekonstrukcija – dekonstrukcija dihotomije javno/privatno. U najgrubljim 
crtama, feministkinje različitih usmerenja (liberalnog, socijalističkog, radi-



34

Zorana Simić

kalnog, marksističkog) ukazivale su na aporije i paradokse ove dihotomije, 
govoreći o problematičnim reperkusijama dominantnih shvatanja i vrednovanja 
kategorija javnosti i privatnosti. Decidno, prenaglašeno i nekritičko odvajanje 
javnog od privatnog – podela na društvo i državu, s jedne, odnosno na sferu 
domaćinstva i sferu (javne) politike, s druge strane – iz vizure feministkinja 
jeste koliko neosnovano toliko i opasno u svojoj isključivosti i rodnom slepilu 
(v. npr. Pateman 1983; Okin 1998). Poreklo ove dihotomije u današnjem obliku 
locira se u liberalnoj ideji o pravu pojedinca na slobodu, privatnost, svojinu 
i blagostanje. Premda se formira u liberalnoj tradiciji, ukoliko se razmotri iz 
feminističke perspektive, ispostavlja se da ideja o značaju i pravu individue 
na privatnost – kao prostor slobode, dobrovoljne samostalnosti, kreativnosti, 
odmaka i predaha od društvenog delovanja i bavljenja pitanjima od kolek-
tivnog značaja – podrazumeva, naime, tek selektivnu kategoriju pojedinca. 
Reč je o reprezentativnom odraslom muškarcu, „ocu porodice”, dok su ostali 
članovi domaćinstva ili tzv. privatne sfere njemu direktno podređeni i ostaju 
pod njegovom kontrolom (up. Vulf 1995). Na taj način, suverenitet pojedinca 
održava se nauštrb ili na štetu drugih pojedinaca – na primer, žena i dece – te 
usled toga i očituje iluzornost univerzalnosti liberalizma. 

Feministkinje, a među njima i same liberalne feministkinje, raskrin-
kavaju činjenicu da se iza dihotomije javno/privatno zapravo kriju i njom 
istrajno maskiraju podele na osnovu pola ili roda. Dok se javnost / javna 
sfera, asocijativno i praktično, povezuje s kategorijom muškog/muškosti 
(delanjem, odlučivanjem, uticajem, političkom moći), položaj žena, koje 
se kroz istoriju tradicionalno smeštaju u granice kućne sfere, usled toga 
ispašta, ostaje statičan i podložan pasivizujućim aistorijskim tumačenjima. 
U temelju ovih dihotomija neretko se nalaze patrijarhalna logika i uverenje 
u prirodne predispozicije polova za pripadnost određenim sferama, od-
nosno esencijalistička vizija zasnovana na binarizmima (poput rusoovske 
ili lokovske). Feministkinje plediraju za prevladavanje takvih dihotomija, 
za odbacivanje ideja o strogoj odvojenosti i opoziciji javnosti i privatnosti 
(a to ne znači da osporavaju značaj same privatnosti i prava na nju), tj. za 
stvaranje novih konceptualizacija javnog i privatnog – onih koje bi bile 
zaista objedinjujuće, dijalektičke, inkluzivne, te obuhvatale iskustva i po-
trebe žena, kao i drugih marginalizovanih grupa i članova zajednice (up. 
Симић 2022a).

Mnoge autorke i teoretičarke biografije imale su na umu ovaj problem, 
trudeći se da izbegnu nekritičko prisvajanje ili perpetuiranje patrijarhalnih/
maskulinocentričnih pretpostavki o legitimitetu angažmana i dostignuća, 



35

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

apriorno vrednovanje kategorije javnosti i javnih inicijativa nauštrb onih 
privatnih. Ovaj problem pokušavale su da prevladaju na različite načine, 
vremenom sve više težeći optimalnoj ravnoteži između javnih i privatnih 
aspekata života i rada portretisanih ličnosti. I danas je načelno aktuelan 
pristup koji podrazumeva da, „čak i ukoliko se neko bavi ženama koje su bile 
vrlo istaknute književnice, umetnice, pedagoškinje ili društvene/političke 
aktivistkinje” u javnosti – od značaja nije samo pitanje „šta su one činile” 
već, barem podjednako, i „kako su uspevale to da čine unutar porodičnih 
i društvenih ograničenja kojima su, kao žene, bile izložene” (Caine 1994: 
251, istakla Z. S.).

„Feminističke istoričarke, a sada i mnoge feminističke biografkinje, teže da saznaju 
kako su određene žene zapravo doživljavale svoje kućne i društvene sfere; kako 
su se osećale kad je reč o njihovim privatnim i porodičnim životima; kako su 
odgovarale na društvene i porodične strukture koje su određivale ili ograničavale 
mogućnosti njih kao žena; kojim su se strategijama služile kako bi sledile vlastita 
interesovanja; koju su podršku dobijale i odakle je ona dolazila, i, najzad, koja je 
bila cena toga što su sledile sopstveni put i ostvarile uspeh u određenom polju. 
Ove nam žene, naročito ukoliko su za sobom ostavile opsežne kolekcije pisama 
ili dnevničkih zapisa, dopuštaju uvid u ženske privatne i kućne sfere, kao i u na-
čine na koje su žene artikulisale i promišljale svoja sopstvena iskustva, što nam u 
suprotnom često ostaje nedostupno. Tako su iskustva ovih žena postala značajna 
ne samo zbog onoga što nam govore o njima ponaosob već i stoga što, ukoliko se 
čitaju na određeni način, mogu da osvetle živote žena u načelu, premda onih žena 
koje su pripadale određenim društvenim klasama ili lokacijama” (ibid.).

Osim što se ovakvim pristupom prevazilazi temeljna aporija (re)konstruisa-
nja biografija iz feminističke perspektive, on ujedno omogućava da oficijelni 
ili preovlađujući narativi o (makro)istorijskom iskustvu – bilo da nastaju u 
okviru studija književnosti ili drugih disciplina – dobiju neophodne dopune, 
kontratežu i korektive. U tom procesu, međutim, nije dovoljno ukazivati na 
ono izostavljeno, marginalizovano ili nepoznato, premda već samo odsu-
stvo biografije i biografskih izvora „u mnogim slučajevima [...] upućuje na 
zaboravljenu ili krnju kulturnu istoriju”, pa tako i na potrebu i značaj samih 
biografskih istraživanja (Curthoys 1989: 114). Uporedo s ispitivanjem načina 
na koje su „izvesne žene doživljavale devojaštvo i ženskost svog vremena”, 
lociranju „tačaka u kojima su one dolazile u sukob s opresivnim rodnim 
strukturama”, te uočavanju „problematične prirode i orodnjenosti svakog 
aspekta iskustva” (Caine 1994: 252), neophodno je držati se feminističkih – 
epistemoloških i metodoloških – načela.



36

Zorana Simić

Prema Liz Stenli [Liz Stanley], jednoj od uticajnijih, ali i samosvojnijih 
teoretičarki feminističke „auto/biografije”10 (v. npr. Stanley 1993), pri femini-
stičkim biografskim rekonstrukcijama nužno je zastupati tri osnovna stanovišta:

1.	 „apriorno insistirati na tome da se biografska dela tretiraju kao ona koja 
počivaju na tekstualnim ideološkim praksama – naravno, uključujući svaku 
biografiju koju proizvodi sama feministička biografkinja i kojom se kao takvom 
analitički bavi”;

2.	 „tekstualno uvažiti značaj biografskog rada kao istraživačkog procesa u kome 
istraživač dolazi do određenih interpretacija i zaključaka”, tj. ono što sama Stenli 
definiše pojmom „intelektualna autobiografija”, a što podrazumeva „analitički 
(ne isključivo deskriptivni) odnos prema specifičnostima procesa našeg ličnog 
razumevanja onoga što radimo, pojašnjavanjem situiranih konteksta u kojima 
se naše razumevanje odvija i iz kojih proističe”;

3.	 „ne pristajati na pristup koji čitav fokus stavlja na jednu individuu, ali istovre-
meno, i tome shodno, uvažiti činjenicu da neformalne organizacije feministi-
kinja – one prijateljske – mogu da budu od jednakog značaja kao i formalne za 
razumevanje dinamike i složenosti ženskih života” (Stanley 1990: 62).

Treće načelo zasniva se upravo na dekonstrukciji dihotomije privatno/javno i 
na suprotstavljanju tradicionalnim modelima biografisanja koji ne uvažavaju 
rodnu/feminističku perspektivu. Prva dva principa koje iznosi Stenli razu-
mljivo, mnogo duguju feminističkoj epistemologiji, kao i poststrukturalistički 
inspirisanim pristupima subjektu i subjektivnosti, ideologiji, te tekstovima i 
tekstualnosti uopšte. Osnovni preduslov feminističkog portretisanja upravo je, 
naime, sagledavanje „biografije kao oblikovanog narativa”, a ne kao „neoborive 
činjenice”, tj. odsustvo iluzija o konačnosti, dovršivosti i neupitnosti procesa 
biografisanja (O’Brien 1993: 258). U jednakoj meri, važno je i odsustvo iluzija 
o sopstvenoj distanci u tom procesu. U tom koraku, preusmerenjem fokusa s 
pitanja Šta je žanr feminističke biografije? ka poziciji same istraživačice i pita-
nju Kako se piše feministička biografija?, upravo feministička epistemologija, 
prema Liz Stenli, pruža optimalno uporište i za teoriju i za oblikovanje ovog 
žanra: „inovacije u feminističkoj biografiji neće doći iz domena književnosti, 
kao u slučaju autobiografije, već iz preokupacija svojstvenih feminističkoj epi-
stemologiji, a samim tim i feminističkoj humanistici i filozofiji” (Stanley 1990: 
58, istakla Z. S.).
10	  U nastavku teze, pri razmatranju primene teorije pozicionalnosti i serijalnosti u poimanju 
urednica ženske/feminističke štampe u Kraljevini SHS/Jugoslaviji kao grupe, postaće jasno 
da je upadljiva sklonost Liz Stenli ka poststrukturalistički inspirisanim epistemološkim i 
teorijskim zaoštravanjima – između ostalog i kroz fuziju kategorija autobiografije i biografije 
(auto/biografija) – koliko razumljiva toliko i problematična i podložna kritikama.



37

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Feministička epistemologija je feministički orijentisana oblast istraživanja 
koja prevazilazi granice tradicionalne filozofije. U pitanju je nužno i intencional-
no interdisciplinarni i politički projekat, koji se formira na preseku feminizma 
i (kritike) etabliranih teorija znanja, uključujući i savremenu individualističku 
epistemologiju, te koji pretenduje na alternativni pristup procesima proizvodnje 
znanja i subjektima saznanja, na nove teorije (sa)znanja (v. Lončarević 2012; 
2022). Tradicionalna epistemologija počiva na ideji o neutralnoj tački gledišta 
apstraktne individue i mogućnosti dosezanja objektivnosti znanja. U srži femi-
nističke epistemologije nalaze se, naprotiv, pitanja epistemičke i političke privi-
legije i pravde, kao i fokus na rodnoj i drugim uslovljenostima, situiranostima 
(subjekta) saznanja. Takođe, ona se suprotstavlja „atomizovanju” epistemičkih 
procesa i učinaka. Sandra Harding razlikuje tri opšta pristupa u feminističkoj 
epistemologiji, a na nju se kod nas oslanja Katarina Lončarević (ibid.) – femini-
stički empirizam, feminističke stendpoint teorije i feministički postmodernizam. 
Svi su ovi pristupi unutar i između sebe heterogeni. Poslednja dva pristupa su 
u humanistici ostavili najdalekosežniji trag. Razne varijante stendpoint teorija 
zasnivaju se na tvrdnjama o različitim epistemičkim privilegijama saznavaoca. 
Klasa, rasa, rod i seksualnost, prema njima, neminovno strukturišu i ograni-
čavaju svako znanje. Jedna od pionirki ovog pristupa, Nensi Hartsok [Nancy 
Hartsock], na primer, sebi zadaje cilj da objasni epistemičku poziciju s koje je 
moguće dekonstruisanje patrijarhata, tj. „razumevanje i suprotstavljanje svim 
oblicima dominacije – feministički stendpoint” (Hartsock 1983: 283; istakla Z. 
S.).11 Stendpoint, uz to, najčešće podrazumeva favorizovanje određenih spo-
znajnih perspektiva – onih potčinjenih, marginalizovanih (v. npr. hooks 2000; 
Collins 2000; Lord 2002).

Kritike feminističkih stendpoint teorija mahom su iznosile tzv. postmo-
dernističke feministikinje, zagovornice postmodernističke epistemologije. 

11	  Ključne teze koje zastupa Hartsok jesu: 1) „Materijalni život (klasna pozicija prema 
marksističkoj teoriji) ne samo da strukturiše već i ograničava razumevanje društvenih odno-
sa; 2) Ukoliko je materijalni život strukturisan na fundamentalno suprotne načine za dve 
različite grupe, može se očekivati da će vizija svake od njih predstavljati inverziju one druge, 
a u sistemima dominacije vizija dostupna vladajućim snagama biti i parcijalna i izokrenuta 
[perverse]; 3) Vizija vladajuće klase (ili roda) strukturiše materijalne odnose u kojima su sve 
strane prinuđene da učestvuju, te stoga ne može biti odbačena kao naprosto pogrešna; 4) 
Posledično, treba se boriti za viziju dostupnu potčinjenoj grupi, a to predstavlja dostignuće 
koje zahteva kako nauku kadru da dopre ispod površine socijalnih odnosa u kojima su svi 
prinuđeni da učestvuju, tako i obrazovanje koje može proizaći samo iz borbe za promenu 
tih odnosa; 5) Kao angažovana vizija, razumevanje potčinjenih, zauzimanje stendpointa 
prokazuje realne odnose među ljudima kao nehumane, prevazilazi sadašnjost i ima istorijski 
oslobađajuću ulogu” (Hartsock 1983: 285).



38

Zorana Simić

Pritom, „najsporniji je upravo centralni pojam teorije – epistemički privile-
govani status marginalizovane grupe, odnosno žena” (Lončarević 2012: 51; 
up. Lončarević 2022: 100–104). Postmodernistički orijentisane autorke teže 
apsolutnoj dekonstrukciji binarizama svojstvenih zapadnoj intelektualnoj 
tradiciji, smatrajući da oni po pravilu „počivaju na osnovnoj dihotomiji iz-
među muškog i ženskog, i [koji] kao svoj rezultat imaju privilegovanje ’muške’ 
strane u svakom paru ovih osnovnih dualizama” (Lončarević 2012: 52).12

Važna referentna tačka kada je reč o feminističkoj epistemologiji jeste i 
ideja Done Haravej o situiranim znanjima (v. Haravej 2021). Poput stendpoint 
teoretičarki, i Haravej zagovara skepsu spram proklamovanih univerzalizma 
i sveobuhvatnosti, iza kojih neretko stoje parcijalni i isključujući uvidi privi-
legovanih aktera u polju društvenog i akademskog uticaja i moći. U isti mah, 
međutim, autorka podjednako kritikuje i krajnost u koju može da vodi os-
poravanje maskulinocentričnog kanona, a čije najsimptomatičnije ispoljenje 
vidi u postmodernističkim i/ili poststrukturalističkim zaoštravanjima ideje o 
smrti subjekta,13 o apsolutnoj nemogućnosti pouzdane spoznaje, te u svođenju 
epistemičkih procesa na igre označitelja i puke retoričke efekte i ishode. Nasta-
jući u hibridnom prostoru između fikcionalnosti i faktualnosti, a iz želje da se 
pomire tradicionalno suprotstavljeni modeli spoznaje – svojstveni prirodnim, 
društvenim i humanističkim naukama – njena ideja o situiranim znanjima 

12	  Centralna aporija koju postmodernistkinje uočavaju u feminističkim stendpoint teorijama 
može se dobro ilustrovati opaskom i pitanjem koje postavlja Bat Ami Bar On: „Pripisivanje 
moći delovanja [agency] marginalnosti koja u isto vreme nije centralnost problematizuje 
pripisivanje epistemičke privilegije društveno marginalizovanim subjektima. Srž problema 
jeste u tome što postoji više društveno marginalizovanih grupa; da li je ijedna od ovih grupa 
epistemički privilegovanija od drugih, i ukoliko nije – ukoliko su sve podjednako epistemički 
privilegovane – da li je epistemička privilegija bitna?” (Bar On 1993: 88–89). Uzdržavajući 
se od potencijalnog rešenja ovog problema, Bar On ga tek locira, te prati kako „epistemička 
privilegija potom postaje funkcija udaljenosti od centra” (ibid.: 89). Autorka detektuje kako se 
sve razvijaju teze o (značaju) intersekcionalnosti, uočavajući dve primetne tendencije u njima 
– da „polaze od pretpostavke da postoji jedan centar” i da „epistemičku privilegiju određene 
grupe društveno marginalizovanih subjekata utemeljuju u njihovim identitetu i praksama” 
(ibid.: 90, istakla Z. S.). Obe tendencije Bar On s razlogom smatra duboko problematičnim, 
ubedljivo ukazujući u isti mah na sveprisutnu ambivalenciju feminističkog angažmana kroz 
istoriju. Naime, Bar On ističe kontradiktornost prosvetiteljskog i neoromantičarskog aspekta 
(ovakve feminističke epistemologije), kontradiktornost o kojoj se u rudimentarnim obrisima 
može govoriti i u kontekstu razdoblja između dva svetska rata u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, 
prilikom razmatranja tadašnjih feminističkih inicijativa, argumentacija i diskursa.
13	  Kako je već isticano, ideja o smrti subjekta istorijski koincidira sa svojevrsnim oživ-
ljavanjem ženskih (istorijskih) subjekata i otkrivanjem i etabliranjem ženske istorije – kao 
naučnoistraživačke prakse i kao discipline. To je jedan od dodatnih razloga za uvažavanje 
pozicije Done Haravej, odnosno za izbegavanje radikalnijih postmodernističkih feminističkih 
pristupa.



39

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

vraća feministički fokus na primarna epistemološka pitanja, bez pretenzija ka 
apriornom privilegovanju i hijerarhizacijama određenih (identitetski obra-
zloženih) perspektiva, ali i bez pristanka na apsolutni relativizam. Postmo-
dernistički inspirisanim favorizovanjem rezonantnog nasuprot dihotomnom 
znanju, logike mreže ili „rizoma” nauštrb stroge centralizovanosti i odgova-
rajućih marginalnosti, Haravej zagovara težnju ka feminističkoj objektivnosti, 
koja u krajnjoj instanci nije pomirljiva s (feminističkim) postmodernizmom. 
Kriterijum tako shvaćene objektivnosti jeste neizostavna svest o situiranosti 
sopstvene saznajne pozicije i sopstvenog (sa)znanja. Drugim rečima, o znanju 
se može govoriti kao o potencijalno (feministički) objektivnom u onoj meri 
u kojoj je ono prožeto svešću o vlastitim ograničenjima i od njih neodvojivo, 
ne polazeći pritom od bilo kojeg identitetskog ili drugog uporišta kao od 
privilegije. U tom procesu nema nevine epistemičke pozicije. Ma koliki stepen 
autorefleksivnosti i (auto)situiranosti da subjekt poseduje, njegov spoznajni 
proces i, posledično, ideje koje zastupa nužno podrazumevaju zauzimanje 
stava, a to je zauzimanje uvek, istovremeno, koliko parcijalno i isključujuće 
toliko i angažovano. Otuda je za Donu Haravej izuzetno važno preuzeti od-
govornost za sopstvenu epistemičku poziciju i insistirati na tome da je znanje 
kao kategorija ultimativno neodvojivo od ideje odgovornosti.

Razmatranje međuratne jugoslovenske periodike pokazuje ne samo da 
je uvažavanje feminističke epistemologije, uz neophodne rezerve i/ili odstu-
panja, dragoceno na nivou teorijskih i metodoloških polazišta istraživačice 
– naročito ukoliko je reč o biografskom pristupu – već i to da su ideje i stavovi 
koje su feminističke teoretičarke formulisale krajem 20. veka bili prisutni i 
implicitno privilegovani u delovanju onih žena koje su decenijama ranije 
sprovodile feministički angažman u Kraljevini SHS/Jugoslaviji. To uključuje 
i urednice ženske i feminističke štampe, te samim tim i (re)konstrukcije nji-
hovih biografija. U ovoj prilici, u fokusu jesu žene koje su se – između ostalog 
i kroz svoj urednički angažman – neretko deklarisale kao feministkinje, pa 
samim tim i njima svojstven proces „razvoja feminističke svesti” (Caine 1994: 
256). Međutim, kao što je naznačeno u uvodnim razmatranjima, urednice 
periodike u Kraljevini SHS/Jugoslaviji – čak i one periodike koju tipološki 
možemo lako da odredimo kao žensku i/ili feminističku – nisu nužno bile 
punoznačne feministkinje, a ponekad su zastupale i očite antifeminističke 
pozicije. U tom koraku postaje jasno zašto je važno posegnuti za feministi
čkom epistemologijom u cilju (meta)disciplinarnog situiranja istraživanja. 
Usvajanje ključnih ideja feminističke epistemologije omogućava, naime, 
optimalno „oslobađanje feministkinja iz formalnih i tradicionalnih (patri-



40

Zorana Simić

jarhalnih) pristupa” (Bassett 1987: 49), s jedne strane, kao i kritičku prizmu 
u rekonstrukciji delovanja antifeministički nastrojenih urednica i/ili njihovih 
pojedinačnih antifeminističkih istupanja, s druge.

Odgovore na već postavljeno pitanje Kako se piše feministička biogra-
fija? moguće je tražiti i izvan domena strogo shvaćene feminističke episte-
mologije – na prvom mestu, u (psihoanalitički orijentisanoj) feminističkoj 
teoriji. Poziciji feminističke biografkinje, te načinima na koje ona interferira 
s istraživačkom građom i procesom (re)konstrukcije biografija, u teoriji je 
dosad takođe posvećena značajna pažnja. Time se, u isti mah, podrobnije 
analizira i samo polje istraživanja, te izvodi celovita definicija žanra femi-
nističke biografije. Ova problematika račva se u nekoliko pravaca: između 
ostalog, otvara se pitanje odnosa fikcionalnosti i faktualnosti; razmatra se 
relacija autorke istraživanja spram predmeta istraživanja i obratno; utvrđuje se 
naučna odgovornost biografkinje, te, naposletku, približno određuju i opisuju 
stepeni i modusi njene involviranosti u proces biografske (re)konstrukcije.14

Kad je reč o etičkim i epistemološkim polazištima i ciljevima istraživanja, 
ali i o njegovim psihološkim dimenzijama, u literaturi se vrlo često insistira 
na svojevrsnoj etici prijateljstva, privrženosti i blagonaklonom pristupu pred-
metu istraživanja, na interpersonalnoj i neegocentričnoj dimenziji feministi
čkog biografisanja. „Potpuna povezanost biografkinje i biografisane istance, 
lišena opresivnosti”, „osvojen i iskren reciprocitet između predmeta i autorke 

14	  Uz to, reč je o „procesu konstrukcije koji karakteriše samosvesno i sve samouverenije 
prelaženje konvencionalnih granica u žanrovskim podelama pisanja” (Stanley 1990: 65). 
Samo opiranje svojevrsnom žanrovskom logocentrizmu jeste feministički čin par exellence, 
a neretko i neophodna intervencija u moduse mišljenja zasnovane na maskulinocentričnim 
epistemološkim i metodološkim pretpostavkama. „Ukoliko se polje preklapanja kategorija 
fikcije, društvene istorije, psihološke opservacije i socioloških uvida prepozna kao plodno, a ne 
kao opasno za biografkinju, usled toga što sadrži kontradikcije u samim korenima znanja, ono 
može i te kako dobro da funkcioniše kad je reč o ženama čiji životi takođe problematizuju val-
idnost ovog znanja” (Iles 1992: 8). O pitanju (ne)fikcionalnosti u kontekstu istorije feminizma 
v. Hidalgo 1992.  Tu se iznosi stav da je „distinkcija fikcije i nefikcije od naročito male koristi 
kad se primeni na žensko pisanje u 20. veku”, te da „jedna od najmoćnijih i najfrekventnijih 
slika u ženskom romanu – sopstvene sobe – koja označava slobodu od stalne dostupnosti i 
prilagođavanja potrebama drugih – naravno, potiče iz nefikcionalne sfere” (Hidalgo 1992: 
41). Međutim, kada je reč o ovom istorijskom periodu, a osobito o modernizmu i avangardi, 
slično se može reći i za autorstvo i književnu produkciju u načelu, a ne samo za žensko pisanje 
i feminističku tradiciju. Stoga je uputno insistirati na najpažljivijem mogućem razlikovanju 
fikcije i nefikcije, uz istovremeno uvažavanje feminističkih revizija i problematizacija ovih 
pojmova i njihovih granica. Drugim rečima, na tragu Done Haravej, poželjno je ostvariti 
svojevrsnu feminističku objektivnost, kojom se ne bi porekle ili prenebregle sve dosadašnje 
tradicije razlikovanja (ne)fikcije, ali je u isti mah značajno i ispitati načine na koje se građa 
koja je u fokusu istraživanja njima opire, prilagođava, ili od njih radikalno odstupa.



41

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

zasnovan na modelu prijateljstva” (Bassett 1987: 49), neretko se razmatraju 
kao važna osobenost žanra feminističke biografije. Govori se o jednakosti, 
srodnosti ili bliskosti, uzajamnosti i familijarnosti, ne bi li se istaklo ne samo 
da su epistemička distanca i krajnja bezinteresnost u feminističkim biograf-
skim (re)konstrukcijama neostvarive već, uostalom, i nepoželjne. 

Epistemička, emocionalna i etička involviranost biografkinje u proces 
istraživanja započinje već pitanjem odabira. Ni taj odabir, međutim, nije jed-
nostran i jednostavan. „Ukoliko biografkinja duboko oseti da ju je subjekat 
odabrao („pronašao”, prim. Z. S.)”, narativ koji ona kreira nužno ispoljava i 
„nesvesne moduse samoizražavanja” svojstvene njoj samoj (O’Brien 1993: 
262). Kao i svaka biografija, i feministička je uvek „susret dva sopstva – bio-
grafa i subjekta – koja nisu stabilna i koherentna. A taj susret, iz kog proizlazi 
naizgled dovršen i permanentan biografski rad, po sebi je istorijski uslov-
ljena veza između biografa i subjekta, ostvarena u određenom vremenskom 
trenutku” (ibid.: 258).

Na temelju ideja o destrukturisanosti i decentriranosti subjekta kako 
biografišuće tako i biografisane instance, te, shodno tome, i nužnoj nedovrše-
nosti i nepotpunosti svakog biografskog poduhvata, razvija se, dakle, većina 
savremenih teoretizacija feminističkih biografija. Čak i onda kada fokus nije 
primarno na (ne)koherentnosti subjekta, npr. ranih osamdesetih godina – na 
talasu radikalnofeminističkih struja i ideja o ličnom kao političkom – uočava-
ju se i ističu potencijalno nesvesni mehanizmi biografkinjinog rada. Reč nije 
samo o problemu inicijalnog odabira (koji pak nije uvek presudno uslovljen 
ličnim afinitetima i odlukama), već i svih potonjih aspekata istraživanja. U 
tom pogledu, razumljivo, naročito značajna i zanimljiva postaje interpretacija 
biografisane instance i njenog životnog toka. 

Bel Gejl Ševinji [Bell Gale Chevigny], na primer, oslanjajući se na Džejn 
Fleks [Jane Flax] i Nensi Čodorov [Nancy Chodorow], iznosi provokativnu 
hipotezu da je „gotovo neizbežno da, pišući o ženama, žene simbolično odra-
žavaju svoje internalizovane odnose s majkama i u izvesnoj meri ih rekreiraju” 
(Chevigny 1983: 80). Ona insistira na svojevrsnoj poziciji biografkinje kao 
ćerke, upozoravajući ujedno na opasnost od „specifično feminističke zablude”; 
Ševinji pritom ima u vidu „neadekvatno prepoznat transfer koji biografkinja 
može da oseća projektujući svoja stvarna, latentna ili idealna iskustva na 
predmet” (biografisanja, prim. Z. S.) (ibid.: 81). Autorka, naime, upozorava na 
potencijalno nekritičku, neosvešćenu i ishitrenu emocionalnu identifikaciju 
biografkinje s biografisanom instancom. Sama Ševinji zalog rešenja problema 
neodmerene projekcije pronalazi u istoriografskom aspektu rada, odnosno što 



42

Zorana Simić

pažljivijem rekonstruisanju odgovarajućeg istorijskog kontekta. Ona pritom 
ne osporava značaj biografkinjinog intimnog angažmana, niti se pak zalaže za 
povratak ideji o dostižnoj i/ili aspolutno važećoj objektivnosti istraživanja.15 

Pomenuta Liz Stenli o feminističkoj biografiji govori upravo usredsre-
đujući se na sličan spektar problema. Prema njenom sudu, „biografija [...] 
postavlja probleme u pogledu konstrukcije specifično feminističke forme 
na onaj način na koji autobiografija to ne čini”; oni se „blisko odnose na 
ograničenja uslovljena ’činjenicama’, ospoljivim, prikupljivim, sakupljivim, 
čitljivim, izazovnim činjenicama” (Stanley 1990: 60). Međutim, ono što je 
ovim žanrovima zajedničko jeste ideja da pišući (o drugima) uvek pišemo i 
o sebi samima – i obratno – bilo da se pritom intencionalno identifikujemo 
sa subjektom biografisanja (u slučaju autobiografije) ili da pišemo naučno 
utemeljenu biografiju o drugome. U oba slučaja, pisanje jeste čin (samo)prepo-
znavanja, (samo)izumevanja i (samo)spoznaje, i to onaj koji mora da računa 
na barem tri ključna momenta: talog poststrukturalizma u vidu narušenih 
„fantazija o sopstvu”, permanentnu autorefleksivnost, te situiranost znanja i 
konkretnih pozicija iz kojih progovaramo i donosimo zaključke, preuzima-
jući odgovornost za njih (v. Polkey, ur. 1999). Uz to, biografkinja mora da 
prevaziđe potencijalnu identifikaciju s predmetom istraživanja (Barry 1992: 
28), a ključ za to jeste upravo čuvanje uporišta u istoriografskom pristupu, 
koji žene prepoznaje i legitimiše kao istorijske subjekte.16

Pristajanje na (re)konstruisanje portreta urednica ženske i feminističke 
štampe u međuratnoj Jugoslaviji, njihove osobene subjektivizacije, odnosno 
insistiranje na različitim aspektima njih kao istorijskih subjekata, usled 
oskudno očuvane građe i izvora, u naročitoj meri podrazumeva pristajanje 
kako na lakune, nedoslednosti i dileme koje isti ti izvori stvaraju tako i na 
sopstvena ograničenja, nemogućnosti i ne manje dileme istraživačice/bio-
grafkinje. Utoliko je jedan ovakav, interdisciplinarni i ujedno autorefleksivni 
teorijsko-metodološki okvir – neophodan. Ovo istraživanje počiva, dakle, na 

15	  „Emocionalna identifikacija je potencijalno analitična i može da rezultira razumevanjem 
i uvažavanjem separacije, a usled toga i znatno odmerenijim izveštavanjem o našem subjek-
tu. Da bi se to dogodilo, neophodno je, međutim, poznavati sve relevantne aspekte istorije, 
poznavati ih gotovo onoliko prisno koliko poznajemo i sebe same” (Chevigny 1983: 98).
16	 „Verovatno najznačajniji uticaj esencijalističkog determinizma na (de)formaciju ljudske 
subjektivnosti ogleda se u tome kako se oblikuje temporalnost. Definisati žene na osnovu 
njihove seksualnosti i reproduktivnosti znači odstraniti ih iz istorijskog razvoja. Za razliku 
od istorijskog razumevanja žena kao aktivnih subjekata istorije, esencijalizmom se žene uni-
verzalizuju na osnovu seksualnih relacija ili majčinstva. Bez konkretnog istorijskog lociranja, 
nema društvene kohezije koja bi ženu povezala sa ženom. Isto tako, bez grupnog identiteta, 
žene lakše podležu aistorijskim redukcijama” (Barry 1992: 28).



43

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

sledećim premisama: ključni aspekt feminističke biografije jeste perspektiva 
samog biografa ili biografkinje, a ne predmet biografske rekonstrukcije; 
perspektiva istraživačice ima uporište pre svega u feminističkoj epistemolo-
giji, budući da se na taj način omogućava optimalna revizija patrijarhalnih i 
tradicionalnih modela, s jedne, kao i analiza kako feminističkih tako i anti-
feminističkih tendencija u delovanjima i biografijama odabranih urednica, s 
druge strane; proces biografskih (re)konstrukcija karakteriše odsustvo iluzija 
o konačnosti, dovršivosti i neupitnosti procesa biografisanja, ali i odsustvo 
iluzija same biografkinje o sopstvenoj distanci u tom procesu; barem koliko 
i feministička teorija i epistemologija, za istraživanja je konstitutivan i isto-
riografski pristup, a pre svega naglasak na mikroistoriji kao korektivu ofici-
jelnih istoriografskih pregleda; teži se i tipičnosti i izuzetnosti (orodnjenih) 
življenih iskustava i doprinosa urednica pri ocrtavanju njihovih individualnih 
geneza; uočavajući, ističući i opisujući ključne tačke u genezama određenih 
urednica, biografkinja stavlja „naglasak na obrazovanje i postignuća: na ono 
što je društvo ženama dalo i ono što su one dale društvu” (Rosenthal 1974: 
182), ali kroz prizmu mikrojedinica (pojedinih lokacija, zajednica/grupa i 
ličnosti). Narativizacija ličnih životnih iskustava – ma koliko usredsređena 
na profesionalni aspekt života i javni angažman – nužno, pritom, računa i 
na problem „tranzicija” ili prelaza između ovih sfera i sfere privatnosti ili 
intimnosti življenog iskustva; „ukoliko se pretvaraju da tranzicije nisu od 
značaja, feministički biografi nude lažno pojednostavljenu viziju života” (ibid.: 
183). U tom pogledu, utoliko što ne preza od holističkog pristupa individui 
kao istovremeno javnoj i privatnoj, baštineći ujedno mikroistorijski fokus na 
politikama svakodnevice, feministička biografija „pruža nepregledno polje 
mogućnosti za precizna istraživanja načina na koje ljudi bivaju upleteni u 
ideologiju tako da se ono bizarno uzima zdravo za gotovo, kao puka zdra-
vorazumska stvar” (Russell 2004: 16).





45

2. UREDNICE PERIODIKE:  
ROD I VOKACIJA

I nije zanemarljiva koincidencija, razume se, to što se naglasak na 
sposobnosti ili ličnosti ili individualnosti urednika smanjuje kako 
mogućnosti žena da uđu u ovo polje rastu.

Fijonuala Dilejn

2.1. Uredničko pitanje u studijama periodike

Ono što bi se moglo nazvati uredničkim pitanjem, a što obuhvata teo-
retizaciju uređivanja (štampe), njegovih modela, pretpostavki i ishoda, te 
specifičan istorijski položaj i biobibliografije/portrete urednika i urednica 
– odnosno dijalektiku ovih istraživačkih polja – još nije u punoj meri za-
živelo u ovdašnjoj naučnoj zajednici.17 Ženska i/ili feministička periodika 
(objavljivana u Kraljevini SHS/Jugoslaviji) u tom pogledu nije izuzetak. 
Ipak, njena dosadašnja proučavanja, bez obzira na to što su uredničke fi-
gure u njima od sporednog ili malog značaja, pružaju dragocena polazišta i 
izvore za istraživanje u čijem su fokusu profili i profilisanja urednica štampe 
u prvoj polovini 20. veka (Stefanović 2000, 2020; Бараћ 2010, 2014, 2015; 
Ograjšek Gorenjak 2014, 2020; Пековић 2015; Милинковић 2016, 2022; 
Grubački 2017, 2024; Милинковић, Свирчев, ur. 2021 i dr.). Osim toga, 
postoje individualni napori da se razmotre pojave i problemi koji se tiču 
urednikovanja, kao i da se ocrtaju portreti pojedinih urednica, bilo da one 
pripadaju međuratnom razdoblju ili ne (Mihurko Poniž 2003; Vujnović 
2009; Свирчев 2015, 2018, 2020; Kolarić 2017; Лалатовић 2017; Verginella, 
ur. 2017; Вујошевић 2018, 2019; Selišnik 2017, 2021; Simić 2021; Ђукић 
Перишић 2022; Станић 2022 i dr.).

Kako je istaknuto u uvodu, u kontekstu ovog rada najrezonantniji jesu 
doprinos Ane Kolarić, s jedne, te rezultati naučnog projekta Akterke prome-
17	  Ovo potpoglavlje, u donekle izmenjenom obliku, već je publikovano; v. Симић 2022c.



46

Zorana Simić

ne: Urednice i sociokulturna transformacija u Evropi, 1710–1920 (akronim: 
WeChangEd), s druge strane. Uprkos tome što je omeđen počecima uredni-
kovanja žena u Evropi ranog 18. veka i 1920. godinom, periodom neposredno 
nakon Prvog svetskog rata – od kojeg ovo istraživanje započinje – projekat 
WeChangEd rezultirao je uvidima koje treba uvažiti kao polazište za svaki 
vid proučavanja štampe iz rodne perspektive. U uvodnom tekstu temata 
Urednice u Evropi, Fijonuala Dilejn tako iznosi niz primedbi i pitanja upu-
ćenih istraživačicama (ženske) intelektualne istorije / feministički orijenti-
sanim istraživačicama (periodike), iz kojih postaje jasno da ove kategorije 
istraživanja optimalno funkcionišu kao celina. Autorka implicitno insistira 
na (samo)svesti o parcijalnosti naučne pozicije i nužnoj situiranosti znanja 
(v. Haravej 2021), kao i na dekonstrukciji proklamovane distance između 
subjekta i objekta istraživanja (v. npr. Hartsock 1983; hooks 2000). Prema 
Dilejn, ovakav pristup čini neizostavni aspekt „feminističkih studija od samih 
njihovih početaka”, koji ona percipira kao

„aktivistički oblik sociokulturnog pamćenja, uvažavajući i lične i infrastrukturne 
uslove koji takav poduhvat omogućavaju. [...] Etičko jezgro ovog istraživanja uvek 
mora da bude refleksivno; istražujući slepe tačke, moramo da priznamo i one svoje. 
Time se obavezujemo na politike znanja koje su presudno neegoistične: zajedničke, 
saradničke, kolektivne, uvek dijaloške” (Dillane 2021: 8).

Fijonuala Dilejn u nastavku upravo pokušava da osvetli uredničko pitanje 
u načelu, osvrćući se na doprinose Roberta Patena [Robert Patten], Dejvida 
Finkelštajna [David Finkelstein] i, naročito, Metjua Filpotsa [Matthew Phil-
potts], budući da je on ponudio „možda najcelovitiji pokušaj teoretizacije 
’urednika’” (Dillane 2021: 17). Filpotsova koncepcija postala je značajna 
referentna tačka u savremenim studijama periodike, a njoj Dilejn kritički 
prilazi s ciljem da ukaže na moguće putanje i moduse feminističkih revizija 
uredničkog pitanja. Prema Dilejn, ključna, a ujedno i najizazovnija pitanja 
jesu:

„[K]ada govorimo o urednicama [women editors] štampe, da li polazimo od istih 
konceptualizacija i definicija onoga što podrazumevamo rečju ’urednik’ [editor] bez 
obzira na to na kom jeziku radimo? Da li je važno hoćemo li ostaviti ovu oznaku 
toliko otvorenom da može sobom da obuhvati onoliko tipova urednika štampe 
koliko ima i štampe? Možemo li da budemo kategoričnije? I, što je još značajnije, 
treba li da budemo kategoričnije?” (Dillane 2021: 9).

Ako se imaju u vidu naučnoistraživačke okolnosti – mladost i stepen eta-
bliranosti discipline, činjenica da su pomnija proučavanja i pokušaji 



47

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

(re)konstrukcija portreta urednica tek odnedavno počeli da dobijaju na 
značaju u nacionalnom i evropskom kontekstu, kao i pristupi prominentijih 
istraživač(ic)a – čini se da je i pri razmatranju uredničkog pitanja iz rodne 
perspektive neophodno zadržati dozu metodološkog opreza i biti sklon 
lociranju problema koji bi podstakli dalji rad pre nego porivima da se po-
nude konačni odgovori. U isti mah, ukoliko se polazi od jasno određenog i 
omeđenog istorijskog konteksta i periodičkog korpusa (u ovom slučaju, od 
ženske i feminističke štampe objavljivane u Kraljevini SHS/Jugoslaviji), ne-
ophodno je dinamiku i uzuse istraživanja prilagoditi samoj građi, što može 
značajno da odstupa od ranije utvrđenih modela i pristupa. To znači da u 
slučaju sintagme woman/women editor(s) nije upitno samo da li je i koliko, u 
različitim (istraživačkim) kontekstima, podudarna konceptualizacija druge 
reči, koja se tiče vokacije (urednikovanja). Podjednaku pažnju neophodno 
je posvetiti i onoj prvoj, koja se tiče roda (žena/žene): diskurzivnim forma-
cijama i spektru percepcije ženskog identiteta. U svakom slučaju, poželjno je 
pridržavati se (implicitnih) saveta i upozorenja autora i autorki koji su kroz 
sličan istraživački proces već prošli baveći se drugačijim korpusima:

•	 izbegavati autoritet, ili čak autoritarnost same terminologije, same 
reči urednik;

•	 ispitivati da li se, na koje načine i s kojim ishodima konotacije tog 
pojma menjaju ukoliko se promeni i rodni predznak, te fokus usmeri 
ka urednici/urednicama;

•	 ne gubiti iz vida da iza uredničkih politika, koje naoko mogu da se 
čine koherentnim, preciznim, pažljivo osmišljenim/sprovedenim, 
nekada stoje vrlo arbitrarne i prozaične potrebe i motivi, slučajni 
sticajevi okolnosti, splet intimnih, materijalnih, istorijskih i idejnih 
faktora koje je teško ili nemoguće sasvim razdvojiti i rekonstruisati;

•	 nikada ne romantizovati uredničku instancu, bilo da je reč o pojedincu 
ili kolektivu/redakciji; ne pristajati na auru koju sa sobom može da 
nosi pojam urednik(ovanj)a usled konotiranja simboličkog kapitala, 
moći i digniteta;

•	 ne prenebregavati naizgled banalne ili beznačajne tragove, već, ako 
treba, kretati upravo od njih; 

•	 ne brkati kategorije uspeha, uticaja i kvaliteta pojedinih časopisa / 
uredničkih poduhvata;

•	 usredsređivati se na retoriku, na diskurzivne manifestacije i učinke, 
pre nego na apriorne apstraktne modele i očekivanja;



48

Zorana Simić

•	 naravno, uvažavati pritom i eksplicitne iskaze i svedočanstva samih 
uredničkih figura, bilo da su oni izneti u vidu periodičkih žanrova 
(uvodnici, programski tekstovi, komentari, beleške) ili u drugim pri-
likama (memoari, dnevnici, korespondencije, rasprave van časopisa 
i slično);

•	  u što većoj meri težiti rekonstruisanju čitavih mreža, infrastruktura, 
obuhvatnih istorijskih konteksta u kojima se urednici/e profilišu i 
sprovode svoj angažman; 

•	 ne potcenjivati pritom značaj mikroistorijih pristupa, ne samo zato 
što pri feminističkom proučavanju periodike po prirodi stvari treba 
zazirati od metanarativa već i zato što je razvoj (studija) periodike 
neodvojiv od mikroistorijskih konteksta; 

•	 samim tim, ne držati se po svaku cenu zadatih modela, već biti prijemčiv 
za lociranja, diferencijacije i opisivanja novih, polazeći od samog uzor-
ka proučavanja; ukoliko se pak ispostavi da je u tom procesu moguće 
uočiti i objasniti izvesne analogije ili pravilnosti u okviru postojećih 
i novouspostavljenih modela, utoliko će istraživanje biti potpunije i 
bogatije za komparativnu perspektivu (v. Витошевић, Вуковић 1984; 
Вуковић 1984; Philpotts 2012; Kolarić 2017; Dillane 2021 i dr.).

Provizorna tipološka shema koju nudi Metju Filpots, uprkos primarnom 
uporištu u modernističkim književnim časopisima ranog 20. veka s an-
glo-američkog podneblja, donekle može biti korisna referentna tačka i za 
proučavanje periodike objavljivane u Kraljevini SHS/Jugoslaviji. Polazeći 
od Burdijeove teorije habitusa, Filpots razlikuje tri dominantna modela 
urednikovanja, koje karakteriše kao „harizmatsko”, „birokratsko” i „posred-
ničko”. Pri tipologizaciji urednikovanja, s jedne strane, u obzir se uzimaju 
„lični habitus” i „kapitali” pojedinog urednika, a s druge položaj koji pu-
blikacija ima u kontekstu „polja kulturne proizvodnje” (up. Dillane 2021: 
17). Prvi, „harizmatski” tip podrazumeva fokus na jedinstvenoj uredničkoj 
i/ili vlasničkoj figuri, „koja uspostavlja inovativnu ili originalnu poziciju u 
polju” (ibid.: 17–18), te koja se percipira simbiotski u odnosu na časopis, 
kao neizostavna i neretko presudno važna instanca njegove politike (časopis 
najčešće traje onoliko koliko i urednički angažman osnivača/osnivačice). 
Za ove časopise, primećuje Filpots, često je karakterističan buran, pole-
mički motivisan tok objavljivanja, nizak stepen usklađenosti sa zahtevima 
šire publike ili preovlađujućim periodičkim tendencijama, kao i kratak 
vremenski opseg izlaženja usled preopterećenosti pojedinca uredničkim 



49

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

nadležnostima. Ovakvom modelu, u srpskom i jugoslovenskom kontekstu, 
odgovaraju pojedini časopisi avangardista (v. Andonovska 2014) – na pri-
mer, Zenit (1921–1926, Zagreb/Beograd) urednika Ljubomira Micića – a u 
manjoj meri i hibridni časopis Ženski svijet / Jugoslavenska žena (1917–1920, 
Zagreb), koji je uređivala i čija je vlasnica bila Zofka Kveder (Demetrović).

U slučaju časopisa koji na prvi pogled najubedljivije i najupadlji-
vije odaju utisak koherentnosti i uniformnosti, uslovljene autoritetom i 
težnjama određene individue, treba biti naročito oprezan i sumnjičav. S 
jedne strane, naglašeni (retorički) individualizam, pa čak i egocentričnost 
ili egoizam urednika/umetnika – koji u kontekstu modernizma i avan-
garde mogu da budu programski utemeljeni i poetički obrazloženi – lako 
mogu da prikriju ili skrenu fokus s mehanizama produkcije časopisa, 
saradničkih mreža, finansijskih i administrativnih aspekata bez kojih 
njegovo izlaženje ne bi bilo moguće (usled podele na javnu i privatnu 
sferu, nije iznenađujuće što se za njih u to vreme često brinu žene), ali 
isto tako i kreativnih doprinosa drugih ličnosti, te njihovog položaja u 
odnosu na angažman nominalnog, priznatog urednika (v. Marek 1995). 
S druge strane, nehotično priklanjanje auri i autoritetu individualnog 
urednik(ovanj)a, tj. potreba da se istraživanje homogenizuje što čvršćom 
identifikacijom svetonazora urednika i uredničke politike, može da re-
zultira previdima heterogenosti i disperzivnosti istog tog svetonazora, a 
samim tim i koncepcije određenog časopisa. Tako, na primer, može doći 
do perpetuiranog isticanja izvesnih (inovativnih, modernih, avangardnih, 
progresivnih ili revolucionarnih) ideoloških i poetičkih aspekata, čija bi 
pažljivija kontekstualizacija u okvirima same politike časopisa, a kamoli 
uz uvažavanje šireg periodičkog ili biografskog aspekta, dovela do nji-
hovog usložnjavanja, dublje problematizacije ili, čak, obesmišljavanja.18 
Takođe, time se skreće fokus s pitanja otvorenosti urednika ili urednice 
za drugačije stavove od onih koje on/a sam/a zastupa, a posledično i 
onemogućava pažljivije kritičko čitanje samih uredničkih iskaza i priloga. 
Takva otvorenost je, primera radi, u časopisu Zofke Kveder Demetrović 
nesumnjiva, a u tom slučaju ujedno proizvodi dalekosežne učinke i uti-
caje na potonju žensku/feminističku štampu u Kraljevini SHS/Jugoslaviji.

„Birokratskom” modelu urednikovanja svojstvena je i nominalno 
složenija infrastruktura i kolektivističko pre nego individualističko usme-
renje. Urednik podređuje vlastiti habitus institucionalnom habitusu samog 

18	  To, na primer, važi za Ljubomira Micića i koncepte zenitističke žene ili barbarogenija.



50

Zorana Simić

časopisa. „Birokratski oblik stavlja poseban naglasak na ’heteronomnu’ 
dimenziju uredničke instance, odnosno na profesionalne, administrativne 
i tržišne kompetencije” koje „potiču izvan logike samog književnog polja” 
(Philpotts 2012: 53). Na taj način, časopisi postaju svojevrsni inkluzivni 
forumi, aura (genijalne) individue – očekivano – bledi, a rad na časopisu, 
uprkos istaknutim pojedincima urednicima, jasnije se uočava upravo kao 
rad, kao kontiuiran i kompleksan kolektivni proces (Filpots primećuje 
i to da su ove publikacije, samim tim, uglavnom dugovečnije od prvih). 
Ovaj model je „manje inovativan i manje naklonjen riziku” (Dillane 2021: 
18), a on se prepoznaje u uredničkim politikama istaknutijih (književnih) 
časopisa 20. veka u Srbiji i Jugoslaviji (Misao, Srpski književni glasnik, 
Nova Evropa). Model uporediv s ovim (ne i njemu identičan) negovan je, 
na primer, u slučaju časopisa Ženski pokret (1920–1938), u kome se nije 
odustajalo od instance književnog/uredničkog odbora i/ili kolektivisti- 
čkog feminističkog usmerenja, premda je glasilo sve vreme imalo glavnu 
urednicu.

Treći, najređi model, koji Filpots određuje kao „posrednički”, podra-
zumeva „višestruki habitus” uredničke instance; njegov eklatantan primer 
autor prepoznaje u delovanju T. S. Eliota, koji je uspešno pomirio i ujedno 
prevazišao prvi i drugi tip urednikovanja, te tako postao „idealan urednik” 
na svim poljima – „ne samo pesnik i profesionalac već takođe i političar i 
profiter, prorok i publicista; pre višestruka nego dvostruka ličnost” (Phil-
potts 2021: 61; up. Dillane 2021: 18–19).19 Ako se uzme u obzir da ovakav 
model, kako ističe Dilejn, podrazumeva i višestruke privilegije, ne čudi što 
je on teško održiv ili ultimativno neostvariv u kontekstu ženske i femini-
stičke štampe, pa tako i one objavljivane u Kraljevini SHS/Jugoslaviji. O 
tome da su granice između ovih modela propusne, te da bi „svaka slična 
shematizacija morala kontinuirano da se razvija uporedo s nastavkom 
procesa rekuperacije i dijaloške razmene” u evropskim ili transnacionalnim 
studijama periodike (Dillane 2021: 21), svedoči pak primer pomenutog ča-
sopisa Zofke Kveder. Njen urednički habitus jeste podrazumevao višestruke 
kompetencije i prerogative, dok je kolektivistička orijentacija i obazrivost, 
kako će se kasnije pokazati, bila znatno izraženija u uredničkom nego u 
drugim vrstama njenog tadašnjeg angažmana. Uprkos tome, u potonjim 
(re)interpretacijama ovaj angažman je očigledno percipiran kao harizmat-
ski (što podupire naglašena polemičnost i kratkovekost časopisa), a sama 

19	  U jugoslovenskom kontekstu, ovom modelu približava se, na primer, Miroslav Krleža.



51

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

urednica kao javna ličnost neujednačenih i/ili nedovoljno integrisanih 
profesionalnih kvaliteta, talenata i uspeha, odnosno ekonomskog, druš-
tvenog i kulturnog kapitala.

Govoreći o uredničkim habitusima, Filpots – kao i Paten i Finkelštajn, 
koji nude tipologizaciju sličnu njegovoj – zapravo ima u vidu Burdijeov stav 
da urednici, poput direktora galerija i izdavača, pripadaju kategoriji kulturnih 
delatnika s distinktivnom vrstom habitusa; reč je o „dvostrukim ličnostima” 
koje „posreduju između estetskog polja i tržišta” (Philpotts 2012: 42). Među-
tim, kako ni opseg i definicija „estetskog” ili „intelektualnog polja” i „tržišta”, 
bez obzira na sličnost u mehanizmima delovanja, nisu identični u različitim 
kontekstima, tako ni problem uredničkog „kapitala” ma koje vrste ne treba 
smatrati unapred rešenim. Uz to, burdijeovsku analizu neophodno je stalno 
iznova suočavati s naizgled jednostavnim pitanjima, koja su danas najrele-
vantnija u studijama periodike, disciplini u čijim se temeljima i budućnosti 
ista ta pitanja nalaze:

„Tako često referišemo na nekoga kao na onoga ko ’uređuje’ časopis ne razmiš-
ljajući mnogo o tome šta takve nadležnosti podrazumevaju. (Uglavnom se time 
označava da je ’urednik’ ’odobrio’ sadržaj izdanja.) Kako se ove nadležnosti 
razlikuju u različitim časopisima i u različitim periodima? Kako je ’urednička 
funkcija’ zamagljena ’kultom autorstva’ i njegovim recentnim dekonstrukcijama? 
Koje sve u spektru raznolikih mogućnosti konstituišu ulogu urednika?” (Dillane 
2021: 20).

Hipoteza da je uloga urednika odnosno kriterijum prosuđivanja njegovog 
angažmana, „iznad svega, pridonošenje distinktivnom karakteru časopisa” 
(ibid.) – stvara optimalan istraživački potencijal, ali i podjednako ozbiljne 
izazove. Ona omogućava da fokus s apstraktnijeg pitanja šta čini urednika 
prenesemo na konkretnije razmatranje o tome šta urednik čini, te da 
(re)konstrukciji uredničkih portreta i modela pristupimo iz smera samih 
publikacija, pomnom kritičkom analizom diskursa i sadržaja, kao i relevan-
tnih istorijskih i (auto)biografskih izvora. Ipak, ovom hipotezom ne izbegava 
se istraživačka nelagoda koju sa sobom nosi svest o nužnoj nedovršenosti 
i potencijalnoj proizvoljnosti poduhvata, budući da uredničke strategije ne 
moraju nužno da budu transparentne, niti jasno i nominalno diferencirane. 
Stoga je dobro imati u vidu oba pitanja: i šta čini urednika i šta urednik čini, 
ali isključivo u što pažljivije rekonstruisanim biobibliografskim i periodičkim 
(mikro)kontekstima.



52

Zorana Simić

2.2. Urednice periodike u Kraljevini SHS/Jugoslaviji:  
rod i/ili emancipacija kao vokacija

Kao što je sugerisano u uvodnom segmentu, postojeće klasifikacije i 
pokušaji konceptualizacije urednik(ovanj)a, iako mogu da budu od koristi 
(radi komparativne analize), ne bi trebalo da diktiraju ili presudno utiču na 
proces (re)konstrukcija biografija urednica ženske i feminističke periodike 
u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, niti na dijahronijske preglede i tipologizacije 
ove štampe s obzirom na uredničko pitanje. Razlozi za to su višestruki. Naj-
pre, kako je već istaknuto, te klasifikacije i konceptualizacije obeležene su 
zapadnocentričnošću odnosno anglocentričnošću, ne korespondirajući u 
potpunosti sa srpskim ili jugoslovenskim kontekstom u načelu. Potom, i onda 
kad korespondiraju s ovim kontekstom, ostaju obeležene i maskulinocentri
čnošću, tj. prvenstveno se saobražavaju časopisima koje su po pravilu uređivali 
muškarci; analize urednikovanja žena dosad su pak pokazale da rod figurira 
kao važna referentna tačka u pokušajima da se definišu, tipološki odrede i 
konceptualizuju modeli uređivanja štampe, urednički identiteti i uredničke 
prakse. Najzad, većina dosadašnjih analiza urednikovanja pretežno se odnosi 
na književne časopise, a u Kraljevini SHS/Jugoslaviji žene su po pravilu bile 
uključene u rad književnih časopisa u svojstvu saradnica, ne i urednica, dok 
su, za razliku od toga, (samostalno) uređivale žensku i feminističku štampu. 
Dakle, ukoliko se fokusiramo na ovaj kulturnoistorijski prostor, potrebno je, 
najpre, poći od hipoteze da pitanja šta čini urednik/urednika i šta čini urednica/
urednicu u Kraljevini SHS/Jugoslaviji nisu identična, jer takve nisu ni pome-
nute kategorije, njihova geneza i kontekstualizacija. Ovakva pretpostavka 
nameće se, između ostalog, već usled činjenice da su zakonske regulative 
u Kraljevini, barem pojedinim njenim delovima, inicijalno nalagale da pu-
noznačan status odgovornog urednika periodike mogu nositi jedino muškarci 
kao punopravni građani, tj. oni koji, za razliku od žena, imaju pravo glasa 
(v. npr. Malešević 2007: 20).

Na semantički potencijal i polivalentnost sintagme „pravo glasa” ukazala 
je Stanislava Barać (Бараћ 2015: 64). Ona ispravno primećuje da je proces 
borbe žena u Kraljevini za „pravo na glas” prevazilazio strogo shvaćene le-
galne okvire, da je koincidirao s opštom težnjom i naporima intelektualki i 
aktivistkinja različitih profila da prodru u javnost, gradeći, osvajajući i arti-
kulišući na taj način sopstveni stvaralački glas i/ili uticaj, „prilaze do moći i 
uticaja koji su im [(do)tad] umnogome bili zatvoreni” (Van Remoortel, JulIe 
Birkholz et al. 2021: 1), tj. autorstvo i autoritet. To potvrđuje, takođe, da u 



53

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

sagledavanju (polarizacija) međuratnog feminizma treba izbegavati redukci-
onističke zaključke. Podele na reformističko i radikalno krilo, odnosno gra-
đanski i socijalistički/komunistički blok (v. Kecman 1978), na primer – iako 
umnogome osnovane ili analitički korisne – lako skreću fokus s činjenice da 
su „reformistkinje” pre svega pledirale za dignitet i legitimitet (sopstvene) 
subjektivnosti, (samo)svesti i odgovornosti, ili navode na pomisao da su one 
biračko pravo jednostavno izjednačavale sa suštinom feminističkog angažma-
na, a ulazak u postojeću pravno-političku konstelaciju smatrale poželjnim 
i/ili dovoljnim. Isto tako, grubim polarizacijama, kao i obično, implicira se 
da su sami ovi antipodi unutar sebe homogeni i jednoznačni. Proučavanje 
međuratne periodike pokazuje pak da je situacija bila znatno složenija (v. npr. 
Stefanović 2020; Grubački 2021, 2024; Lalatović 2021; v. i Sklevicky 1984), a 
to dodatno podupiru (re)konstrukcije biografija njenih urednica.

Međutim, složenost situacije nije bila uslovljena jedino unutrašnjim 
netrpeljivostima, razlikama, sukobima i ideološkim mimoilaženjima unutar 
pokreta i inicijativa koji se – upravo u težnji da se ukaže na širok spektar i 
paralelno odvijanje oprečnih i polifonih diskursa (i) u samom kolektivnom 
delovanju žena u Kraljevini SHS/Jugoslaviji – na tragu određenih teoretičarki 
mogu obuhvatiti sintagmom „pokreti za emancipaciju žena”, koja u poslednje 
vreme sve više zadobija na relevantnosti (в. Столић 2015; Јоргић Степановић 
2022). Svojevrsni spoljni neprijatelj barem je podjednako značajan. On se, osim 
u eksplicitnim antifeminističkim agendama, može potražiti i u sveukupnom 
političkom, pravnom i socioekonomskom poretku države u kojoj su međuratne 
urednice delovale, onom koji im je oduzimao „pravo na glas”, odnosno osuje-
ćivao njihove emancipatorske težnje i nastojanja. Taj poredak bio je obeležen 
kako intenzivnim, konfliktnim procesima izgradnje nacije (v. npr. Anderson 
1998; Vahtel 2001) tako i izrazitom rodnom polarizacijom u tim procesima (v. 
npr. Yuval-Davis 2004). To je ostavilo dalekosežne posledice i na polarizaciju 
intelektualnog i književnog polja epohe, pa tako i na položaj i izazove urednica 
u njemu, tj. na uredničko pitanje u Kraljevini SHS/Jugoslaviji.

Nakon Prvog svetskog rata i s raspadom velikih carstava – najpre osni-
vanjem Države Slovenaca, Hrvata i Srba (1918), ubrzo potom i Kraljevstva 
Srba, Hrvata i Slovenaca (1918–1920), a najzad i Kraljevine Srba, Hrvata i 
Slovenaca (preimenovane 1929. u Kraljevinu Jugoslaviju) – pod istim držav-
nim krovom prvi put su se našle političke zajednice, kulturno-jezičke oblasti 
i teritorije neujednačenih i raznolikih (stepena) razvoja i karakteristika. 
Uprkos nominalnom monolitnom ustrojstvu, u istoriografiji se stoga uvek 
insistira na upadljivom praktičnom diverzitetu prve jugoslovenske države.



54

Zorana Simić

„U novoj državi morali su da sarađuju političari i javni radnici formirani u nejed-
nakim državnim i političkim uslovima, različitih shvatanja političkog i upravnog 
sistema, različitih prilaza etničkom fenomenu, a uz to razdvojeni verom, obrazo-
vanjem, životnim iskustvom. Neki od njih jedva da su bili uspeli da čuju jedni za 
druge, jer je stvaranje zajedničke države nastupilo pre očekivanja. […] Narodi koji 
su sačinjavali Kraljevinu SHS nalazili su se na različitim stupnjevima ekonomskog 
i kulturnog razvitka. [...] Uz veliku neravnomernost u industrijskoj razvijenosti, 
narodi Kraljevine ušli su 1918. u zajedničku državu s različitim agrarnim režimima. 
[...] Stanovništvo Kraljevine pripadalo je različitim veroispovestima i nalazilo se 
pod različitim režimima duhovne jurisdikcije” (Petranović 1988: 37–40; up. npr. 
Đokić 2010).

Postoje, međutim, i elementarni istoriografski konsenzusi u proučavanju 
Kraljevine SHS/Jugoslavije koji se tiču zajedničkih odlika njenih podru
čja. Pre svega, reč je o državi s društvenom strukturom u kojoj je brojčano 
dominiralo seljaštvo, i to u izrazitoj meri. „Seljaštvo je u nerazvijenim kra-
jevima bilo okrenuto sebi i svojim nedaćama, pritisnuto praznovericama, 
neprosvećenošću i nepismenošću. Vidici seljaka gubili su se na ivicama 
susedne varoši ili sreza” (ibid.: 65). Nepovoljni egzistencijalni uslovi, trajni 
problem niskog životnog standarda, uz prateći, ekstremno visok procenat 
nepismenosti, ali i učestalo širenje zaraza i bolesti, nužno su se odrazili i 
na spore i tegobne procese prosvećivanja, formalnog i neformalnog obra-
zovanja, te kulturnih i zdravstvenih reformi, naročito kada je reč o deci, 
ženama i ostalim ranjivim grupama (v. npr. Isić 2006; Јоргић Степановић 
2022); samim tim, i na preokupacije i (grupna) delovanja tadašnjih pokre-
ta za emancipaciju žena i intelektualki/aktivistkinja u smeru socijalnih i 
obrazovnih politika. Budući da je „seljaštvo činilo najbrojniji društveni 
sloj u svim južnoslovenskim zemljama” (Bakić 2004: 282, istakla Z. S.), te 
da su pobrojani problemi perzistirali u inače raznolikim delovima države, 
težišta ovih pokreta i impuls feministkinja ka umrežavanju i kolektivnom 
ogranizovanju postaju dodatno razumljivi.

Uz to, ovakva demografska slika bitno je uticala na načelno simboličko 
raslojavanje stanovništva Kraljevine – na burdijeovski „simbolički kapital” 
njenih građanki i građana. „Na selu je preovlađivao patrijarhalni način života, 
u kome su prosvetiteljski uticaj imali usamljeni učitelji, đaci, studenti, koji 
su donosili i širili nove ideje” (Петрановић 1988: 65). Pošto je znatan deo 
stanovništva bio potpuno nepismen, a obrazovani ljudi retki i „usamljeni” 
u „širenju novih ideja”, sama pismenost/obrazovanost bila je (percipirana 
kao) izuzetna pojava, a njeni nosioci (kao) pripadnici društvene elite. To je 
obuhvatalo i urednički angažman onovremenih intelektualaca ili aktivista, 



55

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

pri čemu su intelektualno i aktivističko/političko delovanje neretko bili tesno 
povezani (v. npr. Трговчевић 1986). Određene urednice međuratne ženske 
i feminističke štampe i same su bile činovnice (npr. Katarina Bogdanović, 
Darinka Stojanović, Alojzija Štebi), dok su mnoge od njih, premda nisu bile 
i činovnice u strogom smislu, upravo zahvaljujući svom obrazovanju i/ili 
kontaktima s pripadnicima elite (uticajnim muškarcima), uspevale da opstanu 
i ostave trag u javnosti ovog razdoblja.

U istoriografiji se smatra i da je intelektualna i činovnička elita u Kralje-
vini SHS/Jugoslaviji, uprkos čestim političkim aspiracijama/aproprijacijama, 
tj. simultanim profesionalnim i političkim istupanjima, u pogledu stvarne 
moći i uticaja na državne procese bila sekundarna u poređenju sa samim 
političkim vrhom, predstavnicima vlasti i zastupnicima stranaka (v. Bakić 
2004). Pođemo li od ove teze, za intelektualke (urednice) mogli bismo reći 
da su, bez obzira na brojne međusobne razlike ili sličnosti, delile položaj 
građana – pa tako i elite – drugog ili čak trećeg reda. O tome dodatno 
svedoči činjenica da tokom skoro čitavog postojanja ove države nije došlo 
do priznanja ženskog prava glasa, niti do značajnije participacije žena u 
ključnim političkim procesima (v. npr. Lebl Albala 2005; Mitrović 2023).20 U 
društvu s dubokim patrijarhalnim nasleđem i ruralnim tradicijama, kakvo 
je bilo jugoslovensko, što je važno iznova istaći, taj problem prevazilazio 
je puke zakonske okvire. U isti mah, međutim, na snazi je bio i izrazito 
prodoran talas modernizacije u internacionalnim koordinatama, koji nije 
zaobišao ni Kraljevinu, premda je tu nailazio na teško savladive prepreke 
(v. npr. Perović, ur. 1988; Čalić 2013). Dijalektika modernizacijskih i tradi-
cionalističkih stremljenja i praksi uticala je kako na (unutrašnju) dinamiku 
pokreta za emancipaciju žena u celini tako i na individualna/kolektivna 
profilisanja urednica i njihove uredničke politike. Drugim rečima, u svojim 
angažmanima urednice štampe u Kraljevini SHS/Jugoslaviji oslanjale su se 
i/ili reagovale na nekoliko ključnih faktora:

„Rastući nivo obrazovanja žena (od osnovnoškolskog do univerzitetskog), razvoj 
nacionalizama u državama koje se specifično odnose prema ulogama žena, nepri-
hvatanje žena u političkim partijama socijaldemokratskog i građanskog tipa, učešće 
u međunarodnim feminističkim organizacijama kao i činjenica da su neudate i 

20	  Poput drugih istraživačica, Ida Ograjšek Gorenjak ističe da su „među političkim strankama 
u Kraljevini Jugoslaviji najviše sluha za žensko pitanje pokazivale [su] Hrvatska seljačka stranka 
i KPJ” (Ograjšek Gorenjak 2014: 27). Autorka locira načine na koje se takva konstelacija odrazila 
i na uredničke politike u ženskoj štampi. Primera radi, časopis Naša žena Zdenke Smrekar, 
premda formalno nije bio stranačko glasilo, podupirao je ideologiju HSS (ibid.: 119).



56

Zorana Simić

mlade žene sve više činile urbanu radnu snagu, procesi su koje s apsolutnom si-
gurnošću možemo uočiti u periodu međuratne Jugoslavije” (Јоргић Степановић 
2022: 14; up. Stolić 2018: 52).

Otuda nije sasvim iznenađujuće što su muškarci po pravilu uređivali vodeće 
književne i/ili političke časopise epohe. Isto tako, razumljiva postaje i pravil-
nost da su upravo žene po pravilu uređivale ženske i/ili feminističke časopise, 
dok muškarci, s druge strane, to najčešće nisu činili. Prezicnije bi bilo reći da 
su žene upravo u njima imale neskriveni urednički status – tj. bile imenom i 
prezimenom navedene kao urednice časopisa – budući da recentna istraži-
vanja periodike pokazuju da su žene ponekad de facto uređivale međuratnu 
književnu i političku štampu (iako to nigde nije bilo ozvaničeno).21 Takođe, 
kao što je istaknuto u uvodu, žene su neretko delovale u domenu prosvete i 
bile relativno vidljive u uredničkim odborima dečije i omladinske štampe, a 
ponekad su bile i glavne urednice iste te štampe. Primera radi, Jelena Zrnić 
uređivala je beogradske časopise Naša deca (1920–1925) i Veseli četvrtak 
(1932–1933), a Marica Vidović list Dobra djeca (Sarajevo, 1928–1930). Rod 
je, barem u slučaju periodike, dominantno uslovljavao žanr, i obratno.

Suštinski razlog ove upadljive rodno-žanrovske polarizacije i podele 
(uredničkog) posla nije mogla biti činjenica da žene tada još nisu bile pu-
nopravne građanke. Ili, rečima saradnica Ženskog pokreta:

21	  Zasad je poznato nekoliko izuzetaka. Važno je naglasiti da je Alojzija Štebi, za razliku od 
većine svojih savremenica, učestvovala u uređivanju čak tri (ljubljanska) lista mimo dome-
na ženske i feminističke štampe: Naprej (1917–1928), Demokracija (1918–1919) i Naš glas 
(1919–1942). Feministički časopis Ženski pokret uređivala je od 1927. do 1938. Treba navesti i 
kratak period nominalno priznatog urednikovanja Ksenije Atanasijević u književnom časopisu 
Dan (1919); o tome v. Милинковић 2024. O Kseniji Atanasijević, filozofkinji, feministkinji, 
saradnici raznih (ženskih i feminističkih) međuratnih časopisa, između ostalog i Ženskog svijeta 
/ Jugoslavenske žene i Ženskog pokreta, te prvoj ženi doktoru nauka na Beogradskom univer-
zitetu i njenoj borbi s istim tim univerzitetom, v. Vuletić 2005, 2020; Lončarević 2015, 2021. 
Izuzetkom se može smatrati i učešće Isidore Sekulić u upravnom odboru Srpskog književnog 
glasnika (v. Радојевић 1999). O Smilji Đaković, „dobrom duhu” redakcije književnog časopisa 
Misao, vlasnici, ali i nepriznatoj urednici ovog lista, v. Секулић 2010, a o drugim slučajevima 
de facto urednikovanja žena koje nije bilo transparentno istaknuto v. Милинковић 2021a. O 
ekscesnom uređivanju (pro)feminističke štampe od strane muškaraca v. Ograjšek Gorenjak 
2014. Treba istaći da, koliko je poznato, zasad izostaju sveobuhvatni bibliografski pregledi 
štampe na teritoriji Hrvatske, za razliku od drugih država koje su činile deo Jugoslavije. Utoliko 
je i rekonstruisanje delovanja urednica u Hrvatskoj otežano. Ipak, s izuzetkom Marije Jurić Za
gorke, koja je u međuratnom dobu pretežno uređivala žensku štampu, imena žena ne sreću se u 
studijama posvećenim ključnim književnim i/ili političkim listovima u međuratnoj Hrvatskoj 
(v. npr. Horvat 1962; Vaupotić 1965; Brešić 2014). Izuzetak je i Marija Radić, takođe aktivna 
na planu emancipacije žena, supruga Stjepana Radića, koja je faktički uređivala list Narodni 
val, a nominalno i Slobodni glas (Šubic Kovačević 2016; v. i Bitunjac 2013).



57

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

„Zbilja, retko zanimljivih besmislica sadrži naš zakon. Jedan list mogu da ispune 
svojim člancima žene, mogu da ga uređuju, da u njemu pokreću pitanja čiju suštinu 
u većini slučajeva ljudi ne mogu ni da shvate, a moralnu odgovornost za sve to ne 
može da snosi žena; međutim, može da je snosi ma koji čovek i onaj koji u azbuci 
ne raspoznaje ni jedno jedino slovo” (Ženski pokret 1, 1920: 3).

Uprkos tome, žene su urednički posao u međuratnom razdoblju u praksi 
mogle da obavljaju, a njihova imena mogla su da budu navedena u impresumu 
časopisa, čak i pod stavkom „odgovornog urednika”.22 Stoga (re)konstrukcije 
biografija urednica predstavljaju važno svedočanstvo i o zvaničnim i o prita-
jenim rodnim politikama međuratne Jugoslavije, (samorazumljivom) rodnom  
kodiranju elite i figure intelektualca/urednika, kao i o ambivalentnim  
(anti)modernizacijskim procesima karakterističnim za ovo razdoblje. Pre 
usredsređivanja na pojedinačne biografije nekih od ovih urednica, neophod-
no je, međutim, načiniti još tri koraka: 1) ocrtati dominantne odlike štampe 
iza koje su po pravilu stajale urednice, njena moguća žanrovsko-tipološka 
određenja, kao i mogućnosti tipologizacija urednikovanja; 2) ponuditi pre-
gled/popis pomenute štampe i njenih urednica i urednika, te 3) uspostaviti 
teorijski okvir kojim bi se upadljiva rodna, žanrovska i urednička disproporcija 
u međuratnoj jugoslovenskoj periodici dodatno osvetlile, a time istovremeno 
opravdali fokusi ovog istraživanja.

2.3. Tipologizacija ženske i feminističke štampe:  
osnovne pretpostavke

Politička istorija Kraljevine SHS/Jugoslavije dosad se uglavnom izučavala 
kao istorija „nacionalnog pitanja” (uključujući različite, neretko i suprotstav-
ljene koncepcije jugoslovenstva), „etničkog takmičenja”, te dnevnopolitičkih, 

22	  Ženski pokret pokrenut je u trenutku kad je, po svemu sudeći, u granicama Srbije na 
snazi još bio srpski zakon o štampi iz 1904. godine. Član 9. ovog zakona podrazumevao je 
da svaki list mora da ima odgovornog urednika, a da taj urednik mora da uživa građanska i 
politička prava – drugim rečima, da bude muškarac. Prvi zakon o štampi koji je obuhvatio 
čitavu Kraljevinu, a kojim su ujedno ukinuti raniji partikularni zakoni i propisi o štampi, 
donet je u avgustu 1925. godine. Ovde se ne insistira na instanci odgovornog urednika, a 
tvrdi se da urednik štampe može da bude svaki punoletni državljanin Kraljevine SHS kome 
nisu sudskim putem oduzeta građanska i politička prava. Ova formulacija je potencijalno 
obuhvatala i žene, ako se ima u vidu da je Milena Atanacković istakla kako su u julu 1925. 
godine upravo aktivistkinje Ženskog pokreta uspele da „isprave grešku u zakonskom projektu, 
po kojoj žene ne bi mogle biti urednice listova” (Ženski pokret 9/10, 1925: 334). U svakom 
slučaju, žene su faktički bile urednice časopisa i pre i posle toga.



58

Zorana Simić

stranačkih i parlamentarnih dinamika i sukoba (npr. Petranović 1988; Bakić 
2004; Đokić 2010; v. i Димић 1996/1997). Ovakav fokus ostavljao je, među-
tim, po strani (paralelnu) genezu tzv. ženskog pitanja, tj. istoriju pokreta za 
emancipaciju žena, feminističkih ideja i agendi. Ovu istoriografsku lakunu 
popunile su ili još uvek teže da popune pojedine istraživačice u oblasti istorije 
19. i 20. veka (Kecman 1978; Božinović 1996; Стефановић 2000; Ograjšek 
Gorenjak 2014; Petrović 2019; Grubački 2024 i dr.). Kako su sve one po-
kazale, diverzitet Kraljevine SHS/Jugoslavije, koji je podrazumevao brojne 
socioekonomske, vojno-političke i kulturološke (lingvističke, konfesionalne 
i druge) specifičnosti, delimično se odražavao na percepciju ne samo u isto-
riografiji privilegovanog „nacionalnog” već i „ženskog pitanja”. Upravo je 
izoštren fokus na diskursima ženskosti/ženstvenosti/feminizma, na ženskom 
pitanju u svim njegovim varijantama, bio distinktivna odlika međuratne 
ženske i feminističke štampe. Shodno tome, i sama geneza (ove) periodike 
koja prethodi osnivanju zajedničke države zahteva pluralistički pristup. 
Temeljne (komparativne) rekonstrukcije istorije štampe i (re)prezentacija 
žena/ženstvenosti/feminizma u njoj na svim područjima potonje Kraljevine 
SHS/Jugoslavije omogućile bi sistematičan i holistički uvid u ovo problemsko 
polje. Pri tom, takva istraživanja bila bi od velikog značaja i za razmatranje 
uredničkog pitanja, problematizaciju rodne polarizacije u urednikovanju, te 
uočavanje kontinuiteta i diskontinuiteta, (anti)modernizacijskih tendencija 
i procesa u uredničkom angažmanu (žena), uslovljenih, između ostalog, i 
promenama političkih klima i državnih režima.23

Dosadašnja istraživanja u studijama periodike uglavnom su bila usred-
sređena na pojedina uža razdoblja i/ili teritorije, najčešće shodno savremenim 
nacionalnodržavnim parametrima: autorke i autori zadržavaju se na korpusi-
ma štampe koji pre formiranja Kraljevine nastaju u granicama država u kojima 
oni sami deluju, ili su iz drugih razloga (jezičkih i političkih) za iste te države 
relevantni. Slobodanka Peković, na primer, posebno razmatra periodiku koja 
je krajem 19. i početkom 20. veka objavljivana u granicama današnje Srbije 
iz perspektive tzv. ženskog pitanja, ukazujući istovremeno na mogućnosti 
njene tipologizacije. Njeni načelni zaključci primenljivi su, u širim crtama, i 
na druga podneblja, budući da je rodno-žanrovska polarizacija bila na snazi 
u različitim oblastima (potonje) Kraljevine SHS/Jugoslavije, kao, uostalom, i 
u transnacionalnom kontekstu (v. npr. Todorović-Uzelac 1987; Zubac 2016). 

23	 U tom pogledu, naročito značajno bilo bi, između ostalog, obratiti pažnju na Trst s kraja 
19. i početka 20. veka i odgovarajuće zajednice intelektualki/urednica koje su se tamo inten-
zivno formirale i razvijale; v. Verginella, ur. 2017.



59

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Dakle, Peković prepoznaje da časopise namenjene ženama, kao i one koje 
žene uređuju, ne treba sagledavati odvojeno od istorije feminizma na ovom 
podneblju, spontano pledirajući za analizu istih tih časopisa i u kontekstu fe-
minističke istorije. „Ženski časopisi se pojavljuju u periodu ženskog osvešćenja 
i u narasloj samosvesti žena koje su se školovale i stekle znanje i sposobnost 
da samostalno rade i zarađuju” i, usled toga, „u poglavljima kulturne istorije 
postaju ’čin i način preživljavanja’” (Пековић 1990: 135).

Slobodanka Peković ne insistira na strogim razgraničenjima i podrobni-
jim tipologizacijama, pa se u njenim istraživanjima sintagma „ženski časopisi” 
ponekad koristi sinonimno onoj „časopisi za žene”, dok se (proto)feminističke 
konotacije pripisuju obema. U isti mah, međutim, ona i sama prepoznaje vi-
šeznačnost i obuhvatnost ovog termina. Govoreći o marginalnim periodičkim 
žanrovima, o „ženskoj” naporedo s „radničkom” i „dečjom štampom”, Peko-
vić najpre upućuje na njenu ciljnu grupu, tj. na čitalačku publiku primarno 
sačinjenu od žena, a samim tim i na (didaktičke) uredničke prakse kojima 
se takva čitalačka publika što implicitno što eksplicitno uspostavljala. Stoga 
ona ističe i da je „projekat ’pučke prosvete’, baš zbog velikog broja još nedo-
dirnutih, ’nevinih’ čitalaca kojima se obraćao, mogao biti izuzetno uspešan, i 
opasan i pogodan, za razne vrste manipulacija” (ibid.: 138). Peković, potom, 
insistira na marginalnom, „niskom” statusu ove štampe u kontekstu odgo-
varajućeg periodičkog, kulturnog i intelektualnog polja. Najzad, ona uviđa 
još jedan važan aspekt kako „časopisa za žene” tako i „ženskih časopisa”, tj. 
mogućnosti koje su oni nudili „u periodu ženskog osvešćenja”: sve odlučniji 
porast saradničkog i uredničkog angažmana, a time i autoreprezentacije samih 
žena. Sva ova zapažanja i primedbe Slobodanke Peković ostaju značajna i pri 
razmatranju (urednica) štampe u Kraljevini SHS/Jugoslaviji.

Na njenom tragu, proširujući fokus i ka potonjoj (međuratnoj) periodici, 
Stanislava Barać nudi dve moguće klasifikacije „ženskih časopisa” – preciznije, 
onih koji su dominantno namenjeni ženskoj čitalačkoj publici. Ona u jednoj 
prilici diferencira „časopise za žene”, „ženske časopise” i „hibridne ženske 
časopise”.24 U drugoj prilici Barać pak razlikuje „ženske” i „feminističke” 

24	  „S obzirom na kriterijume autorstva, (ne)informativnosti i stereotipnost/nestereotipnost 
predstavljanja žene, ukupna ženska periodika mogla bi se podeliti na: 1) časopise za žene, 
[…] namenjene ženskoj čitalačkoj publici u kojima se žene ne javljaju kao urednice već samo 
kao saradnice […] 2) ženske časopise, u koje spadaju časopisi koje uređuju žene i koji imaju 
feministički program, bilo eksplicitno, bilo samo implicitno; i 3) hibridne ženske časopise. 
Treća grupa časopisa po osnovnoj intenciji i proklamovanom programu pripada ženskim 
časopisima, ali jedan broj autorki nije uspeo da se otme patrijarhalnim stereotipima o ženi i 
dominantnom diskursu. U njima su obično prisutni i tzv. laki žanrovi i modni dodaci, a karak-



60

Zorana Simić

časopise, određujući ih kao one „koje stvaraju žene” (ne nužno u svojstvu 
nominalnih urednica), a koji su prvenstveno i posvećeni ženskoj čitalačkoj 
publici, s tim što u prvom slučaju načelno ne problematizuju ustaljenu 
podelu na javnu i privatnu sferu, dok u drugom „zahtevaju preispitivanje i 
ukidanje tradicionalnih rodnih normi” (Бараћ 2010: 519; v. i Бараћ 2015, 
istakla Z. S.). U ovom istraživanju polazi se od takve tipologizacije, pa ju je 
stoga neophodno detaljnije razmotriti i precizirati.

U tom pogledu, korisni mogu da budu upravo uvidi iz domena femini-
stičke teorije. Terminološke distinkcije „ženskog”, „ženstvenog/femininog” i 
„feminističkog”, na primer, za koje pledira Toril Moi, imajući pre svega u vidu 
tipove pisanja (fikcije), primenljive su donekle i u žanrovskom raslojavanju 
periodike na osnovu uredničkog kriterijuma. Premda su posredi drugačije 
diskurzivne prakse i arene, različiti modeli komunikacije – kao i mehanizmi 
izgradnje (implicitne) čitalačke publike – i samo urednikovanje i raznovrsne 
uredničke politike mogu se objasniti načelnom podelom Toril Moi.

„Kao žensko [female] možemo odrediti pisanje žena (i o ženama, prim. Z. S.), 
uzimajući u obzir da ova oznaka ne govori apsolutno ništa o prirodi tog pisanja; 
kao feminističko [feminist] – ono pisanje koje zauzima očitu antipatrijarhalnu i 
antiseksističku poziciju, i kao ženstveno [feminine] – pisanje koje se čini marginali-
zovanim (potčinjenim, ućutkanim) od strane vladajućeg društvenog/lingvističkog 
poretka. Poslednje među njima ne iziskuje (pace Kristeva) neku određenu političku 
poziciju (ne feminističku u strogom smislu), premda je isto tako ni ne isključuje” 
(Moi 1989: 132).

Posegnemo li za ovom tipologizacijom, uz neophodne dopune i reinterpre-
tacije, možemo reći da su „ženski” i „feministički” časopisi u međuratnom 
razdoblju svi oni koji su intencionalno bili namenjeni ženskoj čitalačkoj pu-
blici, baštineći na raznolike načine (rečima Slobodanke Peković) „projekat 
(pučke) prosvete”, bez obzira na polno određenje njihovih urednika. Budući da 
su to pak na teritoriji čitave Kraljevine po pravilu bile žene, sama istraživačka 
građa nalaže da se dijalektika roda i žanra, na prvom mestu, uvaži i razmotri 
u ovom aspektu – uredničko pitanje zapravo postaje pitanje urednica. U ovoj 
prilici korpus periodike, dakle, obuhvata ženske i feminističke časopise koje 

teriše ih visokotiražnost” (Бараћ 2015: 94–95). Kako precizira Barać, „otvoreno je pitanje od 
kog datuma treba računati početak srpske štampe namenjene ženama: da li od 1838. godine 
i Magazina za knjižestvo, hudožestvo i modu, od 1835. i kalendara Ružični venac, preciznije 
od njegovog izdanja za 1842. kada ga je uredila žena, od almanaha Talija za 1829, koga je za 
tu godinu žena (Julijana Radivojević) ne samo uredila, već i u potpunosti autorski ispisala 
sve njegove raznolike članke tj. žanrove, ili pak od 1807. godine, kada Georgije Mihaljević 
izdaje prvi kalendar deklarativno namenjen ženama” (ibid.).



61

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

su istovremeno uređivale žene. Međutim, u prvom slučaju oznaci „ženski” 
treba pristupiti kao onoj koja „ne govori apsolutno ništa” više niti o karakteru 
časopisa niti o njegovom uređivanju. U drugom, pod feminističkim časopisi-
ma i uredničkim politikama – shodno tome, i nastojanjima samih urednica 
– podrazumevaju se oni slučajevi u kojima se „zauzima očita antipatrijarhalna 
i antiseksistička pozicija”, odnosno gde se može izvesti nedvosmisleniji zaklju-
čak da je u uredničkim angažmanima emancipacija figurirala kao vokacija. 

Razume se, reč nije o esencijalnim odlikama i fiksiranim kategorijama: 
ženskost, ženstvenost i feminizam (uredničkih politika i časopisa) i sami su 
diskurzivno oblikovani shodno odgovarajućim, specifičnim društvenoisto-
rijskim kontekstima, a u pojedinim periodičnim publikacijama međusobno 
se uključuju ili isključuju na složene načine. Utoliko značajnije postaje i razli-
kovanje široko shvaćenog „ženskog” i „feminističkog stendpointa” urednica 
/ uredničkih odbora periodike u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, izbegavanje kako 
pukog poistovećivanja pola i položaja/pozicioniranosti tako i tzv. politika kvota. 
Tako se ne gubi iz vida da su u nekim slučajevima „žene, na izvestan način, 
bile odane čuvarke tradicije i zatečenog stanja” (Peković 2004: 123), ili, drugim 
rečima, „načini na koje žene mogu da preuzmu poziciju maskulinog subjekta, 
tj. da postanu čvrste braniteljke patrijarhalnog statusa kvo” (Moi 1989: 130).

2.3.1. Uredničko pitanje u almanahu Srpkinja

Ukoliko se u ilustrativnom osvrtu na razdoblje koje prethodi osnivanju 
Kraljevine SHS – isključivo iz praktičnih razloga – nakratko ograničimo 
na područje današnje Srbije, upadljiva postaje činjenica da su časopisi, pa 
tako i tzv. časopisi za žene (didaktičkog karaktera), koji su na tom području 
cirkulisali od polovine 19. sve do ranog 20. veka, najpre bili rezervisani za 
muške urednike: npr. prvi među njima – Vospitatelj ženski iz 1847, urednika 
Matije Bana, te Ženski svet: organ Dobrotvorne zadruge Srpkinja (1886–1914), 
urednika Arkadija Varađanina.

Ovu pravilnost uočila je i isticala Jelica Belović Bernadžikovska krajem 
19. i početkom 20. veka. Reč je o jednoj od prvih i značajnijih ovdašnjih 
intelektualki koje su naslućivale da domen „polja kulturne proizvodnje” i 
„književnog polja” obuhvata različite (maskuline) oblike habitusa, moći, 
uticaja, autorstva i autoriteta koji su ženama često uskraćeni, a među kojima 
jedno od povlašćenih mesta zauzima (književna) periodika, urednički i sa-
radnički angažman u njoj. Profesionalne ambicije, kompetencije i, uslovno 



62

Zorana Simić

rečeno, ginokritička samosvest koje je Bernadžikovska posedovala doveli 
su do almanaha Srpkinja, objavljenog u Sarajevu 1913. godine, ispunjenog 
biografijama pedesetak učenih žena, „žena od pera” – između ostalog i 
urednica štampe.

Na načelnu revolucionarnost i dalekosežni programski karakter Alma-
naha i priloga u njemu, a naročito uvodnog teksta „Žene i književnost” – čije 
autorstvo najverovatnije treba pripisati samoj Bernadžikovskoj – u domaćim 
studijama književnosti i periodike ukazivalo se u više navrata (Дојчиновић 
2000, 2011; Кох 2012; Андоновска, Бараћ 2012; Бараћ 2015; Милинковић 
2016, 2021; Свирчев 2017, 2018; Свирчев, Драганић Нонин, ur. 2022 i dr.). 
I u ovoj prilici pomenuta publikacija figurira kao značajan književnoistorij-
ski izvor i uporište, i to višestruko: i kao jedan od pionirskih pokušaja da se 
ocrtaju bibliografije urednica štampe u vidu „ženskih portreta” (up. Бараћ 
2015), i kao istovremeno prvi dosad poznat „svesni pokušaj konstruisanja 
ženske interpretativne zajednice” (Дојчиновић 2011: bez paginacije) na 
području današnje Srbije.

„Za uspešan književni rad treba s v e z a. Treba živeti u saobraćaju s istomišlje-
nicima, s ljudima i ženama obrazovanim, pa u blizini većih biblioteka. I ovo sve 
je lako za muškarce, ali nije za naše ženske. Muškarci se sastaju kako je poznato 
u kafanama, u gostionama – uz čašicu, pa se tu prave osnove i nudi saradnja. 
Žene to ne mogu. Kod nas se ne gleda rado ni to da žene odlaze u kafane same, 
a kamo li u gostionu. Ima ih doduše dosta koji to rade, jer je to u modu ušlo, ali 
većina od tih baš i n i s u  kn j i ž e v n i c e . Od ovih ne znam, da li ima koja to radi 
i da se o njoj govori ’da se skita’. Pa gde da se sastane onda sa muškim i ženskim 
jednomišljenicima? Moglo bi to biti ljeti na šetnji, ali i to bi dalo povoda razgo-
voru, od koga međutim kao da se danas više boje muški, nego pametne žene. Bez 
da ima kod toga kakovog svog uzgrednog interesa (a znamo, kakvi su to interesi!) 
malo će se kod nas naći muškaraca, koji će tražiti društvo pametne žene, naročito 
ako ova nije ni osobito odlična roda, ni osobito lepa, mlada i vesela” (Српске 
књижевнице, ur. 1913: 17, istakla Z. S.).25

25	 „U uvodniku za izdanje Srpkinja iz 1913. godine, ’Žene i književnost’, ona podvlači važnost 
društvenih mreža za stvaranje, kao i međusobnu izolovanost spisateljki koja čini da njihovi 
napori izgledaju kao pojedinačne, slučajne i efemerne pojave. Drugim rečima, Bernadžikovska 
je bila jednako zainteresovana za stvaranje ženske književne istorije za budućnost, kao i za 
savremenu afirmaciju, svoju sopstvenu i drugih spisateljki. Ideja da sačini izdanje koje bi govo-
rilo o doprinosu srpskih spisateljki, učiteljica, dobrotvorki i svih žena koje su radile u kulturi 
i bile priznate, sama po sebi govori o stepenu u kom je bila svesna marginalizacije ženskog 
doprinosa. Ona zna da spiskovi, na kojima se do tada održavala istorija srpske ženske knji
ževnosti, nisu dovoljni, već da su potrebni razgovori, konstruktivna polemika, razumevanje” 
(Дојчиновић 2011: bez paginacije, istakla Z. S.). Osim toga, Bernadžikovska pokazuje i da 
zna da modernost nije fenomen bez roda: „mnogi ključni simboli modernog u devetnaestom 



63

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Osim kao riznica „ženskih portreta” (štaviše, „početkom istorije žanra 
ženskog portreta mogla bi se smatrati 1913. godina, kada je u Sarajevu 
objavljen almanah koji su uredile ’srpske književnice’”; Бараћ 2015: 68), te 
paradigmatičan primer „konstruisanja ženske interpretativne zajednice”, al-
manah Srpkinja simultano figurira i kao „prva publikacija koja se iz nekoliko 
uglova bavi produkcijom ženske odnosno feminističke periodike”, tj. „jedno 
od prvih mesta na kojima se fenomenološki promišlja značaj časopisa kao 
važnog mesta i kao važnog sredstva za proizvodnju i legitimaciju (feministi
čkog) znanja” na području današnje Srbije (Милинковић 2021а: 327, 329). 
Drugim rečima, u pitanju je prvo dosad poznato javno mesto – i to u formi 
periodične publikacije – na kom se iz rodne perspektive razmatra uredničko 
pitanje na području današnje Srbije.

Kako ističe Jelena Milinković, ova publikacija predstavlja „značajno 
mesto opservacije feminističke štampe” utoliko što se odlikuje višeslojnom 
strukturom i istovremeno pruža višesmeran doprinos proučavanju (urednica) 
periodike: ne samo da se u njoj „zasnivaju i teoretizuju žanrovi karakteristični 
za žensku/feminističku štampu” već se takođe „definiše i promoviše urednički 
postupak samog almanaha, analiziraju se drugi postojeći časopisi, daje se 
nacrt programa budućeg ženskog časopisa, analizira se rad urednica” i nude 
njihove biografije i bibliografije (ibid.: 329). Milinković napominje i da dosad 
nije pažljivije rekonstruisana (politička) okosnica i geneza ovog kolektivnog 
i kolektivističkog poduhvata: postojeća istraživanja i interpretacije Srpkinje 
uglavnom se zadržavaju na publikaciji kao finalnom proizvodu, na njenim 
žanrovskim i strukturnim odlikama, te na njenim učincima i potencijalima 
u svetlu emancipacije žena, odnosno (ondašnjeg i savremenog) „ženskog 
pitanja”. Već sam naslov, međutim, upućuje na barem podjednak značaj 
„nacionalnog pitanja”, tj. izraženu spregu nacionalističke i protoginokritičke 
motivacije, argumentacije i angažmana „srpskih književnica” – rečju, na me-
hanizme „nacionalizovanja feminizama” (v. npr. Offen 1988; Столић 2015). 
Upravo zato i jeste osnovano razmišljati o ovoj publikaciji kao o „graničniku 
između dva ’doba’ srpske feminističke (kontra)javnosti”, u kome dolazi do 
amalgamisanja, pa i do izvesne kolizije „’dugog’ 19. veka” i „nesvakidašnjeg 
pokušaja autokanonizacije” iz nedvosmislene rodno svesne perspektive 
(Андоновска, Бараћ 2012: bez paginacije; up. Бараћ 2015: 59).

veku [pa i ranom dvadesetom, prim. Z. S.) – javna sfera, čovek gomile, stranac, dendi, flan-
er – zaista su bili eksplicitno orodnjeni. Na primer, direktni ženski ekvivalent flaneru ne bi 
mogao da postoji, budući da se za svaku ženu koja je tumarala ulicama devetnaestovekovne 
metropole pretpostavljalo da je prostitutka” (Felski 1995: 16).



64

Zorana Simić

Godina objavljivanja publikacije – 1913. – ujedno je doba Balkanskih 
ratova, kao i slutnji Prvog svetskog rata, pa bi pažljiva (dnevno)politička 
kontekstualizacija almanaha Srpkinja, uporedo s rekonstrukcijama biografija 
i bibliografija njegovih autorki, te turbulentnog procesa rada na samom objav-
ljivanju i potonje recepcije publikacije, zahtevala i temeljnu rekonstrukciju 
ovog istorijskog perioda. On i danas, načelno, predstavlja višestruki izazov za 
istoričare (v. naredna poglavlja o tzv. Skerlićevom dobu i jugoslovenskoj ideji), 
pa tako i za istoričare književnosti, kulture i periodike. „Svi srpski krajevi”, kao 
jedna od okosnica narativa u Srpkinji, upućuju na ekspanzionistički i etnički 
motivisano shvatanje „oslobođenja i ujedinjenja” i tada aktuelne nacionalne 
modernizacije država – konkretno, Srbije (v. Букумира 2022). Samim tim, 
iz fokusa Bernadžikovske i njenih koleginica izostaju mnoge geopolitičke i 
kulturne oblasti koje će ući u sastav potonje Kraljevine SHS/Jugoslavije i činiti 
njen važan deo. Na taj način, takođe, ova publikacija figurira i kao svojevrsna 
preteča (uredničkog) angažmana Zofke Kveder Demetrović u periodu od 1917. 
do 1921. godine, uključujući časopis Ženski svijet / Jugoslavenska žena i Almanah 
jugoslavenskih žena za godinu 1921, gde se uspostavlja i privileguje hibridizacija 
etničkog poimanja nacije (ovde jugoslovenskog unitarizma) i protoginokritičke 
agende u oblasti (nacionalne) književnosti, periodike i kulture. U tom pogledu, 
osobito zanimljiva i podsticajna bila bi (komparativna) analiza tzv. porodičnih 
metafora – na prvom mestu, metafora sestrinstva i materinstva – koje u oba 
slučaja imaju veliki, ako ne i kapitalan značaj (u predstojećim poglavljima, onim 
koja se tiču urednikovanja Zofke Kveder Demetrović, nude se potencijalne 
smernice i osnovi za ovakvu i slične analize).

Međutim, u ovoj prilici – budući da je fokus na međuratnom razdoblju i 
urednikovanju žena u Kraljevini SHS/Jugoslaviji – unekoliko su važniji oni as-
pekti publikacije Srpkinja koji se odnose na profile (do)tadašnjih urednica štam-
pe, kao i na modele/mehanizme njihovog (skrivenog) uredničkog angažmana, 
pa i uredničkog habitusa. Kako je istaknuto u uvodnom poglavlju, „na osnovu 
ovih portreta može se govoriti o različitim pojavnostima ženskog uredništva” 
(Милинковић 2021а: 339), a to obuhvata kriterijume (ne)vidljivosti i (ne)
transparentnosti uredničkog angažmana, dinamiku individualnog i kolektivnog 
pozicioniranja, odnos s vlasničkim instancama, modele interakcije s publikom, 
(političku i/ili stranačku) motivaciju pokretanja i publikovanja određenog 
časopisa i slično. Svi ovi ključni problemi prepoznaju se u publikaciji Srpkinja:

„Sva je prilika da se u Srpkinji iz 1913. prvi put (sistematično) piše o urednicama 
časopisa, odnosno da se prepoznaje značaj uredničkog posla i daje prostor za op-
servaciju znanja o ženama na uredničkim pozicijama. [...] Ovde su predstavljene 



65

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

sve tada aktivne i poznate žene na uredničkim mestima u časopisima (nije reč 
isključivo o ženskim časopisima, već se na spisku nalaze i književni i humori-
stičko-satirični časopisi). Kroz njihove portrete moguće je uočiti različite oblike 
ženskog uredništva, koji su se na časopisnoj sceni održali i tokom međuratnog 
perioda” (Милинковић 2021а: 338).

Ovde je uputno vratiti se na pitanja koja je nedavno, pri pokušaju (re)defi-
nisanja pojma urednik/urednica časopisa, postavila Fijonuala Dilejn. Ona se, 
između ostalog, usredsređuje na mogućnosti tipologizacija urednikovanja, a 
ne isključivo štampe iza koje određeni urednici ili urednice stoje. Jedno od 
težišnih pitanja – da li odrednicu urednik/urednica treba ostaviti otvorenom 
tako da obuhvati onoliko tipova urednika štampe koliko ima i štampe (Di-
llane 2021: 9) – značajno je i u kontekstu ovog istraživanja, a intuitivno je 
dotaknuto i u almanahu Srpkinja. Čini se da su se urednice Srpkinje spontano 
priklonile ideji da ne treba biti suviše kategoričan, tj. da oznaku urednica 
štampe treba učiniti dovoljno fleksibilnom da u sebe može da inkorporira i 
brojne razlike u časopisima iza kojih stoje pojedine urednice. U tom pogledu, 
urednice almanaha ne iznose stroge i jasno definisane tipologizacije ured-
nikovanja. Međutim, Jelica Belović Bernadžikovska u almanahu Srpkinja, 
između ostalog, iznosi sud o modelima uređivanja štampe / uredničkim 
habitusima i pozicioniranjima (žena), kojima se posebna pažnja posvećuje u 
pojedinačnim portretima urednica. Dakle, ova publikacija ne podrazumeva 
isključivo deskriptivne i tipološke, već i vrednosne, pa i normativne dimen-
zije. Bernadžikovska eksplicitno zagovara osnivanje ženskog časopisa kakav, 
smatra ona, u tom trenutku upadljivo nedostaje domaćoj javnosti:

„Kod nas žene nemaju nijednoga lista, oko kojega bi se rado okupile, pa kad uzmeš 
taj list u ruke, da možeš reći: eto to su srpske književnice. ’Ženski svet’ (Novi Sad) 
uređuje muškarac i ima za saradnike i muškarce, to davno nije s a s v i m ženski 
list, i ako je kroz 28 godina bio i jest jedini list, koji sa ljubavlju i veseljem nastoji 
da donese, sve što Srpkinje rade... ’Žena’ (Novi Sad) je list samo jedne političke 
stranke, te se tu kupe samo žene ovog političkog programa uz svoje muževe. Stariji 
je list ’Domaćica’ (Beograd), kojemu naslov već kaže, da se bavi više kućnim po-
slovima, nego duševnom stranom ženskog života, ma da i ovaj vrlo lepo pomaže, 
kupeći oko sebe ponajviše Srpkinje iz slobodne Srbije. Urednik je i tu muškarac. 
’Srpska žena’ (Sarajevo), najnoviji ženski list, formom i sadržajem odviše skroman, 
a da je taj list mogao da uhvati u svoje kolo sve srpske književnice. (Urednik je bio 
g. Svetozar Zrnić, upravitelj srpskog nar. pozorišta.) List je prestao izlaziti sa 4. 
brojem. – Jedan, za sve srpske krajeve, velik i formom elegantan, sa programom 
i horizontom širok ženski list bio bi vrlo potreban, ali da to bude zbilja p r a v i 
ženski list, morao bi stajati pod uredništvom jedne duševno jake ž e n e i imati za 



66

Zorana Simić

saradnice s a m o  ž e n e. No kakve su u nas prilike, čini se, da će naše žene još 
dugo čekati na takav ženski list” (Српске књижевнице, ur. 1913: 15).

U argumentaciji za osnivanje „pr(a)vog ženskog časopisa” izdvaja se nekoliko 
ključnih tokova. Prema Bernadžikovskoj, sine qua non ovakvog poduhvata 
podrazumeva uredničku poziciju žene, kao i saradnički kolektiv sačinjen 
isključivo ili dominantno od žena, ali, reklo bi se, ne nužno i privilegovanje 
ženskog pitanja koliko autorstva i autoriteta samih žena. Dakle, legitimitet 
časopisa koji bi ženama zaista bio koristan i za njih podsticajan prvenstveno se 
određuje na temelju pola (njegove urednice), te tako dolazi do karakteristične 
omaške na koju upozorava Toril Moi – homogenizacije ženskog izražavanja 
i feminističkog samoizražavanja (v. Moi 1989). Ipak, sam kontekst nastanka 
ovog almanaha pospešuje izuzetnost i strateški emancipatorski potencijal 
ovog rodnog zaoštravanja. Taj potencijal dodatno dobija na značaju utoliko 
što autorka insistira na urednici koja bi bila „duševno jaka žena”, tj. onoj 
koja je spremna na dekonstrukciju patrijarhalnog svetonazora i borbu za 
legitimitet samoizražavanja – autoreprezentacije žena.

U trenutku kad se formulišu ove težnje, faktičko zauzimanje uredni
čkih nadležnosti od strane žena na području današnje Srbije već je na snazi, 
započevši krajem 19. i početkom 20. veka (najpre u Vojvodini i Beogradu), 
s prodorom protofeminističkih ideja, intenziviranjem „ženskog pitanja” u 
javnosti, postepenom demokratizacijom štampe, unekoliko dostupnijim 
obrazovanjem (za žene) u lokalnom i evropskom kontekstu, te većim mo-
gućnostima mobilnosti i internacionalnog umrežavanja. Tada je najčešće 
dolazilo do kolektivnih uredničkih poduhvata, prvenstveno kada je reč o 
glasilima ženskih elitnih, humanitarnih udruženja, čije se pojedine članice 
takođe smatraju (proto)feministkinjama. U tom pogledu ističu se, na primer, 
Domaćica, organ Beogradskog ženskog društva (v. Милановић 2020), te ka-
lendar Vardar, glasilo Kola srpskih sestara (v. Пековић 2015; Столић 2015).

Međutim, i sama Bernadžikovska ipak naslućuje da ženski stendpoint 
u uredničkoj politici nije dovoljan i da nije nužno i feministički (v. Hartsock 
1983; Moi 1989) – drugim rečima, da kvantitativna merila ne treba izjednača-
vati s kvalitativnim. Iz tog razloga ona osporava domete i ambicije pojedinih 
ženskih listova (koje uređuju žene). Tako se u izvesnom smislu odriče no-
vosadskog časopisa Žena, uprkos tome što iza njega stoji urednica, i bez obzira 
na to što se u njemu tzv. žensko pitanje stavlja na dnevni red, percipirajući ga 
prvenstveno kao stranačko glasilo uslovljeno politikom „muževa” (up. Kolarić 
2017). Isto tako, Bernadžikovska ne pronalazi sasvim zadovoljavajući model 
ni u listu Domaćica, ne samo stoga što je tu nominalno reč o muškom ured-



67

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

niku već i zato što se horizont ženskog delovanja sužava na privatnu, kućnu 
sferu i pritom nedovoljno teži podupiranju i pospešivanju javnog angažmana 
žena (u domenu književnosti, umetnosti i kulture), mada je u međuvremenu 
postalo jasno da je i ovo glasilo vremenom bilo sve otvorenije za književni i 
prevodilački angažman žena (v. npr. Božinović 1996; Милановић 2020).26

Sličan i barem podjednako efektan primer predstavlja kalendar Vardar 
(1906–1914; 1921–1941), koji Bernadžikovska u ovoj prilici ne spominje, a 
koji umnogome dovodi u pitanje njenu koncepciju. Uprkos širokom opsegu 
urednica i saradnica i njihovom velikom uticaju na osnivanje i politiku ovog 
dugovečnog kalendara, njega, naime, nije uputno određivati kao ženski ili 
feministički niti kao časopis za žene, budući da one nisu bile primarna ciljna 
grupa – što Vardar čini izuzetkom među sličnim projektima tadašnjih ženskih 
udruženja. U najboljem slučaju, on se može odrediti kao feminofilno (v. Бараћ 
2010) i, kako je i uobičajeno, shodno ciljnoj grupi i (dosledno prorežimskoj) 
orijentaciji, kao dominantno patriotski ili nacionalno opredeljeno glasilo (v. 
Савић 2009; Симић 2018). Kalendar Vardar stoga ni u ovoj prilici nije u 
fokusu analize, a u budućnosti bi se mogao sagledati i kroz uredničke portrete 
i prizmu uredničke instance.

2.4. Ženska i feministička štampa u Kraljevini SHS/Jugoslaviji: 
pregled publikacija i njihovih urednica

S osnivanjem Kraljevine SHS dolazi i do znatno uočljivijeg i samosvesni-
jeg – individualnog i kolektivnog – uključivanja žena u uređivanje periodike, 
uporedo s pokretanjem „pravih ženskih” časopisa kakve zamišlja Bernadži-
kovska: onih koje i nominalno i faktički uređuju žene i čiji se saradnički krug 
pretežno sastoji od žena. Radikalno izmenjena politička klima i državna kon-
stelacija nakon iskustva Prvog svetskog rata, u poletnoj atmosferi plediranja 
za veći pristup javnoj sferi i pravo glasa, u nekim slučajevima dovela je do 
podjednako radikalnih diskontinuiteta s prethodnim razdobljima – naročito 
kad su u pitanju feministički časopisi poput Ženskog pokreta, za čije bi se 
urednice moglo reći da su sprovodile emancipaciju kao vokaciju. Ipak, u me-
đuratnoj štampi uočavaju se i brojni kontinuiteti s predratnim tendencijama, 
o čemu takođe svedoče biografije pojedinih urednica.

26	  Jednu moguću paralelu predstavlja časopis Na domaćem ognjištu (1900–1901) / Domaće 
ognjište (1901–1914), koji su uređivale hrvatske učiteljice i nastavnice, a gde su uglavnom 
zadržane i promovisane tradicionalne rodne uloge i konvencije (v. Vujnović 2009: 55).



68

Zorana Simić

Ugrubo, ženski časopisi, načelno nezainteresovani za dubinsko proble-
matizovanje dihotomija javno/privatno i maskulino/feminino, pratili su, s 
jedne strane, (anti)modernizacijske procese primarno u domenu mode i/ili 
kućanstva, perpetuirajući pritom važeći rodni dekorum. Feministički časopisi, 
s druge strane, insistirali su na intelektualizmu, (eksplicitnoj) feminističkoj 
agendi, te emancipatorskim potencijalima modernizacije u domenu zvani
čnih politika. Za obe grupe časopisa karakteristično je da su se u tzv. polju 
kulturne proizvodnje (i dalje) percipirali kao feminini, tj. bili marginalizovani 
naspram vodećih kulturnih, političkih, naučnih i književnih listova epohe. 
Upravo ova činjenica ima veliki značaj i za razmatranje pozicioniranja njiho-
vih urednica / uredničkog pitanja. „Kako je ženska periodika bila na margini 
interesovanja političkih i drugih moćnika, zvanična cenzura manje je uticala 
na nju. Utoliko je autocenzura urednika i urednica bila jasan pokazatelj i 
orijentacije časopisa i stepena slobode i rodne osvešćenosti” (Андоновска, 
Бараћ 2012: bez paginacije). Hibridizacija ovih žanrova bila je na snazi tokom 
čitavog međuratnog razdoblja – kako u celini tako i na mikronivou, u genezi 
određenih časopisa ponaosob.

Očekivano, centri zbivanja bili su Beograd, Zagreb, Ljubljana i, manjim 
delom, Sarajevo (up. Vujnović 2009: 118), a načelna, do danas sporna ten-
dencija ka centralizaciji u Kraljevini SHS/Jugoslaviji doprinela je u značajnoj 
meri i centralizaciji periodičkih politika.27 Usled toga, Beograd je neretko 
bio privilegovano mesto (kolektivnog) delovanja međuratnih urednika, pa i 
urednica štampe. Stanislava Barać je, usredsređujući se upravo na prestoničke 
časopise, pažnju prvenstveno usmerila ka sledećim publikacijama: Једнакост, 
орган жена социјалиста (комуниста) Југославије (1910–1920),28 Женски 
покрет / Ženski pokret / Žensko gibanje (1920–1938, ur. Zorka Kasnar, Ka-
tarina Bogdanović, Mileva Milojević, Vera Jovanović, Alojzija Štebi, Darinka 
Stojanović i dr.), Жена и свет (1925–1941, ur. Jelena Zrnić, Aleksandra B. 
Jovanović, Zora Stanojević-Priseker, Marija Gregorić i dr.), Женски свет 
(1930–1934, ur. Jelena Zrnić, Aleksandra B. Jovanović), Југословенска жена 
(1931–1934, ur. Vera Jovanović i dr.), Сељанка (1933–1935, ur. Darinka 
Lacković; v. Grubački 2017) i Жена данас (1936–1940, ur. Radmila Dimitri-
jević, Olga Timotijević, Mira Vučković, Ljerka Babić / Mitra Mitrović i dr.).
27	  Poseban predmet analize mogao bi da predstavlja položaj Sarajeva kao kulturno-intelek-
tualnog centra u periodu uoči, tokom i nakon Prvog svetskog rata, i to upravo kroz prizmu 
periodike (Zora, Bosanska vila...).
28	  Časopis Jednakost izuzetak je u odnosu na druge ženske i feminističke časopise tog doba 
utoliko što je podrazumevao jasno političko pozicioniranje, zbog čega je Obznanom zabranjen 
već u decembru 1920. godine.



69

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Autorka je, oslanjajući se na reviziju Habermasove teorije odnosno kon-
cept „(feminističke) kontrajavnosti”, koje je ponudila Nensi Frejzer [Nancy 
Fraser], razmotrila periodičku produkciju kroz prizmu žanra „ženskog por-
treta”, analizirajući moduse (feminističkog) biografisanja inherentne samoj 
ovoj štampi. Ovo istraživanje delimično je komplementarno njenom utoliko 
što teži feminističkom biografisanju, svojevrsnim ženskim portretima urednica 
i saradnica iste te štampe, onih koje su u nekim slučajevima i same stvarale, a 
neretko podupirale, portrete sopstvenih savremenica i prethodnica. Pritom, 
fokus se iznova vraća na almanah Srpkinja, u kome je nagovešten nacrt modela 
kako ženskog portreta tako i (proto)feminističkog biografisanja uopšte:

„J. Savić iz Zagreba na samom početku portreta Katarine Holecove i sama ističe 
da biografije od kojih se knjiga sastoji zapravo nisu uobičajene biografije: ’Mi smo 
u ovoj knjizi imali nameru da odstupimo od dosadanjeg metoda pisanja biografije. 
Kad se je koja gospođa rodila, gde je i kad škole svršila, za koje je listove i listiće 
radila [...] ne smatramo toliko važnim, kok to [koliko to]: u kakvim je prilikama 
radila, kako je njezin rad primljen od publike, od prijatelja i rodbine, koje je plodove 
doneo’ […]. Upravo bi se ovaj navod mogao uzeti kao opis modela po kome su 
pisani gotovo svi kasniji ženski portreti (u ženskim i drugim časopisima u među-
ratnom periodu): na fonu slike društvenih i kulturnih prilika ocrtava se slika lika 
i delovanja određene žene. Po pravilu je to patrijarhalna kultura koja ograničava 
individualno delovanje žene, i uglavnom je reč o ženi koja, uz brojne nevolje, otpore 
i sopstvene žrtve zauzima svoje mesto u javnom životu, osvaja područje određenog 
autorstva do tada dostupnog samo muškarcima” (Бараћ 2015: 69, istakla Z. S.).

Osim na rad Stanislave Barać, obuhvatajući sličan korpus beogradskih ženskih 
i feminističkih časopisa, s fokusom na njihovim urednicama, ovo istraživanje 
oslanja se i na druge relevantne izvore, a u cilju da unekoliko obuhvati i ostale 
publikacije u državi, ili barem omogući nova polazišta za dalji rad u tom do-
menu. Istoričarka Ida Ograjšek Gorenjak, na primer, u težnji da kritički ispita 
konstruisanje rodnih stereotipa u časopisnim diskursima, ne zadržavajući se 
takođe na njihovim urednicama, temeljno je analizirala neke listove koji su 
važni i u ovoj prilici, ističući da je „fokus (njene) knjige usmjeren prvenstveno 
na hrvatski prostor” (Ograjšek Gorenjak 2014: 7). Osim nezaobilaznog Ženskog 
pokreta, Ograjšek Gorenjak uključuje i časopise Ženski svijet / Jugoslavenska 
žena (Zagreb, 1917–1920, ur. Zofka Kveder Demetrović), Ženska misao (Zagreb, 
1919–1921, ur. odbor, Božena Kralj / Zora Vasić; v. Luetić 2014), Slovenka: 
glasilo slovenskega ženstva (Ljubljana, 1919, ur. Ivanka Anžič Klemenčič),29 

29	  Ivanka Anžič Klemenčič (1876–1960) ubraja se u prve slovenačke novinarke. Njen (ured-
nički) portret je rekonstruisan. V. Verginella, ur. 2017; Selišnik 2017; Ograjšek Gorenjak 2020.



70

Zorana Simić

Eva (Zagreb 1928, ur. Adolf i Franjo Rautenstrauch) i Naša žena (Zagreb, 
1935–1938, ur. Zdenka Smrekar), opisujući ih kao „politički usmjerena žen-
ska glasila”; takođe, autorka studije razmatra i Ženski list za modu, zabavu i 
kućanstvo / Ženski list / Novi ženski list (Zagreb, 1925–1934, 1934–1938, 1938, 
ur. Marija Jurić Zagorka, sporadično Olga Baldić),30 o kome, uz pomenute 
beogradske časopise urednice Jelene Zrnić (Ženski svet i Žena i svet), govori 
kao o „ženskom tisku koji se nametnuo zbog svoje popularnosti i rasprostra-
njenosti” (ibid.: 5). U radu Biljane Andonovske i Stanislave Barać, povodom 
časopisa ovog profila, iznosi se, na primer, sledeći zaključak:

„Ilustrovani modni magazini sa emancipatorskim tendencijama (Žena i 
svet 1925–1941, Ženski svet 1930–1934), koji imaju najranijeg preteču u Magazinu 
za hudožestvo, knjižestvo i modu (1838) a neposredne uzore u aktuelnoj evropskoj 
štampi istog tipa, deluju dvosmisleno, udovoljavajući i građanskoj, patrijarhalnoj 
ideologiji ženstvenosti i idealu nezavisne, moderne žene” (Андоновска, Бараћ 
2012: bez paginacije).

Osim dosad pobrojanih, korpusu ženske i feminističke štampe u Kraljevini 
SHS/Jugoslaviji pripadaju sledeći časopisi: Домаћица (Beograd, 1879–1914; 
1921–1941, ur. odbor, razni urednici i, ređe, urednice; v. Милановић 2020); 
Parižka moda (Zagreb, 1895–1907; 1920–1938, ur. Draginja Savić, Melanija 
Vidale i dr.; v. Vujnović 2009); Za vjeru i dom (Zagreb, 1908–1945, razne ured-
nice; v. Kerhoni 2017); Жена: месечни часопис за жене (Novi Sad, 1911–1914; 
1918–1921, ur. Milica Tomić); Praktični modni list (Zagreb, 1919–1921, ur. 
Josip Pest); Jadranka (Trst, 1921–1923, ur. Marica Stepančičeva-Gregorič); 
Slovenka (Gorica, 1922–1923, ur. Gizela Ferjančičeva); Vigred (Ljubljana, 
1923–1943, ur. Cilka Krekova / Zvona Primčeva, Pavla Melihar, Zora Poženel); 
Ženski svet (Trst/Ljubljana, 1923–1941; ur. odbor, Pavla Hočevarjeva, Olga 
Grahorjeva / Darinka Vdovičeva, Marica Bartolova, Milka Martelančeva i 
dr.; v. Mihurko Poniž 2009); Ženski list: glasilo Zveze delavskih žen in deklet 
(Ljubljana, 1924–1935, ur. odbor, Eda Komavli, Rezika Krištofova, Marija 
Rakovec; v. Kecman 1978: 312–317; Grubački 2024: 162); Žena i svijet (Be-
ograd/Zagreb, 1925, ur. Jelena Zrnić i Adela Milčinović); Đulistan: časopis za 
kulturno i socijalno podizanje muslimanske žene (Sarajevo, 1926; ur. Ahmed 
Ljubunčić, Malik Kulenović); Nova žena: časopis za zaštitu interesa i prava 
žene: jedini kulturni i prosvjetni ženski list u Bosni i Hercegovini i Dalmaciji 
30	  Odnosno, njegov delimični naslednik, Hrvatski ženski list (Zagreb, 1939–1944, ur. Sida 
Košutić i Mara Švel/Schwel), dok će Marija Jurić Zagorka osnovati Hrvaticu 1939. godine; 
v. npr. Dujić, Trgovac Martan, Popratnjak 2015; Brunčić, Coha 2021. Na to ću se osvrnuti u 
drugom delu knjige.



71

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

(Sarajevo, 1928, ur. Marica Vidović, Ada Hayndl / Jagatinka Tanković); Глас 
Народне женске заједнице (Beograd, 1927–1930, 1933, ur. Jovan Palavestra, 
Zorka Janković i Jelena Demajo, vlasnica Natalija Smiljanić); Žena in dom 
(Ljubljana, 1930–1941, ur. Marija Podkrajšek, Erna Podgornikova, Tončka 
Lipoglavšek; v. Ratej 2014); Gospodinjska pomočnica (Ljubljana, 1931–1940, 
ur. Franja Petričeva i dr.); Gospodinja: glasilo Zveze gospodinj (Ljubljana, 
1932–1942, ur. odbor, Albina Traven, Anica Koprivnik i dr.); Жена и дом: 
часопис за забаву и практичну поуку жене (Beograd, 1933, ur. Stani-
slava S. Vasić); Жена (Beograd, 1933, ur. Paula Bele); Žena: glas udovica 
i samostalnih žena (Zagreb, 1934, ur. Laura Miškulin); Мода (Beograd, 
1933–1934, ur. Marija Ž. Živković); Moda od danas (Zagreb, 1934–1935, 
ur. Olga Baldić); Женска мисао (Beograd, 1935, ur. Dušanka Milenković, 
Stanko Jovanović); Гласник Југословенског женског савеза (Beograd, 1935, 
ur. odbor, Leposava Petković, Paulina Lebl Albala i dr.); Mlada žena: glasilo 
Hrvatske ženske omladine (Zagreb, 1936, ur. Ivanka Anđel); Mali ženski ma-
gazin: mjesečnik za domaćice (Zagreb, 1936–1938, odg. ur. Marija Tomac); 
Kmečka žena (Maribor, 1937–1941, ur. Marija Antončić); Žena: mesečnik v 
službi današnje žene (Ljubljana, 1938–1941, ur. Ivo Zor); Hrvatski ženski list 
(Zagreb, 1939–1944, ur. Sida Košutić i Mara Švel/Schwel); Hrvatica: časopis 
za ženu i dom (Zagreb, 1939–1941, ur. Marija Jurić Zagorka); Ženski svijet 
(Zagreb, 1939–1941, ur. Katja Galić i dr.); Naša žena: prva slovenska ženska 
in družinska revija (Ljubljana, 1941–2015); Женске новине (Beograd, 1941, 
ur. Slobodanka Savić), i drugo. Treba spomenuti da su neki od pobrojanih 
časopisa dostupni i u digitalnom obliku. Između ostalog, digitalizovani su: 
Domaćica, Ženski pokret, Žena i svet, Žena in dom, Ženski list: glasilo Zveze 
delavskih žen in deklet, Ženski list: za modu, zabavu i kućanstvo, Ženski svet: 
glasilo ženskih društev v Julijski Krajini, Hrvatica, Seljanka, Slovenka (1919), 
Slovenka (1922–1923), Vigred.31

U međuratnom razdoblju na području Kraljevine SHS/Jugoslavije izlazilo 
je više od četrdeset ženskih časopisa, „kojima nije posvećena dovoljna niti rav-
nomjerna pažnja u suvremenoj istoriografiji” (Ograjšek Gorenjak 2014: 28). 
31	  Spisak sam formirala na osnovu sledećih izvora: Udruženje univerzitetski obrazovanih 
žena u Jugoslaviji, ur. 1936; Šlebinger 1937; Ujević, ur. 1955; Драговић 1956; Pejanović 1961; 
Todorović-Uzelac 1987; Čizmić Horvat 2005; Zubac 2016, kao i pretrage srpskih, hrvatskih 
i slovenačkih (digitalnih) bibliotečkih baza podataka (COBISS i sl.), te neposrednog uvida 
u većinu pomenutih časopisa u bibliotekama (Narodna biblioteka Srbije, Univerzitetska 
biblioteka „Svetozar Marković” Beograd, Nacionalna i sveučilišna knjižnica u Zagrebu). 
Digitalne verzije pobrojanih časopisa dostupne su na sledećim adresama: https://digitalna.
nb.rs/; https://www.unilib.rs/; https://digitalna.nsk.hr/; https://www.dlib.si/; https://www.
zenskipokret.org/ (21. 12. 2024).



72

Zorana Simić

Reč je o heterogenom korpusu koji obuhvata modne i domaćičke listove, verske 
časopise, glasila ženskih udruženja različitih profila, publikacije usmerene na 
određene grupe žena i dr. (v. Todorović-Uzelac 1987). Veći deo njih nije po-
sedovao dugovekost izlaženja i/ili opseg distribucije i uticaja koji su svojstveni 
listovima privilegovanim (i) u ovoj prilici – „politički usmjerenim ženskim 
glasilima”, eksplicitno feminističkim časopisima, te, manjim delom, prominen-
tnijim i tiražnijim ženskim časopisima epohe u užem smislu. Uprkos tome, 
i preostale bi časopise u budućnosti vredelo podrobnije istražiti, uključujući 
delovanje njihovih brojnih urednica i, u znatno ređim slučajevima, urednika.

2.5. Urednice međuratne jugoslovenske ženske/feminističke  
periodike kao grupa: teorija pozicionalnosti i serijalnosti

Opredeljenje/prinuda/izbor urednica u Kraljevini SHS/Jugoslaviji da 
svojim imenom stoje iza časopisa koje tipološki određujemo kao ženske 
i feminističke, te da pažnju kontinuirano posvećuju tzv. ženskom pitanju 
kako u njima tako i mimo njih, statistička je pravilnost od izuzetnog zna-
čaja. Taj značaj dodatno podupire činjenica da su urednice bile relativno 
brojne, baš kao i načini na koje su se one među sobom razlikovale – bilo da 
je reč o (feminističkim) ideologijama, poetikama, društvenom angažmanu, 
obrazovnim profilima, generacijskoj pripadnosti, ili pak ciljnoj čitalačkoj 
publici, recepciji i disperzivnosti časopisa iza kojih su stajale. Ovde se iznosi 
oprezna, trostruka formulacija – opredeljenje/prinuda/izbor – upravo zato 
što iz današnje perspektive nije moguće do kraja razgraničiti ove pojmove, 
odnosno ustanoviti gde počinju i prestaju lični afiniteti urednica, s jedne, 
te pritisak konvencija i uticaj spoljnih faktora, s druge strane. Kako je već 
istaknuto u uvodu, ukoliko su birale novinarstvo kao svoju vokaciju – u 
većini slučajeva neformalnu, a u ređim slučajevima i punoznačnu, doslovnu 
– žene su u Kraljevini, s jedne strane, podsticane da se orijentišu ka ženskoj 
sferi (Ograjšek Gorenjak 2020: 382), budući da je takva rodna polarizacija 
odgovarala patrijarhalnom statusu kvo. S druge pak strane, one intelektualke 
i autorke koje su osvajale uredničke pozicije s motivacijom da od uredničke 
vokacije načine lokus emancipacije, uglavnom su to činile u ženskim i/ili 
feminističkim, a ne u vodećim časopisima epohe.

Razume se, kao što se ni između ženskih i feminističkih časopisa ne 
može nužno i uvek uspostaviti čvrsta granica, te s obzirom na to da su 
ovi časopisi bili obeleženi širokim spektrom drugih (političkih) pobuda, 



73

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

tendencija i učinaka, isto tako se ne može decidno tvrditi ni da je vokacija 
figurirala kao emancipacija, odnosno prostor borbe za za prevazilaženje 
vladajućih rodnih konvencija i uloga, isključivo u feminističkim, a ne i u 
ženskim časopisima. I obratno, deklarativnim emancipatorskim istupanjima 
nekada su se prikrivale antifeminističke pozicije urednica. Kao što je već 
naznačeno, hibridizacija ženskog/ženstvenog/feminističkog bila je na snazi 
u svim ovim listovima i ove kategorije međusobno su se uključivale ili 
isključivale na složene načine. U svakom slučaju, domen ženskih i femini-
stičkih časopisa bio je, treba iznova istaći, gotovo ekskluzivno rezervisan za 
urednice, dok ih u ključnim političkim, književnim i časopisima za kulturu 
skoro i nije bilo u tom svojstvu.

Pomenuta tendencija stavlja naglasak i na jedan od polaznih istraživa
čkih problema – prelaz s kategorije urednika na kategoriju urednice u kontek-
stu istorije srpske i jugoslovenske periodike. On se svakako nije odigrao tek s 
osnivanjem Kraljevine, ali tada, u kontekstu borbe za pravo glasa / pravo na 
glas, takođe dobija naročiti (statistički) značaj. Budući da je osnivanje nove 
države podstaklo i odlučniji feministički angažman, odnosno porast (interna-
cionalnog) feminističkog udruživanja i umrežavanja, te da se tokom čitavog 
međuratnog razdoblja može uočiti načelna polarizacija intelektualnog polja 
(raslojenost javnosti, čiji je jedan od segmenata činila „feministička kontra-
javnost”), grupisanje žena u granicama Kraljevine SHS/Jugoslavije odvijalo 
se na raznim nivoima – bilo kroz formiranje novih ili obnovu predratnih 
ženskih organizacija i učešće na odgovarajućim feminističkim kongresima 
i manifestacijama u zemlji i inostranstvu, bilo kroz pokretanje časopisa i 
(urednički) angažman u njima. Ova dva aspekta ženske emancipacije / de-
lovanja pokreta za emancipaciju žena bila su, pritom, neretko neodvojiva.

Kako je takođe sugerisano u uvodu, na tragu Ide Ograjšek Gorenjak 
uputno je insistirati na grupnom, kolektivnom identitetu novinarki (u najši-
rem značenju) u čitavoj međuratnoj Jugoslaviji, uključujući i urednice štampe, 
uz napomenu da je reč o heterogenoj grupi nevelikog obima (v. Ograjšek 
Gorenjak 2020). Ova autorka toj problematici s pravom pristupa iz rodne 
perspektive. Isto se čini i u ovom istraživanju, pri čemu se i rodna/femini-
stička i interdisciplinarna perspektiva istraživačice saobražavaju istorijskim 
činjenicama, žanrovskim dominantama u odgovarajućem korpusu štampe, 
rodno uslovljenoj dinamici i genezi samog periodičkog, intelektualnog i 
književnog polja u Kraljevini SHS/Jugoslaviji. U tom pogledu, kako bi se 
unapred izbeglo puko i neelaborirano poistovećivanje kategorija ženskog, 
ženstvenog i feminističkog pri (re)konstrukciji feminističkih biografija, a 



74

Zorana Simić

istovremeno opravdalo rodno motivisano homogenizovanje istraživačkog 
fokusa i njegovo „sužavanje” na figure urednica međuratne periodike (kao 
grupe), od velikog značaja jesu teorija serijalnosti koju razvija Ajris Merion 
Jang i teorija pozicionalnosti Linde Martin Alkof.

Obe autorke, poput mnogih feministički orijentisanih istraživačica u 
poslednjim decenijama, pokušavaju da ponude moguće rešenje jednog od 
perzistentnijih i važnijih problema u feminističkoj teoriji – „konceptualizacije 
žena kao grupe” (Young 1994: 713). U pitanju je temeljni problem feminističke 
teorije i prakse, onaj koji se tiče same suštine (dosadašnjeg) feminističkog 
angažmana, s jedne, i budućnosti feminizma, s druge strane. Ukratko, reč je 
o sledećoj dilemi:

„[S] jedne strane, ukoliko ne postoji neki smisao imenovanja ’žena’ kao društvenog 
kolektiva, feministička politika ostaje bez ikakve specifičnosti. S druge strane, 
reklo bi se da svaki napor da se odrede atributi takvog kolektiva podriva femini-
stičku politiku na taj način što izostavlja neke žene koje bi feministkinje trebalo 
da uključe” (ibid.: 714).

Sumirajući pomenuti problem, Ajris Merion Jang ima u vidu kako nasleđe 
postmodernizma i/ili poststrukturalizma, tj. njima inherentne obrte u 
shvatanju identiteta, subjekta i subjektivnosti, tako i intersekcionalnost (v. 
Crenshaw 2009) i kroskulturalnost, disperzivnost i heterogenost kategorija 
i koncepata od kojih polazi feminizam, ali, isto tako, i izazove s kojima se 
feministička politika suočava nakon prominentne i rezonantne pojave, 
primera radi, Džudit Batler [Judith Butler], te njenog destabilizovanja 
kategorija pola/roda (v. npr. Batler 2010). „Feminizam pretpostavlja da 
feminističke teorije i politike ne može biti bez subjekta” (Young 1994: 716, 
istakla Z. S.). Međutim, kako je već naznačeno prilikom razmatranja žanra 
feminističke biografije, nevolje nastaju ukoliko se taj subjekt definiše isuviše 
čvrsto ili homogeno – aistorijski, biološki, transcendentno – s jedne strane, 
kao i ukoliko se pak teži njegovoj potpunoj disperzivnosti, dekonstrukciji 
ili fragmentaciji, s druge.

Jang smatra da ideju o ženama kao grupi treba zadržati, a od te se hipo-
teze polazi i u ovom istraživanju. U tom pogledu, svrsishodno je, na tragu 
ove autorke, zalagati se za „pragmatičniji pristup” postojećim debatama i 
dilemama, bilo da se one primarno tiču definisanja subjekta / individualnog 
(ženskog) identiteta ili pak problema intersekcionalnosti, pitanja da li se o 
grupnom identitetu žena može govoriti, a da se pritom izbegnu esencijali-
zacija, normalizacija i uniformnost, kao i mehanizmi isključivanja „nekih 



75

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

žena koje bi feministkinje trebalo da uključe”. Jang iznosi argumentaciju 
uz svest i naglasak na tome da očuvanje vizije žena kao grupe omogućava 
„pogled s onu stranu individualnog liberalizma”, te da „bez svojevrsnog 
konceptualizovanja žena kao grupe nije moguće konceptualizovati opresiju 
kao sistemski, strukturni, institucionalizovani proces” (ibid.: 718). U krajnjoj 
konsekvenci, tj. najzaoštrenijem i najopasnijem obliku, „poricanje realnosti 
žena kao društvenog kolektiva osnažuje privilegije onih koji imaju korist od 
međusobne podeljenosti žena” (ibid.: 719).

Jang ukazuje na dve osnovne strategije rešenja ovog problema u recent-
noj feminističkoj teoriji: „pokušaj da se rodni identitet teoretizuje kao mnogo-
struk, a ne binaran, te argument da žene čine grupu jedino u politizovanom 
kontekstu feminističkih borbi” (ibid.). Ona kritikuje obe pozicije, ističući 
njihove prednosti, ali i ulažući ubedljive prigovore protiv njih i njihovog 
političkog učinka po opstanak i oštricu feminizma. Iako se, naime, čini da 
onda kada „želimo i osećamo potrebu da opišemo žene kao grupu […], ne 
možemo to da učinimo, a da izbegnemo normalizaciju i esencijalizaciju”, 
prema Ajris Merion Jang to zapravo jeste izvodljivo ukoliko pođemo od 
koncepta serijalnosti koji je Žan-Pol Sartr razvio u svojoj Kritici dijalektičkog 
uma (ibid.: 723).

Pozivajući se na Sartra i samosvesno feminizujući njegove uvide, autorka 
nudi ilustrativan primer serije: nasumične grupe pojedinaca koji na stanici 
čekaju autobus. Svako od njih ponaosob uslovljen je različitim činiocima i 
svojstvima, a među sobom ne moraju nimalo da se poznaju. „Ujedinjuje ih 
isključivo njihova želja da se voze tom linijom” koju čekaju; dakle, reč je o 
amorfnom, kontingentnom i nehomogenizovanom modelu grupisanja, u 
kome svako percipira sebe kao istovremeno „drugog” i „anonimnog” (ibid.: 
725). Međutim, „latentni potencijal ove serije da se organizuje u grupu (u 
užem, strogom smislu, prim. Z. S.) manifestovaće se ukoliko autobus ne 
stigne” (ibid.). To znači da serijalnost nipošto ne uslovljava i ne jemči nečiji 
idenititet:

„[R]eći da je neko deo iste serije ne znači nužno da poseduje niz zajedničkih atributa 
koje deli s ostalim članovima, jer njihovo članstvo nije određeno nečim što oni 
jesu, već time što su u svojim raznolikim egzistencijama i radnjama orijentisani 
ka istim ciljevima” (ibid.: 728).

U feminističkom ključu, to podrazumeva da „tela i objekti konstitutišu oro-
dnjene serije žena kroz strukture kao što su prinudna heteroseksualnost i 
polna podela rada” (ibid.: 730), a da različiti oblici udruživanja i grupisanja 



76

Zorana Simić

žena na temelju pola/roda, odnosno uz svest o opresivnosti pomenutih 
struktura, figuriraju kao korak ka (individualnoj) feminističkoj samosvesti 
i (kolektivnoj) feminističkoj politici. Naravno, to ne znači da su u serijama/
grupama žene među sobom identične ili da je govor o identitetu uopšte re-
levantan; reč je o „pasivnom jedinstvu” (ibid.: 733), koje proizlazi iz deljenih 
pozicija i potreba da se one preoznače, preosmisle ili transformišu.

„Feministička politika i teorija odnosi se na ili reaguje spram ove serijske realno-
sti. Feminističko promišljanje ili eksplicitna teoretizacija zasniva se na iskustvu 
serijalizovanog roda, koji ima višestruke slojeve i aspekte. Feminizam po sebi nije 
grupisanje žena; pre se može reći da ima mnogo feminizama, mnogo grupisanja 
žena čija je namera da se rod politizuje i promene odnosi moći između muškaraca 
i žena u nekom smislu” (ibid.: 737).

O pozicionalnosti kao optimalnom rešenju iste bazične dileme (kako raz-
mišljati o ženama kao grupi u savremenom kontekstu) govori Linda Alkof. 
Ona pravi grubu, načelnu podelu između kulturalnog i poststrukturalisti
čkog feminizma, kako bi ukazala na dva preovlađujuća modela shvatanja 
(anti)esencijalizma u feminističkoj teoriji i praksi. „Kulturalne feministkinje 
nisu dovele u pitanje definisanje žene već jedino način na koji to definisanje 
sprovode muškarci”; s druge strane, poststrukturalizam „odbija mogućnost 
žena kao takvih uopšte”; „ukratko, kulturalne feministkinje na pitanje Simon 
de Bovoar ’Postoje li žene?’ odgovaraju potvrdno i definišu žene na osnovu 
njihovih sopstvenih aktivnosti”; odgovor poststrukturalizma je pak odričan i 
on „napada kategoriju i koncept žene problematizujući subjektivnost” samu, 
tj. sam pojam subjekta (Alcoff 2006: 134–135).

Kao reprezentativne proponentkinje prvog pristupa Alkof odabira Meri 
Dejli [Mary Daly] i Edrijen Rič [Adrianne Rich]. Obe su na različite načine 
insistirale na biološkoj komponenti iskustava žena, njihovoj sposobnosti ra-
đanja, dosluhu s prirodnim ciklusima, te na posledičnoj zavisti i osujećenosti 
u muškarcima, reakcijama zbog kojih, prema njihovom sudu, ultimativno i 
dolazi do rodne opresije. Premda priznaje dostignuća i značaj kulturalnog fe-
minizma, sama Alkof ukazuje na opasnosti od generalizacije i esencijalizacije 
koje proishode iz ovih tvrdnji, tvrdnji koje su neretko, manje ili više eksplicitno, 
problematizovale i osporavale i druge autorke. Mnoge feministkinje, naime, a 
ne samo one poststrukturalistički orijentisane, primećuju da ovakav pristup 
seksizmu „ne kritikuje fundamentalni mehanizam seksizma već zapravo iznova 
priziva taj mehanizam u pokušaju da ponudi rešenje” (ibid.: 140), tj. nudi tek 
inverziju postojećih mehanizama moći, ne uspevajući da prevlada tradicionalni 



77

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

binarizam koji ide naruku patrijarhatu. S druge strane, ozbiljni prigovori mogu 
se uputiti i stanovištima na tragu Deridinog [Jacques Derrida], Lakanovog [Ja-
cques Lacan] i/ili Fukoovog [Michel Foucault] dekonstruktivističkog impulsa 
i/ili destabilizacije subjekta (npr. onom koje zastupa Kristeva, a koje ponekad 
radikalno prihvataju i teoretičarke žanra feminističke auto/biografije poput 
Liz Stenli; up. Moi 1989).

„Kao i mnogi drugi, smatram da je naglasak na društvenim objašnjenjima indivi-
dualnih praksi i iskustava prosvetljujuć i ubedljiv. Takođe poput mnogih drugih, 
kao manje ubedljivo percipiram potpuno brisanje individualne moći delovanja 
[…], odnosno totalizaciju učinka istorije” (ibid.: 140).

Alkof zagovora teoriju pozicionalnosti kao svojevrsni treći put i alternativ-
no rešenje dileme, tj. spora koji nastaje između esencijalističkih tendencija 
feministkinja i radikalnog antiesencijalizma, iz sledećih razloga: „tvrdnjom 
da je nečija politika utemeljena u nečijem esencijalnom identitetu izbegava 
se kako problematizacija identiteta tako i veza između identiteta i politike, 
a time i potreba da se formulišu uverenja, prave izbori i preuzme odgovor-
nost za te odluke” (ibid.: 147).  Time se, smatra Alkof, podriva sam smisao 
(pojma) feminizma.

„Razlika između feministkinja i antifeministkinja čini mi se najupadljivijom upravo 
u tom pogledu: prihvatanja ili negiranja našeg prava i sposobnosti da konstruišemo 
i preuzmemo odgovornost za sopstveni orodnjeni idenitet, sopstvene politike i 
sopstvene izbore” (ibid.: 147).

Isto tako, deridijanska neodlučivost u krajnjoj instanci može da navede na 
(političku) desubjektivizaciju, a na taj način ospori osnovanost feminističkih 
nastojanja. Nasuprot tome, koncept pozicionalnosti koji nudi Alkof podrazu-
meva dve ključne stavke: da je „koncept žene relacioni pojam, koji je moguće 
odrediti isključivo u okviru (stalno promenljivog) konteksta” (ibid.:148, istakla 
Z. S.; v. i Kolarić 2017), te da 

„pozicija u kojoj se žene nalaze može aktivno da se koristi (pre nego transcen-
dira) kao lokacija konstruisanja značenja, mesto s kog se može otkriti značenje 
(to šta znači biti žena). Koncept pozicionalnosti pokazuje kako žene koriste svoje 
pozicionirane perspektive kao mesto s kog se vrednosti tumače i konstruišu, a ne 
kao lokus unapred određenih sistema vrednosti. Kada žene postanu feministkinje, 
ključna stvar koja se dogodila nije to da su naučile ikakve nove činjenice o svetu, već 
da su te činjenice sagledale iz drugačije perspektive, iz sopstvene subjekatske pozicije” 
(ibid., istakla Z. S.).



78

Zorana Simić

Linda Alkof naposletku postavlja pitanje „možemo li da poimamo budućnost 
u kojoj opozicione binarne kategorije nisu fundamentalne za samorazume-
vanje ili organizovanje društvenih odnosa?”, odgovarajući na sledeći način: 
„sve i da ne možemo, naša teorija subjektivnosti ne bi trebalo da osujeti ili 
čak spreči tu mogućnost. Naš koncept žene kao kategorije treba, dakle, da 
ostane otvoren ka radikalnoj promeni u budućnosti” (ibid.: 149).



79

3. UREDNICE PERIODIKE  
U KRALJEVINI SHS/JUGOSLAVIJI: ROD I NACIJA

Mnoge ideje velike prodorne moći nisu ništa drugo 
do uspešne metafore.

Trond Berg Eriksen

3.1. „Žensko pitanje” i „porodične metafore”

Kako bi se delimično osvetlili kolektivni i individualni angažmani 
urednica u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, ocrtale glavne koordinate delovanja 
žena kao grupe, te dopunili postojeći i postavili novi osnovi za istraživanja 
uredničkog pitanja i kritičku analizu diskursa međuratne štampe i feminizma, 
korisno je zadržati se na dva fenomena, dve naročito upadljive tendencije 
karakteristične za dinamičnu genezu „ženskog pitanja” na ovom podneblju. 
S jedne strane, reč je o tzv. porodičnim metaforama – u ovom slučaju, rodno 
obeleženim, relacionim metaforama materinstva i sestrinstva, čiji je značaj, 
barem kad je reč o izučavanju predratnog (proto)feminizma, već istican u 
domaćem naučnoistraživačkom kontekstu (v. Столић 2015; Kolarić 2017). 
S druge strane, nezaobilazno i podsticajno jeste i razmatranje (komplemen-
tarnog) „nacionalnog pitanja”, problema nacionalnog (samo)opredeljenja i 
(samo)određenja u svetlu „ženskog pitanja” i obratno, a uz uvažavanje od-
govarajućih „porodičnih metafora”. Na taj način, dijalektika roda i nacije u 
Kraljevini SHS/Jugoslaviji i njena relevantnost sagledavaju se iz novog ugla, 
a preovlađujući istoriografski pristupi – po pravilu koncentrisani na tzv. na-
cionalno pitanje (u optici političkih i intelektualnih elita) – nužno revidiraju.

Meri L. Felstiner [Mary L. Felstiner] predložila je „četiri kriterijuma za 
merenje važnosti određene metafore” u političkoj istoriji (v. Felstiner 1983: 
154–155). Prvo pitanje koje autorka postavlja jeste „da li se politički diskurs 
oslanja” na datu metaforu, kako bi se potom moglo razmotriti u kojoj meri 



80

Zorana Simić

i na koji način to čini; drugo, „da li se takvom metaforom prenose motivi 
i ciljevi koji se drugačije ne prenose”, tj. da li je ona ekskluzivni, optimalni 
označitelj određene političke težnje i stava; treće, „da li se njena sugestivnost 
osnažuje u doticaju s proživljenim iskustvima” i, naposletku, „da li je ona 
pridobila zajednicu za nova ponašanja”, da li je njena mobilizatorska snaga 
bila dovoljno efikasna da (pred)odredi delovanje zajednice u smeru željenih 
politika (ibid.).

Metafora materinstva, zahvaljujući svom strateškom političkom po-
tencijalu, kapitalno je utkana u tradiciju (proto)feminizma na prostoru 
Jugoslavije, barem u slučaju (proto)feminističkih agendi, javnih istupanja za 
promene u položaju žena.32 Istovremenom kolektivizacijom i apstrahovanjem 
„materinstva” – u političkoj areni – dolazi do tzv. socijalnog materinstva. 
Kao svojevrsna vertikalna kategorija, metafora materinstva saobražava se 
najplastičnije konzervativnim, klerikalnim ili etnocentričnim diskursima (o 
naciji kao porodici), njima inherentnoj patrijarhalnosti, (patri)linearnosti, 
hijerarhizaciji, inklinaciji ka legitimisanju političkih subjekata poreklom, 
pripadnošću i rodom, koji, naravno, nije isto što i rod – gender. Na prvom 
mestu, to se odnosi na one slučajeve u kojima je majka (gotovo) istovetna 
majci sinova (nacije), dok ova metafora i u tim slučajevima ostaje, u najmanju 
ruku, sporna, pošto je njena prva premisa stapanje kategorija žene i majke, 
tj. „svođenje” ženskog na materinsko. Ana Kolarić je utvrdila da se početkom 
20. veka

„među Srbima prvenstveno negovao kult žene majke, a ženski uticaj u društvu 
bio je posredan i postojao je u okviru institucije braka. [...] Ako je ultimativna 
dužnost građana (muškaraca) bila da daju život za svoju zemlju, onda je ultima-
tivna politička dužnost žena bilo majčinstvo, to jest, da rađaju decu za potrebe 
države i, ako treba, da daju život ispunjavajući tu dužnost. Zbog svega toga, 
majčinstvo je uvek bilo u središtu nacionalnih politika i programa” (Коларић 
2011: bez paginacije).

Sama činjenica da je ova metafora kroz istoriju, upravo u takvom 
obliku, na južnoslovenskom podneblju bila korišćena prvenstveno u javnoj 
areni, aktivirana u različitim periodima (re)konstituisanja poredaka, te 
da su za njom posezali kako vodeći politički i intelektualni autoriteti tako 
i same (proto)feministinje, svedoči o njenom značaju, ali i ambivalenciji. 

32	  Naravno, materinstvo je i važna tema feminizma, ali u drugom smislu od onog koji se 
ovde podrazumeva (ovde se misli na apstrahovane metafore materinstva koje figuriraju kao 
strateško-politički koncept).



81

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Premda reformistički i svakako nedovoljno inkluzivan, značaj ove, kao i 
drugih „relacionih” metafora, leži u tome što se njom potencijalno upućuje 
na nevidljive političke subjekte i otvara pitanje njihovog položaja, doprinosa 
i participacije, te nudi mogućnost njihovog osnaživanja. To važi ukoliko je 
strateški koriste same (proto)feministikinje ili (proto)feministi – u cilju una-
pređenja socijalnih, obrazovnih i kulturnih politika, na primer – a naročito u 
onim kontekstima u kojima se ispunjava drugi kriterijum Meri L. Felstiner, tj. 
kada se može tvrditi da je to optimalan ili čak jedini dostupan metod njihove 
borbe. Usled pomenute vertikalnosti, međutim, upravo ova metafora podleže 
najvećem riziku od aproprijacije ili fuzionisanja s patrijarhalnim poretkom, te 
podupiranja i održavanja na snazi maskulinocentričnosti. Stoga nije neobično 
što su kroz istoriju diskursi i metafore (nacionalnog) materinstva upadljivo 
jačali u osvit ili tokom ekspanzionistički motivisanih pohoda, osvajanja, 
ratova, takmičenja, te da je i mobilizatorski i antifeministički potencijal (so-
cijalnog) materinstva do paroksizma doveden upravo u ideologiji nacizma/
fašizma (v. npr. Bitunjac 2023: 68–80).33

Druga kapitalna rodno kodirana metafora, sestrinstvo, konotirajući 
horizontalno povezivanje, te unekoliko veću mogućnost izbora po srodnosti 
(polnoj/rodnoj), a manje opterećenje roditeljskim – dužnostima, autoritetom i 
prerogativima – ima bitno drugačiju genezu i status u (proto)feminizmu, pa i 
u konstituisanjima žena kao grupe na južnoslovenskom podneblju. Premda ni 
ona nipošto nije imuna na patrijarhalne konotacije i aproprijacije – naročito 
ukoliko je relacija sestre/sestara dominantno određena spram (kolektivnog, 
npr. nacionalnog ili etničkog) brata/bratstva – metafora (socijalnog) sestrin-
stva ipak nudi širi spektar mogućnosti za političko manevrisanje, kolektivni 
angažman i solidarnost među samim feministkinjama, unutar žena kao 
grupe. Svođenje ženskog na sestrinsko otvara prostor za rodno motivisanu 
autorefleksiju, autoreprezentaciju, kao i za njihovo deljenje s drugim ženama, 
te za kolektivnu validaciju onog ženskog iskustva koje prevazilazi domen 
materinskog, istovremeno ga potencijalno obuhvatajući. Metafora sestrinstva, 
uostalom, i jeste jedna od temeljnih odrednica i značajno diskurzivno upori-
šte (proto)feminističkog angažmana uopšte, u transnacionalnom kontekstu, 
neretko čak figurirajući kao svojevrsni sinonim feminizmu.
33	 „Na čelu ’hrvatske obitelji’ stajao je Ante Pavelić. Javna slika ustaškog poglavnika bila je 
ona brižnog oca, no ne u prvoj liniji oca troje djece, već oca cijelog hrvatskog naroda. [...] U 
hrvatskom se tisku Pavelić slavio kao otac nacije. [...] Kako bi se u svim aspektima vođenja 
politike ogradili od bivše jugoslavenske vlade, ustaše su neprestano naglašavali kako su hr-
vatskoj majci iskazali čast koja joj pripada, za razliku od jugoslavenske ’maćehinske države’” 
(Bitunjac 2023: 68–69, istakla Z. S.). V. i Bitunjac 2012.



82

Zorana Simić

Međutim, upravo ovaj, uslovno rečeno, internalistički impuls rodne 
metafore sestrinstva nosi naročitu opasnost od (re)marginalizacije, od „se-
paratizma” ili perpetuiranja (maskulinističke) rodne polarizacije u javnoj 
areni, od nastavka sveprisutnog „rata polova” drugim sredstvima. Jedno-
stavno, privilegovanjem (socijalnog) sestrinstva potencijalno se održava na 
snazi vizija o komplementarnosti dvaju „suprotnih polova”. Karen Ofen ove 
rizike načelno smatra neizbežnim naličjem svakog relacionog feminizma. 
Naime, kako je već sumirala Ana Kolarić, značajan deo novijih istraživanja 
istorije feminizma u Evropi polazi od razlikovanja dva oblika zalaganja za 
emancipaciju žena – relacionog i individualističkog.

„Relaciona feministička tradicija temelji se na ideji rodno-podeljenog društva 
u kojem vlada jednakost. Osnovna je jedinica tog društva zajednica muškarca i 
žene, koja nije hijerarhijski ustrojena, već se zasniva na komplementarnosti. Na-
suprot tome, individualistički feminizam za osnovnu jedinicu uzima individuu, 
to jest, pojedinca, nezavisno od njegovog pola, odnosno roda” (Коларић 2011: 
bez paginacije).34

Za intelektualnu i političku istoriju južnoslovenskih prostora u 19. i 
prvoj polovini 20. veka – pa i kasnije – bez obzira na partikularne razlike i 
odstupanja, kolektivistička orijentacija znatno je formativnija i uticajnija od 
one individualističke. Stoga su i same feminističke inicijative u većini slučajeva 
njoj (strateški) težile da se saobraze, a tek u drugom koraku, eventualno, da 
je podriju ili otvore za alternative. Ipak, kako će se kasnije pokazati i dodatno 
elaborirati, (pro)feministička misao i angažman prodirali su na ovo područje 
sa zapada i istoka (Evrope) u raznim varijantama i hibridnim formama, te se 
od samih početaka ovdašnjeg (proto)feminizma može govoriti o fuziji indi-
vidualističkih i relacionih argumentacija i pozicija, uočljivoj i u međuratnom 
periodu. Baveći se razdobljem 19. i ranog 20. veka u tom svetlu, a s fokusom 
na područje današnje Srbije, istoričarka Ana Stolić ustanovila je da su tadašnje 
intelektualke i aktivistkinje, one članice elitnih i humanitarnih udruženja koje 

34	  „Kada je reč o relacionom feminizmu treba posebno naglasiti da se u okviru tog koncepta 
zagovaraju ’prava žena kao žena’ (definisanih uglavnom na osnovu njihovih materinskih i/ili 
negovateljičkih sposobnosti) u odnosu prema muškarcima. Štaviše, insistira se na ženskim – 
različitim – doprinosima društvu, te se onda i zahtevi u pogledu zajedničkih dobara temelje na 
tim specifično ženskim doprinosima. S druge strane, u okviru individualističke feminističke 
tradicije naglašen je apstraktan koncept individualnih ljudskih prava, čiji je cilj dostizanje 
lične nezavisnosti u svim oblastima života, što znači da je ovaj pristup zanemarivao sve 
one društvene uloge i doprinose koji su, barem delom, uslovljeni nečijim polom, odnosno 
rodom. Razume se da su iz dve ovako različito postavljene koncepcije feminizma potekli i 
različiti zahtevi u pogledu emancipacije žena” (Коларић 2011: bez paginacije).



83

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

su problem društvenog položaja žena smatrale relevantnim, mahom bile 
predstavnice relacionog feminizma (up. Offen 1988: 134 i dalje). Žensko 
pitanje podređivale su nacionalnom, insistirajući na prioritetu nacionalog 
(samo)određenja ili oslobođenja, zalažući se, pritom, ipak i za profesionalnu, 
intelektualnu i, manjim delom, ekonomsku emancipaciju žena kao žena – za 
njihovo obrazovanje, te razvoj veština i zanata koji tradicionalno pripadaju 
ženskoj ili privatnoj, domaćičkoj sferi. 

Diskursi utemeljeni na porodičnim relacijama igrali su važnu ulogu u 
njihovim grupisanjima i agendama – na prvom mestu, upravo metafore ma-
terinstva i sestrinstva. Svojevrsna ideologija socijalnog materinstva dobijala 
je na značaju ne samo usled humanitaranih pobuda već i stoga što je tadašnji 
proces srpskog nacionalnog ujedinjenja pratila apologija epske tradicije i 
mitema u kojima je bio jasno izražen polaritet rodnih uloga. Reprezentati-
van u tom kontekstu bio je kult Majke Jugovića odnosno Kosovke devojke, 
dveju figura koje su u sebi spajale feminina patriotska i majčinska načela  
(po)žrtvovanja, (samo)odricanja i duboke privrženosti naciji i borbama koje 
se vode u ime njenog oslobođenja, kao i nesebičnu brigu i pomoć ranjenicima, 
(ugroženim) sinovima iste te nacije (v. Коларић 2011; Kolarić 2017).35 U isti 
mah, međutim, insistiralo se i na metafori sestrinstva: ujedinjenje samih žena 
počivalo je na premisi da one, kao pripadnice ne samo iste nacije već i istog 
pola, dele sestrinski položaj, pobude i interese – primarno, ali ne isključivo, 
spram svoje braće – te je tako naslovna sintagma za koju se opredelila Ana 
Stolić, „sestre Srpkinje”, u sebi sažimala sve ove konotacije.

I „materinska” i „sestrinska” retorika zadržale su svoj značaj i u među-
ratnom razdoblju, premda su značenja bila modifikovana, hibridizovana ili 
bitno izmenjena u odnosu na predratna. Razumljivo, ovi diskursi bujali su 
naročito u ratnom kontekstu, u atmosferi naglih (re)konstituisanja poredaka, 
kada je njihov mobilizatorski potencijal bilo i najpotrebnije i najjednostav-
nije iskoristiti. Opseg ovog istraživanja ne podrazumeva njihovo temeljnije, 
pažljivije dijahronijsko ispitivanje koje prevazilazi međuratno razdoblje, a 
koje bi i samo zahtevalo inkluzivnu, komparativnu perspektivu, uvažavanje 
celokupnog južnoslovenskog konteksta. Međutim, za uredničko pitanje, 
odnosno pitanje urednica u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, pre svega u prvim i 
poslednjim godinama postojanja ove države (obeležnim ratnim stanjima), tzv. 
porodične metafore imaju nezanemarljiv značaj, prelamajući se i kroz prizmu 

35	  Kad je reč o mitemi, predstavi i metafori Kosovke devojke, otvara se i novo problemsko 
polje erotizacije, o kome tek treba razmišljati u nekim drugim istraživanjima, a koje svakako 
zavređuje pažljivo razmatranje.



84

Zorana Simić

biografija samih urednica.36 One, dakle, predstavljaju kako dobro polazište 
za kritičku analizu diskursa (o rodu i naciji) tako i svedočanstvo o genezi 
i feminističkog pokreta i uredničkog pitanja u Kraljevini SHS/Jugoslaviji.

3.2. Zofka Kveder i Jugoslavenska žena

Kako se u više navrata isticalo u literaturi, jedna od važnijih uporišnih 
tačaka u razmatranju grupnog delovanja žena u (potonjoj) Kraljevini SHS/
Jugoslaviji koje su se samoodređivale kao feministkinje jeste časopis Zofke 
Kveder Demetrović.

„Kao  početak  prvog  perioda  razvoja  feminističkog  pokreta  u  Jugoslaviji  iz-
dvaja  se  osnivanje  ženskog  časopisa  Zofke  Kveder  Ženski  svijet / Jugoslavenska  
žena 1917. godine  i,  šire  gledano,  masovnija  politička  participacija  žena  u  
kontekstu  raspada  Austrougarske i stvaranja novih država u Istočnoj Centralnoj 
i Jugoistočnoj Evropi, u ovom slučaju Kraljevine Srba, Hrvata i Slovenaca. Jedan 
od najupečatljivijih primera ove vrste uključivanja žena u političke procese je 
masovno učešće žena u skupljanju potpisa podrške Majskoj deklaraciji. Kako 
tvrdi istoričarka Ida Ograjšek Gorenjak, u ovom ranom posleratnom kontekstu 
bio je izrazito raširen ’duh optimizma’, koji je ’obuhvatio i žensku scenu koja je 
očekivala da demokratizacija društva neosporno mora značiti i izborno pravo za 
žene’” (Grubački 2022: 36).

Uoči, tokom i neposredno nakon Prvog svetskog rata, feministkinje u javnoj 
areni (buduće) Kraljevine, pa i urednice štampe, uprkos „duhu optimizma”, 
u praksi se intenzivno suočavaju s recidivima i novim oblicima dotadašnjeg 
„etničkog takmičenja”. Upravo je ono, prema mišljenju nekih istoričara, i bilo 
okosnica celokupnog konstituisanja novog državnog poretka (v. Bakić 2004; 
up. Đokić 2010) – što, treba primetiti, dodatno ukazuje na njegovu maskuli-
nost (v. Vahtel 2001). Utoliko su (dis)kontinuiteti s predratnim razdobljem 
bili naročito vidljivi u diskurzivnoj dijalektici nacionalnog i ženskog pitanja, pa 
i metaforama sestrinstva i materinstva. Tadašnje intelektualke i aktivistkinje 
masovno su bile svesne relevantnosti i potencijala feminizma u kontekstu ju-
goslovenske (anti)modernizacije, osećajući potrebu i odgovornost da od njega 
ne odstupe, premda je njihov angažman u pojedinim slučajevima praktično 
bio izneveravan ili čak, ponekad, transformisan u svoju suprotnost. U tom 
pogledu, bilo da je reč o počecima feminističkog angažmana, bilo s obzirom 

36	  Na ovaj problem vratiću se u poglavlju posvećenom časopisu Žena danas i portretu Mitre 
Mitrović.



85

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

na problem nacionalnog (samo)određenja, nezaobilazan istorijski izvor i 
jeste pomenuti časopis Ženski svijet / Jugoslavenska žena (1917–1920, Zagreb, 
preimenovan 1918. godine), koji je uređivala Zofka Kveder (Demetrović), 
ambivalentna intelektualna posrednica između predratnog i posleratnog 
razdoblja.

Ovaj časopis je na izvestan način najavio, a delimično i predodredio, 
potonji razvoj ženske i feminističke štampe u Kraljevini SHS/Jugoslaviji (v. 
Свирчев 2015; 2018; 2020). U njemu su se oglašavale brojne intelektualke 
iz različitih delova države (u povoju), raznih autorskih profila i generacija, 
među kojima su neke ujedno i same bile ili pak ubrzo postajale urednice 
(feminističke) periodike. Štaviše, budući da je figurirao i kao „forum mo-
derne spisateljice” (Свирчев 2015), časopis je korisno polazište koliko za 
ispitivanje potonjih (dis)kontinuiteta u ženskom i nacionalnom pitanju, koja 
će sve do Drugog svetskog rata uglavnom zadržati na relevantnosti u ženskoj 
i feminističkoj periodici, toliko i za problem profilisanja autorki u književ-
nom polju prve polovine 20. veka, obeleženom bujanjem modernističkih i 
avangardnih tendencija.

Analiza časopisa Zofke Kveder svedoči da su neposredno pred osniva-
nje Kraljevine konceptualizacije majčinstva i sestrinstva i dalje uključivale 
snažnu socijalnu komponentu, baš kao i još jedan rodno kodiran diskurs 
– „porodična metafora” kćerinstva (nacije).37 Za razliku, međutim, od verti-
kalne, patriotski ukorenjene ideje materinstva/kćerinstva, koja se u časopisu 
Zofke Kveder nije dovodila u pitanje, sestrinstvo je kao relaciona kategorija 
zadržalo ideju horizontalnog, solidarnog povezivanja. Međutim, već se ovde 
mogu primetiti raskidanje s usmerenošću na (etničku i/ili nacionalnu) braću, 
izoštrena rodna autorefleksija, te stapanje s pojmom feminizma kao (inter-
nacionalnog) pokreta za političku i seksualnu emancipaciju žena.

Drugim rečima, u ovom časopisu dolazi do amalgamisanja (neo)ro-
mantičarskog kulta materinstva, praćenog posezanjem za epskom tradicijom 
obeleženom maskulinom etikom herojstva, s jedne, i prosvetiteljske agitacije 
u korist ekonomske, socijalne i intelektualne emancipacije žena (koja je ovaj 
put podrazumevala odlučnije prelaženje granica privatne sfere), utemeljene 
na ideji sestrinstva, s druge strane. U njemu je, u pogledu problema naci-
onalnog (samo)određenja – uprkos razlikama u političkim okolnostima – 
kontinuitet s predratnim „ženskim pitanjem”, te sa svesrdnim afirimativnim 

37	  „Jugoslavenke, dokažimo djelom, da smo dostojne kćeri slobodne države Slovenaca, Hrvata 
i Srba”, apeluje Zofka Kveder na čitateljke neposredno nakon oslobođenja, odnosno stvaranja 
pomenute države (istakla Z. S.). Delovi ovog poglavlja su publikovani (Симић 2022b).



86

Zorana Simić

pozicioniranjem spram rata za nacionalno oslobođenje i ujedinjenje, više 
nego primetan. Uprkos tome, u odnosu na svoje prethodnice i savremenice 
(npr. članice Kola srpskih sestara i sličnih elitnih i humanitarnih udruže-
nja), Zofka Kveder je u ratnom periodu, i kao zagovornica pacifizma i kao 
urednica, pokazivala viši stepen autonomije i tolerancije, te su se u časopisu 
Ženski svijet / Jugoslavenska žena javljale i znatno difuznije, nacionalistički 
rasterećenije, a rodno utemeljenije ideje sestrinstva.

Kako bi se ovakvo amalgamisanje, ova specifična hibridizacija, pažljivije 
razmotrili, neophodno je ukratko izložiti portret, tj. biografiju same urednice. 
Rečima Julke Hlapec Đorđević, u slučaju Zofke Kveder posredi je kontradik-
toran spoj stare i nove žene,38 ali ne, kako bi se moglo pomisliti, s tendencijom 
od stare ka novoj, već pre u obrnutom smeru. Specifična i vrlo upadljiva in-
verzija u ideološkom profilisanju Zofke Kveder bila je već predmet pomnog 
istraživačkog rada (v. Badurina 2010), te se i na nju treba osvrnuti u kratkim 
crtama. Zofka Kveder smatra se najznačajnijom među protagonistima i 
protagonistkinjama slovenačkog modernizma u pogledu „multilingvalnosti 
i multikulturalnosti” (Михурко Пониж 2020: bez paginacije). Do Prvog svet-
skog rata reč je o samostalnoj i svestranoj autorki, za to vreme progresivnih 
feminističkih i antiklerikalnih nazora, ujedno neopterećenoj nacionalizmom 
i naklonjenoj socijalističkim idejama. Istovremeno je bila i prevoditeljka i 
posrednica između južnoslovenskih, istočnoevropskih i zapadnoevropskih 
kultura, te je, kao urednica i publicistkinja, obrazovana u Nemačkoj, izvesno 
vreme, između ostalog, živela i delovala u Trstu i u Pragu, gde se lociraju vr-
hunski dometi njenog intelektualnog rada (v. Jensterle-Doležal 2021). Tokom 
Prvog svetskog rata ističe se svojim pacifističkim angažmanom. U poznom 
ratnom i ranom posleratnom periodu, Zofka Kveder Demetrović (za istaknu-
tog hrvatskog političara, socijaldemokratu Juraja Demetrovića udala se 1914. 
godine, a on se i u časopisu Ženski svijet / Jugoslavenska žena i mimo njega 
oglašavao kao pobornik ženskog prava glasa) pokazuje zaokret ka rigidnom 
unitarističkom jugoslovenstvu, tačnije – etnički zasnovanom jugoslovenskom 
nacionalizmu (up. Grubački 2024). To važi kako za publicistički angažman 
Zofke Kveder, gde su, uzgred, uprkos očuvanim feminističkim, a donekle i 
marksističkim i socijalističkim pobudama, uočljive i antisemitske tendencije 

38	  „Hlapec Đorđević je, takođe, izložila možda i najbolju procenu feminističkog angažmana 
Zofke Kveder, doduše obojenu njenim privilegovanjem racionalnosti, ističući da je Zofka, poput 
pionirke našeg feminizma Drage Dejanović, značajna ne toliko u književnom ili feminističkom 
polju, koliko svojom ličnošću, celokupnim delom, precizirajući da je ’rođena prema svome 
preterano razvijenom ženstvu prekasno, a s obzirom na svoju intelektualnu jačinu i moderne 
nazore prerano, noseći u sebi osobine stare i nove žene’” (Свирчев 2015: bez paginacije).



87

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

(v. Kveder 1919a), tako i za njenu fikciju, koja već od pacifističkog romana 
Hanka: ratne uspomene (1918) blago nagoveštava poetičku degradaciju, ne-
odvojivu od prevlasti tendencioznosti i prenebregavanja stvaralačke slobode, 
odnosno potonjeg insistiranja na misionarskoj jugoslovenskoj ideji i kultu 
kralja Aleksandra Ujedinitelja. Ovaj proces kulminiraće, nakon gašenja ča-
sopisa Jugoslavenska žena, dramama Unuk Kraljevića Marka i Arditi na otoku 
Krku (1922), u kojima se ispoljavaju znatno konzervativnije, pritom jasno 
antikomunističke i antifeminističke ideje (v. Badurina 2010).

Hibridizacija romantičarske i prosvetiteljske argumentacije, uočljiva 
u časopisu Zofke Kveder, nije neobična utoliko što korespondira s tada ak-
tuelnom i preovlađujućom argumentacijom karakterističnom za relacioni 
feminizam. Međutim, premda su i same negovale ovaj tip argumentacije, 
savremenice i saradnice Zofke Kveder krajem druge i početkom treće de-
cenije 20. veka najčešće nisu bile sklone idejnim zaoštravanjima u pravcu 
antisemitizma, militarizma, klerikalizma i/ili antifeminizma, što ne treba 
posmatrati odvojeno od njihove, iako takođe borbene, unekoliko manje ili 
barem drugačije sentimentalistički i idealistički intonirane (rodno markirane) 
retoričke strategije.39 Pri tom, na diskurzivnom i imagološkom nivou, njena 
39	  Ovo je vrlo inspirativno i važno pitanje, koje tek treba rasvetliti – sprega ideoloških pret-
postavki, agitatorske retorike i (percipirane) femininosti/maskulinosti diskursa. O Zofkinoj 
sklonosti idealizaciji i sentimentalističkom diskursu već je pisano, i upravo nju, osnovano 
je pretpostaviti, Julka Hlapec između ostalog ima u vidu kad govori o „preterano razvijen-
om ženstvu” „stare žene” u Zofki Kveder (Хлапец-Ђорђевић 1928: 128, istakla Z. S.). Na 
to se, nekada i na nekritički i pomalo pompezan medijski način, ukazuje i pri osvrtima na 
njenu korespondenciju s Dimitrijem Tucovićem i potonju transpoziciju njegovog prototipa 
u lik Kazimira Stašinjskog (Staszyński), protagoniste romana Hanka: ratne uspomene (v. 
Đorgović 2016). U svojim naučnim istraživanjima, Natka Badurina (2010) i Katja Mihurko 
Poniž (2019) takođe ističu značaj i uticaj ove epizode iz privatnog života (čini se, uzajamnog 
platonskog divljenja između Zofke Kveder i Dimitrija Tucovića), a prva pronicljivo locira 
upadljivu strepnju ženskog subjekta, koja se očituje kako u samom tom odnosu/prepisci tako 
i u njegovoj/njenoj poetskoj transpoziciji u roman, odnosno u fenomenu neposlatih pisama 
i nepomućene idealizacije muške herojske (natčovečanske) figure. Međutim, nijedna od ove 
dve autorke ne eksplicira ono što je barem podjednako upadljivo: da u sličnom trenutku 
započinje proces Zofkine poetičke (i ideološke) inverzije, kao i to da je njena pozicija u 
prepisci s Tucovićem zapravo oličenje ne samo načelne strepnje već i strepnje od autorstva 
(v. Gilbert, Gubar 1996). Pitanje strepnje od autorstva postaje dodatno plauzibilno s obzirom 
na to da sama Natka Badurina gradi narativ o Zofkinoj inverziji utemeljen na psihoanalitički 
obrazloženoj opoziciji strepnje i autoritarnosti subjekta. Zanimljivo i naizgled paradoksalno, 
Zofka Kveder je dotad (do susreta s Tucovićem) već uveliko profilisana autorka, snažne indi-
vidualnosti, priznatog talenta i nemalih kompetencija, iako se prilikom obraćanja Tucoviću 
svega toga odriče i zauzima poniznu (autorsku) poziciju. Pažnje je vredna i argumentacija 
s kojom ona u pomenutoj prepisci odbija mogućnost realizovanja odnosa s Tucovićem 
(Zofkino nepristajanje na unutrašnju deidealizaciju muškog subjekta ujedno je i nepristajanje 
na postajanje novom ženom), kao i njena srčana relativizacija/racionalizacija svedočanstava 



88

Zorana Simić

snažna naklonjenost unitarističkom jugoslovenstvu u periodu nakon Prvog 
svetskog rata zapravo je bila mnogo srodnija predratnom (humanitarnom) 
angažmanu žena u javnoj sferi, poput onog svojstvenog Kolu srpskih sestara, 
čije članice, po svemu sudeći, Zofka Kveder jeste cenila (Mihurko Poniž 
2019: 40) – i njegovom zvaničnom glasilu, kalendaru Vardar – nego što je 
korespondirala s potonjim ženskim/feminističkim časopisima i aktivizmima.

Naime, iako je ona sama poticala iz slovenačkog kulturnog konteksta 
i njime se kontinuirano bavila, a potom živela u Zagrebu, gde je i uređivala 
svoj časopis, pišući i na slovenačkom i na (srpsko)hrvatskom jeziku, Zofka 
Kveder bila je, naročito u periodu (posle) Prvog svetskog rata, vrlo privržena 
Srbiji, srpskoj narodnoj epskoj tradiciji i do krajnosti idealizovanom – dakle, 
stereotipnom – modusu muškosti koji je u toj tradiciji prepoznavala i isticala; 
sledstveno tome, i viziji poželjne ženskosti oličene, karakteristično, u kultu 
Majke Jugovića. „Majke, kćeri i sestre Srpkinje”, u reinterpretaciji Zofke Kve-
der kao urednice i autorke Ženskog svijeta / Jugoslavenske žene, postajale su 
„majke, kćeri i sestre Srpkinje, Hrvatice i Slovenke” odnosno „majke, kćeri 
i sestre Jugoslovenke”. Ta tendencija bila je progresivna, postepeno se sve 
upadljivije konstituisala, ne samo shodno kapitalnim političkim promenama 
već i utoliko što je i sama urednica vremenom pokazivala sve odlučniji impuls 
ka jugoslovenskom nacionalizmu.

U tom aspektu, njena urednička pozicija i intelektualno-aktivistička 
praksa upadljivo su srodne onima koje simultano zauzima i obavlja njen su-
prug, Juraj Demetrović. Njegovoj političkoj, pa i uredničkoj genezi pažnju je 
detaljno posvetio Jovo Bakić, a Bakićevi uvidi važni su i za šire razumevanje 
konteksta nastanka časopisa Zofke Kveder:

„U Srbiji posle 1915. godine nisu izlazile novine, a u Habzburškoj monarhiji vladao 
je sistem cenzure, pa i zabrane novina. […] U okviru Habzburške monarhije nije 
ni bilo prostora da se vodi neka aktivnija jugoslovenska nacionalna politika. […] 
Ipak, Juraj Demetrović, socijalni demokrata, urednik socijaldemokratske Slobodne 
riječi, ali i jugoslovenski nacionalista još pred I svetski rat, u 1917. godini, kada je 
došlo do oživljavanja političkog života u Habzburškoj monarhiji, počinje da izdaje 
časopis Hrvatska njiva” (Bakić 2004: 227–228).

U sličnom trenutku, nekoliko meseci nakon supruga, i Zofka Kveder u Za-
grebu pokreće svoj časopis, Ženski svijet. U prvo vreme, naročito do 1918. 

drugih o Tucovićevoj „neetičnosti” u opštenju sa ženama – ne samo zato što je reč o autoru 
koji je u javnosti gorljivo zastupao tzv. žensko pitanje već i stoga što je upravo to mogao biti 
kamen spoticanja u stvaralačkoj genezi i karijeri Zofke Kveder.



89

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

godine, kada se osniva nova država, akcenat uredničke politike podupire 
naslov časopisa: žensko pitanje nesumnjivo je privilegovano u odnosu na na-
cionalno. Podnaslovom određen „mjesečnik za kulturne, socijalne i političke 
interese žena” isprva se konstituiše kao moderno i napredno glasilo, mesto 
na kom se programski rađa „moderna žena”, odnosno „nova žena” (v. npr. 
Бараћ 2015; Свирчев 2015, 2018, 2020; Kolarić 2020). S promenom režima 
dolazi pak i do promene naslova – Ženski svijet postaje Jugoslavenska žena. 
Ubrzo nakon osnivanja Države Srba, Hrvata i Slovenaca, sama Zofka Kveder 
preimenovanje objašnjava na sledeći način:

„Danas nosi list na čelu ono ime, kojim sam ga želela nazvati u julu godine 1917., 
kad sam se odlučila, da ga pokrenem. Pošto sam ali tada htjela da donosi list pobude 
svima Slovenkama, Hrvaticama i Srpkinjama trebalo je izabrati listu za početak 
bezazleno ime, koje ne bi izazivalo suvišnu pažnju austro-ugarskih vlastrodržaca” 
(Kveder 1918: 466, istakla Z. S.).

Ovaj iskaz svedoči da je motivacija Zofke Kveder za pokretanje časopisa 
bila složena, ali od samog početka, iako pažljivo prikrivana zbog opasnosti 
od habzburške cenzure, uključivala samosvesni i odlučni nacional(ističk)i 
angažman. Drugim rečima, oslanjanje urednice na feminini koncept ženskog 
časopisa, simbolizovano njenim odabirom „bezazlenog imena”, bilo je tak-
tičko i predstavljalo je izvestan oblik žanrovsko-ideološke mimikrije. Time 
se implicira i iznova potvrđuje da su se listovi sličnog naslova/koncepta u 
javnosti i sami percipirali kao marginalni i „bezazleni”, tj. feminini. Ne sasvim 
precizna formulacija „donošenja pobuda svima Slovenkama, Hrvaticama i 
Srpkinjama” dodatno ukazuje na to da je Zofka Kveder nacionalno pitanje 
percipirala kao ultimativno neodvojivo od ženskog/rodnog, premda se na 
osnovu takve formulacije ne mogu iznositi definitivni zaključci o karakteru 
njihovog sadejstva, o nijansiranjima u prioritetima urednice u njenom ranom 
propagandnom delovanju. No, ono što je izvesno jeste da je, kao i u slučaju 
njenog supruga, vremenom postajalo sve očiglednije da je reč „o etničkom 
poimanju jugoslovenske nacije” (Bakić 2004: 229). Pri tom, i to etničko po-
imanje bilo je hibridno, specifičnije nego što bi se moglo pomisliti, ubrzano 
fluktuirajući i menjajući svoje manifestacije – a to se može sagledati i u svetlu 
multikulturalne pozicije Zofke Kveder Demetrović, kao rođene Slovenke, 
koja je živela u Hrvatskoj, a bila naklonjena srpskoj nacionalnoj tradiciji.40

40	  „Slovenke me neće više, Hrvatice me ne priznaju još za ’svoju’, Srpkinje takođe ne. Istina 
je, da to ponekad boli, ali mi takođe daje snagu da ostanem što sam: Jugoslavenka” (Kveder 
Demetrović 1919a: 112).



90

Zorana Simić

Kako Bakić ističe, početkom 1917. godine srpska koncepcija jugoslo-
venstva je „izgledala mrtva”, pa tako i pijemontska uloga Srbije u procesu 
oslobođenja i ujedinjenja; „činilo se da su Hrvati ostali posle 1915. jedini 
takmac u borbi za izvojevanje pozicije centra južnoslovenskog okupljanja”; 
to objašnjava ne samo Demetrovićevu saradnju s brojnim Slovencima i Sr-
bima, odnosno pripadnicima drugih etničkih zajednica koje ulaze u sastav 
potonje Kraljevine, već i dinamiku od socijalističkog ka nacionalističkom 
pozicioniranju, od socijaldemokratije do radikalno-demokratske ideje o 
hrvatskosrpskom jedinstvu, s prvobitnom usmerenošću na hrvatstvo (ibid.). 
Međutim, ta partikularna etnička usmerenost, kako se ispostavlja, bila je 
taktička, a ne supstancijalna.

„Juraju Demetroviću, kao uredniku Jugoslovenske njive, je izgleda bilo svejedno 
hoće li centar jugoslovenstva biti u Beogradu ili u Zagrebu. Njega je prvenstveno 
interesovalo da se Beč jednom zasvagda izbaci iz svih hrvatskih ili jugoslovenskih 
kombinacija. Utoliko, on je izmicao etničkoj determinaciji svog ideološkog uvere-
nja. Spadao je u retke panjugoslovenske nacionaliste kojima je bilo svejedno koji će 
se od dva rivalska nacionalizma, srpski ili hrvatski, koristiti kao ideološka podloga 
jugoslovenstva. Štaviše, izgleda da je već u proleće 1917. godine javno naginjao 
srpskoj koncepciji jugoslovenskog ujedinjenja” (ibid.: 238).

Sličan, gotovo istovetan kurs političkog profilisanja svojstven je i Zofki 
Kveder Demetrović (up. Feldman 2004: 239). Njen časopis Ženski svijet / 
Jugoslavenska žena ukazuje nam se tako u novim dimenzijama. Tek njegova 
pažljivija (komparativna) kontekstualizacija – tj. simultani osvrt i na Hrvatsku 
njivu – omogućava, naime, celovitiji uvid u uredničke politike Zofke Kveder. 
Najpre, činjenica da prvi ženski časopis u državnim okvirima Kraljevine SHS/
Jugoslavije nastaje upravo u Zagrebu velikim delom je posledica opštih prilika 
u periodičkom polju. Časopisi koji su u Srbiji izlazili pre rata (uključujući 
i one ženske), na primer, s početkom okupacije ili prestaju ili privremeno 
pauziraju s izlaženjem, a osnivanje novog ženskog ili feminističkog časopisa 
još nije ni na vidiku. Delimično rasterećenje od austrougarske cenzure i kon-
centrisanost intelektualno-političke elite u Zagrebu od 1917. godine pružaju 
optimalnu platformu i za prvo jugoslovensko periodičko okupljanje žena 
kao grupe. Vrlo širok i heterogen opseg saradnica iz svih područja (buduće) 
Kraljevine u časopisu Zofke Kveder, naročito u prvoj godini izlaženja, mogao 
je, dakle – uz ažurnost, reputaciju i upućenost urednice – da ima barem dva 
(praktična) razloga: odsustvo prilika za izražavanje feminističkog stava i si-
fražetsku agitaciju u drugim delovima potonje države, kao i trenutno jačanje 
pozicije Zagreba na mapi jugoslovenstva.



91

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Međutim, ni jugoslovenski nacionalizam Zofke Kveder nije podrazu-
mevao odlučno privilegovanje bilo koje partikularne etničke pozicije, već 
svojevrsni (isprva pritajeni) jugoslovenski etnocentrizam, poznat i kao etnički 
unitarizam. Stoga u časopisu i dolazi do intenzivnih hibridizacija partikular-
nih nacionalističkih diskursa, pre svega hrvatskog i srpskog, ne bi li se oni s 
protokom vremena sve više slivali u jugoslovenski, i to onaj meštrovićevskog 
tipa – uz karakteristično posezanje za likom Marka Kraljevića kao junaka 
koji se opire partikularnoj etničkoj determinaciji i najfleksibilnije prilago-
đava unitarističkoj (up. Vahtel 2001). Naravno, s osnivanjem nove države 
i prestankom cenzure entičko jugoslovenstvo postaje sve privilegovanije i 
transparentnije, a sam časopis usidren u aktuelnom režimu. I u slučaju Zofke 
Kveder, kako je već nagovešteno, preovladala je u nekim periodima, kao i kod 
Juraja Demetrovića, srpska koncepcija jugoslovenskog pannacionalizma (po-
jedini brojevi časopisa, uzgred, štampani su na ćirilici). Otuda i njen upadljiv 
kontinuitet s predratnim „srpskim ženskim pitanjem”, dosledno insistiranje 
na (rodno kodiranom) imaginarijumu zasnovanom na tzv. kosovskom mitu 
(o kosovskom mitu v. Čolović 2017).

U ovoj, kao i u drugim dimenzijama uredničkog i intelektualnog por-
treta Zofke Kveder Demetrović u poređenju s portretom njenog supruga, 
manifestuju se i barem dve značajne razlike. Prvo, Zofka Kveder bila je 
iskusna i uveliko afirmisana književnica, prevoditeljka, urednica i književ-
na kritičarka, i to ne samo u granicama južnoslovenskih prostora. Drugo, 
bila je i višedecenijska deklarisana feministkinja, te kao urednica stavljala 
daleko veći naglasak na feminizam i feministički angažman – u samoj Hr-
vatskoj njivi bilo je senzibiliteta za feminizam, sifražetskog agitovanja, ali 
je to pitanje bilo marginalno, dok je u Zofkinom časopisu stajalo rame uz 
rame s nacionalnim. Ako je, dakle, u pogledu načelne političke orijentaci-
je i ideologije jugoslovenstva, časopis Ženski svijet / Jugoslavenska žena u 
izvesnom smislu bio komplementaran Hrvatskoj njivi / Jugoslovenskoj njivi 
– svojevrsni ženski pandan ovog lista – insistiranje na ženskoj književnosti 
i nesporan značaj feminizma u časopisu Zofke Kveder čine ga žanrovski i 
sadržinski bitno drugačijim.

Književnost i književna pitanja u načelu zauzimaju vrlo važan položaj. 
Neretko se ističe neophodnost i značaj proboja ženskih autorskih glasova u 
javnost, kako na deklarativnom nivou tako i kontinuiranim objavljivanjem 
njihovih književnih priloga (Dora Pfanova, Katarina Bogdanović, Ksenija 
Atanasijević, Zorka Janković, Jovanka Hrvaćanin i druge). Štaviše, prema sudu 
Žarke Svirčev, „do prvog susreta avangarde i feminizma nakon Prvog svet-



92

Zorana Simić

skog rata dolazi na stranicama časopisa Zofke Kveder” (Свирчев 2018: 214). 
Osim toga, časopis Ženski svijet / Jugoslavenska žena donosio je i feminističke 
književnokritičke priloge, među kojima se izdvaja tekst same urednice „Mi-
roslav Krleža, njegovi trabanti i njihov Plamen” (v. Kveder 1919b).41 Najzad, 
simbolički kapital i priznatost koje je Zofka Kveder stekla svojim neumornim 
predratnim internacionalnim obrazovanjem i (samostalnim) delovanjem u 
domenu literature, publicistike i prevođenja omogućili su još jedan vid izu-
zetnosti njenog časopisa. Reč je, naime, o jednom od retkih, možda i jedinom 
ženskom ili feminističkom časopisu na prostoru Kraljevine, sve do perioda 
pred Drugi svetski rat, u kom su se, barem u početku – i kada je o književnosti 
reč – oglašavali i istaknuti autori toga doba, a ne (gotovo) isključivo autorke 
(Miroslav Krleža, Gustav Krklec, Ivan Cankar, Ivo Andrić, Gvido Tartalja i 
drugi). Osim u njenoj dotadašnjoj karijeri i već stečenoj afirmaciji, odnosno 
aktuelnim profesionalnim kompetencijama, razloge za uspešnu saradnju 
Zofke Kveder s istaknutim kolegama mogli bismo, ipak, potražiti i u samom 
njenom hibridnom autorskom i uredničkom identitetu, u nedovršenom ili ne 
sasvim konsekventno izvedenom feminizmu, tj. kontinuitetu s predratnim 
ženskim pitanjem i koketiranju s malestream tendencijama neodvojivim od 
Prvog svetskog rata, u čijoj se senci konstituiše sadržaj i retorika Ženskog 
svijeta / Jugoslavenske žene.

Pomenuti problemi i ambivalencije, a naročito oni koji se tiču (sprege) 
nacionalizma i feminizma, izazivaju i kontradikcije u savremenoj recepciji 
časopisa i delovanja njegove urednice:

„[Č]ini se da je u kontekstu velikih promjena što su se nazirale pred kraj Prvog 
svjetskog rata, kao i u smislu razvoja jugoslavenstva, uloga časopisa [...] bila da u 
mjeri u kojoj je to bilo moguće privedu žene jugoslavenskoj ideji. Ta je nacionali-
zacija žena imala zadaću uvjeriti žene u neminovnost jugoslavenskog projekta, te 
njihove specifične zahtjeve inkorporirati u širu sliku o jugoslavenskom, narodnom 
jedinstvu” (Feldman 2004: 240, istakla Z. S.).

41	  U isti mah, to je bio i politički i poetički sukob, kome bi se u budućnosti mogla posvetiti 
veća pažnja. Za to pledira i Natka Badurina: „na ovom mjestu nažalost ne mogu istraživati 
zanimljive i često vrlo grube polemike koje je Kveder poslije rata vodila s brojnim zagrebačkim 
intelektualcima [...], pa ću istaći tek ono što se u njima tiče ’ženskog pitanja’. Ponajprije, 
njezini prigovori Krleži na račun njegovog patrijarhalnog slikanja žene kao svetice ili kurve, 
uz korištenje nasilja nad ženom i njezinog poniženja kao patetičnog začina visoke literature, 
uvjerljivi su i, za autoričin stil, izrečeni neočekivano mirnim tonom. Drugo, neovisni su 
intelektualci i pacifisti imali svo moralno pravo kad su napadali njezin militarizam i rugali 
se njezinom antisemitizmu [...] no diskvalificira ih kad se pritom [...] služe patrijarhalnim 
stereotipima” (Badurina 2010: 65). Up. Свирчев 2018; Petrović 2024.



93

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Sve i da je, inicijalno, privilegovanje „ženskog pitanja” bilo svesno odabran 
paravan za nacionalističku propagandu, za mobilizaciju i nacionalizaciju 
žena – što deluje kao plauzibilna teza – u praksi, urednički angažman i sen-
zibilitet Zofke Kveder, kao i njen uticaj na dalju istoriju ženske i feminističke 
periodike u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, nisu bili jednoznačni i jednostavni, 
kako bi se moglo pomisliti iz ovakvih zaključaka. Naime,

„diverzitet sadržan u ideji jugoslovenstva, na čemu treba insistirati kada se ova 
ideja razmatra u feminističkom kontekstu nakon Prvog svetskog rata, uvezuje se 
s konceptom diverziteta rodnih uloga. Jugoslovenski karakter časopisa na kojem je 
Zofka Kveder insistirala bio je važan zbog ujedinjenja i emancipovanja svih žena, 
zbog uviđanja sličnosti unutar različitosti koje su bile uvažavane u časopisnim 
tekstovima. Diverzitet je, dakle, okvir unutar kog se želi oblikovati i predstavljati 
ženski identitet. Takođe, on je i platforma interkulturalne perspektive delovanja 
žena, čije epohalne važnosti je urednica bila svesna, naročito u cilju šireg i snažnijeg 
umrežavanja žena” (Свирчев 2020: bez paginacije).

S druge strane, i ovakvi zaključci iziskuju dopunu u vidu preciznijeg 
određenja „jugoslovenskog karaktera časopisa”, dodatno jer su dotad već 
afirmisane različite koncepcije jugoslovenstva (v. npr. Bakić 2004), a ne 
isključivo ona koju zastupa Zofka Kveder, a koja se ubrzo potom, u ranim 
dvadesetim godinama 20. veka, može dovesti u vezu s delovanjem paravojne 
militarističke organizacije ORJUNA (v. Badurina 2010; Grubački 2024). 
Upravo u tom aspektu važna je urednička pozicija Zofke Kveder, odnosno 
njena percepcija (jugoslovenskog) sestrinstva. Načelna kontradiktornost 
recepcije (uredničkog angažmana) Zofke Kveder Demetrović mogla bi 
se stoga, eventualno, prevladati uz sledeće uvide. U slučaju tekstova same 
Zofke Kveder ideologija sestrinstva jeste bila oslonjena na one ranije, etnički 
i/ili patriotski motivisane, te prepletena s unitarističkim – homogenizuju-
ćim – jugoslovenskim pannacionalizmom, premda se u njoj ipak nazirao 
predratni horizont autorkine misli, najpre kroz socijalističke tendencije, 
gde bi se mogli potražiti i izvori njenog ličnog (dopuštanja) „diverziteta”. 
Međutim, tačno je i podjednako značajno, kako primećuje Žarka Svirčev, 
da je u prilozima Zofkinih saradnica ideja sestrinstva neretko poprimala 
jasne naznake internacionalizma i opšte pacifističke argumentacije (npr. 
u slučaju socijalistkinje Milice Đurić, kasnije Đurić Topalović),42 ili čak 

42	  U tom trenutku Milica Đurić već je i sama bila iskusna urednica političkog časopi-
sa Jednakost (u periodu od 1911. do 1919. godine, s povremenim prekidima). Ostala je 
aktivna u javnosti tokom čitavog međuratnog razdoblja, ali nije bila stalna niti istaknuta 
saradnica ženskih/feminističkih pokreta i časopisa sve do ranih tridesetih godina. Tada  



94

Zorana Simić

počivala na anacionalnim feminističkim pobudama (u tom pogledu važan 
je saradnički doprinos Julke Hlapec Đorđević).43 To svedoči da je Zofka 
Kveder, premda ne toliko kao autorka, kao urednica bila znatno otvorenija 
kako za doslovna tako i za idejna prekoračenja lokalnih granica u odnosu 
na svoje predratne prethodnice, čime će utrti put potonjem razvoju žen-
ske i feminističke periodike i ujedno inspirisati dubinske diskontinuitete s 
preovlađujućim shvatanjima nacionalnog, kao i ženskog pitanja.

U tom pogledu, fenomen sestrinstva ima barem dvostruki značaj. Prvo, 
ideologija (socijalnog) sestrinstva bila je jedna od ključnih tačaka politike 
časopisa Jugoslavenska žena na planu i sadržaja i retorike: programski i 
pamfletski tekstovi, izveštaji o radu ženskih udruženja diljem nastajuće/
novoosnovane države preneti ponekad i u formi putopisa, autorski eseji o 
ženskom pravu glasa, zdravstveno-socijalnim pitanjima poput alkoholizma, 
položaju muslimanki u Bosni, patrijarhalno-palanačkom svetonazoru u 
manje razvijenim područjima Jugoslavije, ekonomskom i radnom položaju 
žena i mogućnostima njegovog poboljšanja i slično. Drugo, Zofka Kveder je 
nju u praksi, od prvog broja, sprovodila i uključivanjem brojnih saradnica iz 
raznih područja (buduće) Kraljevine SHS, kao i svojevrsnim mentorskim, 
ali ne i paternalističkim odnosom s mlađim i neiskusnijim među njima, što, 
pokazaće se, predstavlja jedan od njenih dugoročnijih i vrednijih doprinosa 
književnoj i intelektualnoj javnosti međuratnog razdoblja.

je, u jeku sukoba na feminističkoj sceni, redovno objavljivala priloge u časopisu Jugoslo-
venska žena urednice Vere Jovanović, potencijalnom glasilu Ženske stranke (o tome će biti 
još reči u jednom od narednih poglavlja), u kome se i inače zalagalo za otpor nadolazećem 
nacizmu i nužnost političkog angažmana žena u tom smeru, ali prvenstveno kroz oštru 
polemiku s pripadnicama Ženskog pokreta i urednicama i saradnicama istoimenog časopisa. 
Milica Đurić je njima zamerala zbog nedovoljnog političkog angažmana i retrogradnog 
„humanitarnog” delovanja, primećujući u ne sasvim utemeljenom povišenom registru da 
„one liče na sektu, na neku antičku filosofsko-etičku školu, na vestalke koje čuvaju svoj 
oganj čednosti i patrijarhalnosti” (Ђурић Топаловић 1933: 1). Tokom Drugog svetskog 
rata, 1943. i 1944. godine, Milica Đurić Topalović i njen suprug Živko Topalović bili su 
bliski četničkom pokretu i podupirali politiku Draže Mihailovića (v. Stefanović 2020; 
Јоргић Степановић 2021b). 
43	  „Kritiku sprege feminističkih zahteva i nacionalnih ciljeva izložila je (Julka Hlapec, 
prim. Z. S.) prvi put u časopisu Zofke Kveder. Razmatrajući ideološku raslojenost femini-
stičkog pokreta u Austrougarskoj, te različite kontekstualne činioce koji ih profilišu, pre-
vashodno političke, Hlapec Đorđević pokazuje razumevanje za savezništvo feminističkih i 
nacionalnih pokreta u slučaju slovenskih naroda. Međutim, autorka je decidna u stavu da 
’treba uvek na umu imati, da to ide na štetu feminizma. Krajnji cilj feminističkog pokreta 
ne može nikad biti niti oslobođenje jednog naroda niti oslobođenje jednog društvenog sta-
leža – kako ga shvaćaju socijalni-demokrate – nego oslobođenje žene kao takve’” (Свирчев 
2020: bez paginacije).



95

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

O tom doprinosu upečatljivo svedoče iskazi tadašnjih intelektualki, 
odnosno njenih prijateljica ili nekadašnjih saradnica u časopisu Ženski svijet 
/ Jugoslavenska žena, izneti u nekrološkoj formi nakon Zofkine smrti (sucida) 
1926. godine, koje je rekonstruisala Žarka Svirčev (v. Свирчев 2015). Iz iskaza 
je jasno da je u slučaju ovog časopisa posredi model urednikovanja koji se 
može okarakterisati kao „harizmatski” (Philpotts 2012: 43–49). Ovaj časopis 
prvenstveno se utemeljuje na centralizovanoj uredničkoj poziciji i percipira 
kao neodvojiv od jedinstvene ličnosti – u ovom konkretnom slučaju, od ini-
cijatorke osnivanja i nominalne i faktičke urednice časopisa, čijom odlukom 
o prestanku angažmana ujedno prestaje da izlazi i sama Jugoslavenska žena. 
U tom kontekstu važne su još dve stavke: kako autorska pozicija urednice, 
odnosno učestalo (uvodno) privilegovanje njenih tekstova – uglavnom pro-
gramskih, ali izuzetno čak i intimnih44 – tako i uredničke beleške i izveštaji 
koje Zofka Kveder Demetrović (d)ostavlja čitaocima na kraju časopisa. Iz 
njih se može rekonstruisati njegova burna recepcija u Zagrebu i ostalim 
područjima (buduće) države – i afirmativna i polemički nastrojena – kao i 
modusi njegovog priređivanja i izdavanja.

Kako se zaključuje upravo na osnovu beležaka Zofke Kveder o rodno 
uslovljenoj kritici i samog časopisa i njenog uredničkog angažmana, ovaj 
list je u okruženju kontinurano percipiran i kao (proto)feministička platfor-
ma.45 Premda je najradikalnije feminističke ideje Zofka Kveder kao urednica 
propuštala u samim počecima izlaženja lista, taktizirajući sa cenzorima koji 
u feminizmu očito nisu prepoznavali preveliku opasnost, da bi vremenom 
sve otvorenije i sve invazivnije težila nacionalizaciji žena, njena tolerancija 
za drugačije (sestrinske) stavove ostaje nesporna. Upravo to, sa svoje strane, 
ublažava i rasplinjuje samu harizmatsku poziciju urednice i ujedno predstavlja 
mesto razlike u odnosu na dotadašnju žensku štampu. Iz istovremene inter-
nalizacije i internacionalizacije (metafore) sestrinstva na stranicama časopisa 
Ženski svijet / Jugoslavenska žena proistekao je, dakle, potencijal, jedan od 
značajnijih preduslova potonjeg ženskog/feminističkog (periodičkog) prevra-
ta u odnosu na dominantne matrice jugoslovenskog monarhijskog režima.
44	  U pitanju je tekst naslovljen „In memoriam”, objavljen u prvom broju četvrtog godišta 
časopisa, 1920. godine, u kome Zofka Kveder, što za nju ni inače nije neobično, prekoračuje 
uobičajene granice javnog i privatnog, pišući nekrolog svojoj preminuloj ćerki Vladoši i ujedno 
obrazlažući svoju nedovoljnu i nepotpunu posvećenost tom broju časopisa.
45	  „Krutost Zofke Kveder i njezin promašeni pokušaj da čitavoj hrvatskoj književnosti 
nametne svoju političku ideju nepobitna su činjenica, no nije jasno zašto njezini inteligentni 
protivnici u polemici s njome, kraj toliko drugih argumenata, najviše koriste baš činjenicu 
što je žena, i to ponekad na posve vulgaran način: muzama zanesenom Strozziu je Ženski 
svijet ’mjesečna bolest jugoslavenske žene’” (Badurina 2010: 65).



96

Zorana Simić

3.3. Zofka Kveder i Ženski pokret

O (dis)kontinuitetima potonje feminističke štampe, a na prvom mestu 
časopisa Ženski pokret (1920–1938), sa sestrinstvom/feminizmom i jugo-
slovenstvom zastupljenim u uredničkoj politici Zofke Kveder, svedoči u 
memoarskim beleškama Paulina Lebl Albala. Osim nje, među najmlađim 
saradnicama Zofkinog časopisa bile su i Zorka Kasnar i Katarina Bogdanović, 
a sve tri će potom postati prve urednice / članice redakcije časopisa Ženski 
pokret, čije se osnivanje vremenski nadovezuje na gašenje Jugoslavenske žene. 
Govoreći u svoje i ime svoje tada najbliže koleginice Zorke Kasnar, podjed-
nako talentovane i obećavajuće mlade intelektualke s filološkim obrazova-
njem, a kasnije prosvetne radnice,46 Albala u memoarima, sročenim pred 
kraj Drugog svetskog rata, beleži da im je – ubrzo nakon što ih je Vladimir 
Ćorović 1917. godine pozvao da šalju priloge za novoosnovani Književni jug, 
pokrenut takođe u Zagrebu47 – stigao još jedan poziv za saradnju:

„Naročito nas je naelektrisalo jedno pismo koje smo obe dobile od slovenačko-hr-
vatske književnice Zofke Kveder; u njemu nas je ona pozvala na saradnju u njenom 
listu Jugoslavenska žena. Najpre, to je bio još jedan dokaz da smo se mi, dojučerašnje 
studentkinje, pročule van Beograda, a zatim te veze između Beograda i Zagreba koje 
su se, u ovako teškim prilikama, počele da obnavljaju, probudile su u nama svest 
da i mi moramo početi sarađivati na iskivanju spona koje će ujediniti jugoslovenske 
narode. I ako je današnjica tmurna i zagušljiva, valja raditi i za svetliju sutrašnjicu. 
Ali, najviše od svega nas je prenula feministička borbena nota koja se provlačila kroz 
ceo časopis Zofke Kveder. 
I Zora i ja bile smo tada mlade, i nismo bile dovoljno upućene u feminističku ide-
ologiju, o kojoj se kod nas nije ni mnogo ni često ni govorilo ni pisalo. U svakom 
slučaju u vreme našeg formiranja organizovanog feminističkog pokreta u našoj sredini 
nije postojalo. [...] Uopšte, ceo feministički pokret smatrali smo kao pokret za višim 
obrazovanjem ženskinja. Celu ekonomsku, političku i socijalnu stranu tog pitanja mi 
u to vreme nismo još shvatale” (Lebl Albala 2005: 243–244, istakla Z. S.).

Može se samo naslutiti šta je ovaj poziv značio za Paulinu Lebl, koja je, u 
sličnom trenutku, od svog profesora Pavla Popovića dobila sledeći komentar: 
46	  Zorka Kasnar (Karadžić) bila je suplent/profesor u Drugoj ženskoj gimnaziji i Drugoj 
muškoj gimnaziji, a oglašavala se u Ženskom pokretu i – poput mnogih prosvetnih radnika 
i radnica tog doba – u Prosvetnom glasniku.
47	  „1917. godine krenuo je u Zagrebu Vladimir Ćorović časopis Književni jug, i znajući o Zori 
i meni verovatno po pričanju svoga šuraka Skerlića, pozvao nas je jednim pismom na saradnju. 
Obe smo se osetile silno počašćene da nas već i van našeg rodnog mesta smatraju za književne 
radnike, i obe smo pohitale da pošaljemo Jugu svoje priloge, koje smo prethodno dale jedna 
drugoj na kritiku” (Lebl Albala 2005: 243). O jugoslovenstvu Književnog juga v. Vahtel 2001.



97

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

„Kakva šteta, Paulina, što ste devojka – ja bih inače znao ko će mi biti nasled-
nik na katedri” (Lebl Albala 2005: 268), navodeći ga potom u memoarima 
u strogo dokumentarnom maniru, bez retoričkih efekata, afekata i proble-
matizovanja iskaza. „Truba koja nas je probudila iz sna”, odnosno prenula iz 
ideološkog dremeža, kako je Lebl Albala opisala dejstvo uredničke politike 
Jugoslavenske žene, sudeći po ovom svedočanstvu, zapravo je bila znatno pro-
dornija u slučaju feminističkog nego kada je reč o patriotskom angažmanu, 
podstičući autorke da „stan[u] kao odlučni borci na braniku feminističke 
ideologije” (Lebl Albala 2005: 244). Drugim rečima – motivisala ih je da se u 
svom uredničkom radu u Ženskom pokretu, ne zanemarujući pritom borbu za 
pravo glasa i kritiku aktuelnog režima, usredsrede na problem roda i politika 
ravnopravnosti polova, te da se ka njemu postepeno sve odlučnije otvaraju, 
insistirajući potom i na seksualnoj emancipaciji žena. Tako je Zofkin pokušaj 
„privođenja žena jugoslovenskoj ideji”, odnosno „nacionalizacije žena”, koji 
primećuje Andrea Feldman (Feldman 2004), u susretu s diplomkinjama 
Beogradskog univerziteta istodobno rezultirao privođenjem jugoslovenske 
ideje ženama i denacionalizacijom kako dotadašnjeg ženskog pitanja tako i 
predstojeće feminističke agende.  

Međutim, diskontinuitet s Jugoslavenskom ženom bio je vidljiv ne 
samo u ideološkom već i u formalnom aspektu uredničke politike. Za 
razliku od njegove časopisne prethodnice, u Ženskom pokretu – uprkos 
tome što je reč o „prostor[u] diskurzivnog ukrštanja razdvojenih, a često 
i suprotstavljenih feminističkih ideologija” (Бараћ 2015: 134), te uprkos 
povremenim generacijskim, ideološkim i profesionalnim sukobima ili pak 
brojnim političkim turbulencijama u državi (pa tako i onim vezanim za tzv. 
srpsko-hrvatsko pitanje) – tokom gotovo dve decenije dosledno se negovao 
model kolektivnog urednikovanja koji nije bio entički/nacionalno isključiv 
ili motivisan. Pri tome, nominalna urednica časopisa figurirala je tek kao 
prima inter pares. Centralna pozicija Beograda, gde je časopis pokrenut i 
publikovan, a samim tim i urednica koje žive i rade u prestonici, sve vreme 
je, doduše, ostala nepoljuljana, što se odrazilo i na politiku lista. S druge 
strane, budući da je Srpski građanski zakonik (1844) bio „najretrogradniji 
od šest različitih građanskih zakona kojima su se regulisali životi žena 
u Jugoslaviji”, nije iznenađujuće što su „najsnažniji feministički glasovi 
dopirali iz srpskog društva i od srpskih žena” (Vujnović 2009: 45; up. Pe-
tranović 1988). Iako mu to nije bio programski cilj na isti način na koji u 
uređivanju Jugoslavenske žene jeste bio Zofki Kveder, časopis Ženski pokret 
ostao je, uprkos svemu, svedočanstvo o mogućnosti istrajne i produktivne 



98

Zorana Simić

jugoslovenske podrške i saradnje – i podjednako produktivnih konflikata 
i javnih polemika – u gotovo čitavom međuratnom razdoblju.

Stoga, upravo ovaj časopis – kako je dosad u više navrata isticano – 
predstavlja istovremeno najdragoceniji dokument i izvor u proučavanju 
istorije feminizma u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, figurirajući kao „središnja 
institucija feminističke kontrajavnosti” u ovoj državi (Бараћ 2015: 139; v. 
i Kolarić 2021; Милинковић, Свирчев, ur. 2021). Osnovan u Beogradu 
1920. godine – nedugo nakon rata i formiranja Kraljevine, a pre donošenja 
Vidovdanskog ustava – opstajao je sve do 1938. u periodičkom polju epohe, 
memorišući što eksplicitno što implicitno turbulentnu jugoslovensku istoriju 
u svetlu otvorene, javne borbe za emancipaciju žena. Časopis je figurirao kao 
organ „jednog od prvih ženskih udruženja u novoj državi”, Društva za prosve-
ćivanje žene i zaštitu njenih prava, osnovanog u prestonici godinu dana pre 
pokretanja glasila, 1919. godine (Malešević 2007: 13). Nastanak udruženja, 
kako se u to doba neretko dešavalo i u drugim delovima sveta obuhvaćenim 
ratom, bio je direktan odgovor na nekoliko faktora: posleratno (re)konstitui-
sanje političkog poretka; društvenu klimu u kojoj je muško stanovništvo bilo 
desetkovano, a žene sve svesnije mogućnosti i potrebe da se uključe u sfere 
rada i građanstva koje su im dotad tradicionalno bile nedostupne; režimska 
obećanja u smeru sticanja prava glasa; najzad, na neophodnost izgradnje šireg 
jugoslovenskog fronta za sifražetsku borbu, ali i druge vidove angažmana. U 
isti mah, časopis je predstavljao platformu oko koje su se okupljale ili s njom 
na drugi način bile povezane mnoge (prominentne) intelktualke i aktivist-
kinje međuratnog razdoblja, iz različitih delova Kraljevine SHS/Jugoslavije, 
između ostalog – književnice, književne kritičarke i prevoditeljke. Samim tim, 
u njemu je ostvarena polifonija ideoloških pozicija, intelektualnih tradicija i 
individualnih afiniteta saradnica i urednica, koja nam danas omogućava da 
u optimalnoj meri sagledamo složenost međuratnog feminizma.

„Prilike u zemlji, izazvane, s jedne strane, tek okončanim ratom, a, s druge strane, 
mnogim političkim i socijalnim problemima s kojima se novoformirana država, 
Kraljevina SHS, suočila odmah po ujedinjenju, koliko god nesređene, ubrzale su 
ponovno pokretanje, početkom veka veoma aktuelnog, a pred ratnim zbivanjima 
potisnutog i zaboravljenog, ’ženskog pitanja’” (Malešević 2007: 11–12).

Kako je pokazala analiza časopisa Ženski svijet / Jugoslavenska žena Zofke 
Kveder Demetrović, „žensko pitanje” ni u ratnom ni ranom posleratnom 
razdoblju nije bilo sasvim potisnuto, a kao jedini dostupan prostor za njegovo 
postavljanje i problematizovanje, ovaj časopis ostavio je značajnog traga i na 



99

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

kasniji razvoj feminizma. Međutim, bilo bi preterano reći da je taj uticaj bio 
presudan ili ekskluzivan, o čemu opet rečito svedoče same biografije uredica 
Ženskog pokreta i članica istoimenog udruženja. One su, na primer, insistirale 
i na doprinosu drugih intelektualki (prethodnica) u tom pogledu:

„Odmah po oslobođenju, u opštem zamahu da se pokrenu sva pitanja i da se svi 
problemi reše, i naše napredne žene u raznim krajevima naše zemlje stavile su na 
dnevni red takozvano žensko pitanje. Pokret je bio naročito živ u Beogradu, i ubrzo 
se jedna grupa naših istaknutih žena našla na okupu i osnovala novu organizaciju 
(misli se na Društvo za prosvećivanje žene i zaštitu njenih prava, kasnije Ženski 
pokret, prim. Z. S.). U toj grupi su bile odlične intelektualke starije generacije: Mi-
leva Petrović, Malvina Gogić, Persa Prodanović, Delfa Ivanić, Leposava Petković, 
Milica Dedijer, Novka Kovačević, i druge” (Lebl Albala 2005: 268–269).

Štaviše, u tom trenutku angažman feministkinja okupljenih oko ovog udruže-
nja više uglavnom nije imao doticaja sa Zofkom Kveder, a ubrzo po osnivanju 
njihovog časopisa došlo je i do svojevrsnog – individualnog, ali ipak indika-
tivnog – javnog distanciranja od njenog posleratnog (uredničkog) delovanja.

Naime, 1921. Zofka Kveder je u Zagrebu priredila i objavila Almanah 
jugoslavenskih žena za godinu 1921, publikaciju koja je umnogome bila na-
slednica časopisa Jugoslavenska žena, koji je ona dotad izdavala. Osim broj-
nih zastupljenih, uglavnom prominentnijih, autorki epohe (Isidora Sekulić, 
Mira Kočonda, Olga Kernic-Peleš, Marica Nadliškova-Bartolova, Jovanka M. 
Hrvaćanin, Milica Janković, Marica Strnadova, sama Zofka Kveder Deme-
trović, Adela Milčinović, Dora Pfanova, Marija Horvatin, Kamila Lucerna, 
Iva Rod, uz brojne pseudonime), u Almanahu su uočljivi i drugi kontinuiteti 
s politikom Jugoslavenske žene: intenzivna hibridizacija nacionalnog i žen-
skog pitanja; jugoslovenski etnički unitarizam (urednice); nacionalistički, a 
protoginokritički motivisana rekonstrukcija ženskog autorstva, kao i rodno 
motivisana revizija opšteprihvaćene (nacionalne) „muške” tradicije. Pri 
svemu tome, metafore sestrinstva i materinstva zadržale su značaj, ostajući 
opsesija same urednice. Upravo zbog njegove reprezentativnosti kako za 
posleratni angažman Zofke Kveder Demetrović tako, uopšteno, i za procese 
i diskurzivne mehanizme izgradnje nacije, korisno je nakratko se zadržati na 
ovom almanahu i prilozima u njemu.

Almanah otvara tekst profesora Večeslava Heneberga „Ana Vidovića. 
Jedna zaboravljena romantičarka”, a sam tekst – sledeće reči:

„Danas smo mi Jugoslaveni postigli onaj cilj, za kojim smo od vjekova težili, postigli 
smo svoju jedinstvenu državu. [...] Već u početku našega nacionalnog života diže 



100

Zorana Simić

se Ljudevit Posavski, sklapa savez sa srpskim i slovenskim plemenima te u očajnoj 
borbi nastoji da stvori jugoslavensku državu. Kasnije poduzimlju slične akcije car 
Dušan Silni, uz koga pristaju i hrvatski knezovi Kurjakovići, a nakon Dušanove 
smrti nastoji okupiti jug zemlje Stjepan Tvrtko, kralj Srbljem, Bosni i Hrvatskoj.
[...] Cilj naših preporoditelja bio je isti, što ga i mi danas imademo, da podignemo 
narod duševno i da svakom pojedincu ucijepimo svijest o narodnom jedinstvu. Stoga 
baš danas, gdje se naš rad i naše nastojanje tako podudara s radom i nastojanjem 
naših preporoditelja, gdje je naš rad samo dovršivanje preporodnoga rada, upravo je 
nužno da se što više upoznamo s kulturnim radenicima Ilirskoga doba” (Heneberg 
1921: 3, istakla Z. S.).

Autor se nadalje bavi analizom ilirskog pokreta i časopisa Danica Ilirska, s 
fokusom na njihovu feminofilnost avant la lettre, pružajući doprinos i (sa-
vremenim) studijama periodike.

„Ovako se prva žena javila u Danici; sva oduševljena za narodni preporod, ovim 
je riječima ujedno kušala svladati predrasude svoga vremena, kad još nije bilo 
običajno, da žene rade literarno te poziva i svoje drugarice:

Nesramujte se sestrice, 
Budte i vi Horvatice! 
K cilju kaj to doprinesmo 
I mi Roda kotrig jesmo,

		  Slavnog” (ibid.: 4). 

Centralni segment teksta posvećen je rekonstrukciji biografije i bibliografije 
prominentnije saradnice Danice Ilirske, Zore dalmatinske i pojedinih alma-
naha epohe, „jedne zaboravljene autorke” iz naslova:

„U našim literarnim istorijama uzalud ćemo tražiti Anu Vidovića. Nema spo-
mena ni njoj ni njezinim pjesmama; njezin rad ostade potpuno zaboravljen. 
Pa opet ona nije posve beznačajna pojava u našoj knjizi. Iliri je pozdraviše 
kao prvi glas nove narodne misli iz Dalmacije, ona se prva od naših žena za 
preporoda ustrajno bavi knjigom, prva izdaje u posebnoj knjizi svoje Pjesme, 
svojim radom obilno sarađuje u našim književnim časopisima i almanacima, 
a savremenici jednodušno hvale i uvažavaju njezin i patriotski i pjesnički rad. 
Što više savremena strana kritika vidi u njezinim pjesmama nešto originalno, 
vidi nešto specifično naše, jugoslavensko” (ibid.: 10).

Autorki se implicitno dodeljuje pozicija svojevrsne panjugoslovenske pra-
prethodnice, pramajke, kao pomiriteljki književne kultivisanosti, nacionalnog 
angažmana, ali i uzorne ženstvenosti. Stoga autor, ukazujući na manjkavosti 
njene poetike, u zaključku citira Nikola Tomazea: „moje je, da odam čast 



101

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

ženi, koja znade, da bude u isto vrijeme i pjesnikinja i majka i koja znade, 
da ne bude bez poezije u životu, kao kakova luda” (ibid.: 13, istakla Z. S.).

U prilogu potpisanom pseudonimom Jugoslava – štampanom ćirili-
com, napisanom mahom na ekavskom narečju, i naslovljenom „Iz pisma 
jedne Slovenkinje Srpkinji” – uočavaju se pak toposi sestrinstva koje je tada 
privilegovala Zofka Kveder Demetrović: 

	 „Hoćeš li da mi budeš sestrom? Ja sestre nemam a uvek sam je želela. Do sada 
nikad nikoga nisam krstila tim dragim imenom. Od sad ću tebe.
	 Hoćeš li da mi budeš sestrom? A sad neka je moja kuća tvoja kuća, moj dom 
tvoj dom. Kad dođem k tebi doći ću svojoj kući. Ti nikoga nemaš, siroče moje, i 
zato je moja mati i tvoja, moj brat je tvoj brat. 
	 Hoćeš li da mi budeš sestra? Ja te tako volim, volim te, jer je u tebi puno snage, 
puno ljubavi. Ti si tako mnogo, mnogo nesrećna [...] – pa ipak nisi klonula duhom. 
Ti vedro gledaš napred u lepu budućnost tamo je mnogo oduševljenja za velike i 
lepe ideje – za život i rad za druge. Ja te takvu mnogo, mnogo volim” (Almanah 
jugoslavenskih žena 1921: 25).

Uprkos očiglednom patosu, sentimentalizmu i kiču, ili upravo zahvaljujući 
njima, ovaj prilog višestruko je zanimljiv. Pre svega, on formom prati svojevr-
snu dvostruku infantilizaciju: najpre infantilnu jezičku poziciju autorke koja 
tek ovladava govorom, koja ulaže trud ne bi li pismo napisala što usklađenije 
sa srpskim jezičkim standardom, te se na taj način približila adresatkinji, Srp-
kinji, kojoj zapravo i odgovara na (takođe) fiktivno pismo. „Je li da hoćeš da ti 
budem sestra? Ja sam te još prije zavolela, ali te sada još više volim” (ibid.: 26), 
zaključuje autorka ovog priloga, „Jugoslava”, u „odgovoru” sestri Srpkinji. U 
tekstu je, tako, upadljiva i istovremena infantilizacija same adresatkinje pisma: 
ona je „siroče”, prepuštena sebi, pri tom „mnogo, mnogo nesrećna”, kao da je 
željna pomoći i spasenja. Autorka joj nudi svoj „dom”, svoju „kuću”, kao uto-
čište, pribežište, a sve to motivisana željom da je što bolje i pomnije upozna, 
iako je njena „ljubav” za nju već neupitna. Insistiranjem na repeticijama, na 
refrenskom retorskom pitanju „Hoćeš li da mi budeš sestra?” (zanimljivo je 
razmisliti o tome kakav status retorska pitanja stiču u fiktivnim periodičkim 
pismima), autorka naizgled ostavlja prostor recipijentkinji da se sama izrazi, 
da odgovori u skladu sa sopstvenim željama.

Pseudonim Jugoslava most je koji spaja sestru Srpkinju i sestru Sloven-
kinju iz naslova. Jugoslavija je garant njihovog približavanja, ujedinjenja, ali 
i udomljavanja, utemeljenja. Međutim, u trenutku objavljivanja ovog priloga 
(1921) Kraljevina SHS je već konstituisana, i to s tendencijom ka centralizaciji 
upravo u Srbiji, a ne u Sloveniji, kako bi se iz ovako koncipiranog pisma dalo 



102

Zorana Simić

naslutiti (u pismu je Srpkinja ona koja „gleda u budućnost – život i rad za 
druge”, a Slovenkinja ona koja joj nudi utočište, dom i porodicu). Otuda još 
zanimljivije postaje to što je i sam ovaj prilog predstavljen kao odgovor na već 
upućeno pismo u obrnutom smeru – Srpkinje Slovenkinji – ono koje ovde, 
međutim, ne možemo dovoljno da rekonstruišemo, ali koje je Slovenkinju 
nesumnjivo razgalilo i u kome je ona pročitala „poziv” za zajedništvo, kao 
i dokaz o ugroženosti Srpkinje, o njenom statusu žrtve, a na koji pak sama 
Srpkinja ne pristaje, odlučna da „ne klone duhom”, da ostane „puna snage i 
ljubavi” (za druge). S jedne strane, takav potez može biti razumljiv utoliko što 
je Slovenija u sastav nove države ušla kao ekonomski razvijenije područje od 
same Srbije, a s manjim gubicima u socijalnoj strukturi, tj. manje iscrpljena 
ratovima u kojima se Srbija naposletku dokazala kao pobednička  vojna sila. 
S druge strane, lingvistička infantilizacija može se objasniti i konkretnim, 
realno postojećim barijerama između slovenačkog i srpskohrvatskog jezika u 
tom trenutku, odnosno jezičkom centralizacijom koju su politike Kraljevine 
podrazumevale.

Konstruisanje nacionalne tradicije u ovom prilogu ne počiva, kao u 
slučaju teksta o Ani Vidović ili drugim žanrovima zastupljenim u časopisu, 
na reviziji „muških” kanona ili upodobljavanja ženskih doprinosa kanonima 
koje bi se opravdavalo naučnim ciljevima, već na intimističkom žanrovskom 
manevru, na „ja” i „ti”, ličnim zamenicama koje podupiru nužnost privrženog 
zajedništva. Upravo u tom koraku jasan je stepen Zofkinog stapanja nacio-
nalnog i ženskog pitanja, tj. nacionalizacije metafore sestrinstva – ultimati-
vni identitet sestre-pojedinke jeste sestra-Jugoslovenka (u etnocentričnom 
ključu); pri tom, Srpkinja i Slovenkinja ujedno su metafore samih plemena, 
jezičkih i državnih područja. Tako se tendenciozni karakter ovog priloga, 
neodvojiv od sentimentalističkog i manipulativnog žanrovsko-stilskog regi-
stra, može razumeti i u svom pragmatičnom cilju. Drugim rečima, ovaj tekst 
prvenstveno figurira kao apel (sestrama) Slovenkama da se približe Srbiji i 
nju potpomognu, a ne, kako je predstavljeno u naslovu, kao pismo upućeno 
samim Srpkinjama.

Pažnje je jednako vredan i obimniji, nepotpisan prilog „Mati, sestra i 
žena Kraljevića Marka”. Polazeći od pitanja sličnih onima koje su opsedale 
Virdžiniju Vulf u težnji da (re)vitalizuje imaginarnu Šekspirovu sestru (Vulf 
1995), autor(ka) priloga, napisanog u prvom licu množine, čitaoce i čita-
teljke želi da zainteresuje za nedoumicu „Kakve su morale biti mati, sestra 
i žena Kraljevića Marka?”, posežući za selektivnim korpusom epske poezije 
kao za svojevrsnim istraživačkim izvorom. Pritom, međutim, kako odmah 



103

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

dodaje, „nas zanima ženski, da tako rečemo, dio narodne duše. A od njega 
opet najviše onaj dio, gdje junaku čoveku nalazimo korelativ, žensko biće, a 
junakinju ravnu njemu” (Almanah jugoslavenskih žena 1921: 28).

Relativizacija iskaza („da tako rečemo”) isprva govori u prilog elemen-
tarnoj svesti (Zofke Kveder) o difuznosti pola/roda, odnosno kategorija za-
snovanih na njima. Potraga za „korelativom” podupire relacioni impuls i ideju 
o suprotnim, ali komplementarnim polovima. Etnocentrična nacionalistička 
orijentacija, i to u svojstvu privilegovanog okvira u koji se ta potraga smešta, 
ostaje, međutim, neupitna, te se ispostavlja kao fatalistička. Imamo li u vidu 
da je Kveder samo godinu dana nakon Almanaha objavila i propagandnu 
dramu o Marku Kraljeviću, u kojoj izražava najzaoštrenije antifeminističke 
tendencije u celokupnoj svojoj karijeri (v. Badurina 2010), ne iznenađuje što 
je i ovde značajan prostor ustupljen upravo ovom epskom protagonisti, koji 
se opisuje kao „najjugoslavenskiji naš junak” (Almanah jugoslavenskih žena 
1921: 29). Prividan fokus na protoginokritičkom rekonstruisanju zatomlje-
ne tradicije žena, eskalirajući do svojevrsne nacionalističke megalomanije, 
ogoljava se u svojoj konzervativnosti, maskulinocentričnosti i simultanoj 
patrilinearnosti, pre svega, u sledećim redovima:

„Ta pasivnost u ljubavnom izboru čini se natražna, pa i ne kršćanska, kanda is-
točnjačka. A ipak taj nazor vlada i u zapadnim krajevima našega naroda. Zato se 
treba samo sjetiti, da sestra junaka može da poželi samo takva čovjeka, koji će biti 
dobar junak nalik bratu. A svaki pravi junak bit će također dobar, bit će vjeran, 
bit će čestit, domovini svojoj dobar sin, čelik-značaj, otac požrtvovan, gizdav, bit 
će, što više, lijep, snažan i poletan, mio Bogu, ljudma i čak crnoj zemlji, ta inače 
ne bi junak bio. Pa kome bi onda izbor povjerila, ako li ne bratu junaku, daleko 
bolje od nje kadrom da prosudi, je li joj budući vojno doista pravi junak. A ako 
on to doista jest, a to joj je glavno, imat će on u sebi također sve kvalitete dobra, 
poželjna supruga, i mirno će se moći njemu povjeriti. S toga gledišta ukazuje nam 
se pod vidom djevojačke pasivnosti prirodna selekcija i eugenika naročite vrste u 
našega naroda, po kojoj postaje naša domovina in ultima linea domovina junaka, 
a herojizam posljednjim ciljem naše rase.

[...] Te tako se uvjeravamo, da nema ženstva bez pravog čovještva.

[...] Taj naš Marko ne da se svezati, ni privezati. Odabranicu svoju ljubi, moglo bi se 
reći mahnito ludo, ali u svojoj ljubavi ne uživa, nego luča nebeska, mora da izbriše 
sebe i da umre za ovaj svijet. Od svih triju junakinja, sestre, matere i žene Markove, 
žena je najveća žrtva, pa kao što najveći bol glasa nema, tako i o ženi Markovoj pjesma 
šuti. Ali sva ona velika junaštva što svjedoče o Marku, što su mu pronijela ime, da 
se ne će nadanj naći junaka, dok je sunca i dok je mjeseca, sve nas to uvjerava, po 
zakonu analogije, da je morala biti herojina, koja ga je inspirirala za velika dela i 



104

Zorana Simić

potencirala njegovu energiju, za njegovo moralno shvatanje od odlučnoga upliva. 
Od svih triju žena bit će dakle da je bila najbolja, jer joj je sudbina bila najteža. I 
tako se i opet vraćamo na sud našega naroda, da je ona žena najvrednija, o kojoj se 
ništa ne čuje” (ibid.: 30–33, istakla Z. S.).

Ovakvim kompleksnim manevrisanjem, pod parolom borbe za obeloda-
njivanje, odnosno legitimisanje nevidljivih ženskih glasova i subjekata, 
ženama se zapravo (iznova) oduzima pravo na glas, taj se proces pri tom 
upadljivo romantizuje i erotizuje, njihova moć prosuđivanja, izbora i de-
lovanja (prevladavanja „pasivnosti”) podređuju se onima koje poseduju 
„braća” i „muževi” i „očevi”, dok se „sestre” (Srpkinje, Slovenke, Hrvatice, 
ili pak Jugoslovenke) opet infantilizuju, kao i pri retoričkim i diskurzivnim 
strategijama u prilogu „Iz pisma jedne Slovenkinje Srpkinji”. Utoliko je u 
ovoj prilici uputno vratiti se na barem dve dosad pomenute ili tek sugeri-
sane ideje: prvo, na opasku Julke Hlapec Đorđević o „preterano razvijenom 
ženstvu” Zofke Kveder, izvesnu inverziju „od nove ka staroj ženi”, tj. ne-
odvojivost Zofkinog nekonsekventnog feminizma od njene sve upadljivije 
sklonosti da idealizuje maskulinitet – i to ne samo maskulinitet kao muškost 
već i muškarce kao heroje-autoritete (u rasponu od Dimitrija Tucovića do 
Marka Kraljevića). Takva sklonost se pak, između ostalog, očituje u izgradnji 
likova kako u njenom književnom opusu tako i u njenom uredničkom i 
publicističkom autorstvu/delovanju. Iznova se potvrđuje da se ovaj proces 
proncljivo opisuje kao put „od strepnje do autoritarnog subjekta” (v. Baduri-
na 2010). „Autoritarna subjektivnost” u najpoznijem stvaralačkom periodu 
Zofke Kveder zapravo je posledica njenog pristajanja na fatalističku, rodno 
determinisanu i determinišuću „strepnju od autorstva” – žena je nečujna 
jer vredi, i vredi jer je nečujna, bezglasna; to je krnja subjektivnost koja se 
maskira u (epsku) objektivnost i na nju i pretenduje. Takva subjektivnost 
počiva na svemu onome što će feministička epistemologija i etika najpre 
odbaciti kao patrijarhalno nasleđe: na superiornoj, bogolikoj epistemičkoj 
poziciji, ekskluzivitetu i sveznanju (pannacionalističke) vizure i optike, 
identifikaciji tradicije i maskuliniteta, upodobljavanju hegemonim percep-
cijama (legitimnih) znanja, ciljeva i iskustava. Takva subjektivnost, dakle, 
ne samo da je autoritarna već nužno nefeministička ili antifeministička.

Drugo, kako bi se pokazalo da ovakva subjektivizacija i ovakvo (ured-
ničko) pozicioniranje u tom trenutku nisu bili nužni, da ovako zamišljene 
metafore sestrinstva i materinstva, kao i etnocentrični diskursi ženstvenosti, 
nisu bili neizbežno sredstvo mobilizacije žena kao grupe, dovoljno je pre-
gledati brojeve drugih ženskih i feminističkih časopisa koji se u Kraljevini 



105

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

objavljuju već 1921. godine.48 Almanah, a velikim delom i njegova pret-
hodnica – Jugoslavenska žena – ukazuju se tako u punoj meri kao projekti 
„harizmatske” urednice koja je iznad svega stavljala nacionalno pitanje, i to 
ono prilagođeno vladajućem državnom poretku.

Kritiku Almanaha, neposredno nakon njegovog publikovanja, ponudila 
je u Srpskom književnom glasniku Paulina Lebl Albala. U pitanju je ista ona 
autorka koja će kasnije, u suton Drugog svetskog rata, kao Jevrejka u ame-
ričkoj emigraciji izazvanoj holokaustom, raskrinkavajući sopstvene zablude 
i privrženost patriotizmu iz mladosti – tvrdeći da je „nacionalizam jedna od 
sila što podrivaju civilizaciju” (Lebl Albala 2005: 246) – u svojim memoarima 
najpre istaći feministički doprinos urednikovanja Zofke Kveder. Prilog se ovde 
prenosi u celosti, u izvornom obliku:

„Ime G-đe Zofke Demetrović postalo je, kod nas, u Beogradu i po Srbiji, popularno 
naročito za vreme Evropskog Rata, kada je ona, kao urednik mesečnog časopisa 
Ženski Svijet, slala iz Zagreba nama u ropstvu reči utehe i bodrenja, i pokazivala 
nam da sve što je najinteligentnije i najsavesnije među hrvatskim i slovenačkim 
ženama jeste uz nas. Svaki broj njenog časopisa smatran je kod nas kao jedna du-
hovna pobeda, i mi smo ga dočekivali s radošću i oduševljenjem, više zbog njegove 
nacionalne no feminističke sadržine. 
	 Danas kad je rat prestao, i kada nam G-đa Demetrović ne pruža broj svakog 
meseca, nego jedan almanah za celu godinu, naše pretensije su malo veće: mi ne 
bismo da nam almanah donese samo rodoljubive i nacionalne članke – a ti su i 
ovde najbolji (’Iz prošlosti’ od Isidore Sekulić, i ’Tužaljke’, po stilu sudeći od same 
urednice), – nego bismo želeli da nam Almanah Jugoslovenskih Žena da celokupnu 
sliku života svih jugoslovenskih žena. Međutim, ovaj Almanah nije uspeo u tome. 
Ne samo da mnoge najznatnije naše književne radnice nisu ovde zastupljene, – na 
primer, Gđe Jelena Dimitrijević, Zdenka Marković, Katarina Bogdanović, – već i 
one koje su poslale svoje priloge, nisu poslale uvek reprezentativne po njih, ili po 
njinu sredinu, ili po sadašnji momenat. Zatim, čitave oblasti naše proširene države 
nisu ovde nikako zastupljene: ni reči o crnogorskoj, dalmatinskoj, vojvođanskoj ženi. 
O srbijanskoj ženi malo, vrlo malo. Ceo lep idejni pokret srpskih žena, sakupljenih 
oko beogradskog Ženskog Pokreta nije ni pomenut; tako isto, ni znameniti prošlo-
godišnji kongres Ženskog Saveza u Zagrebu. Ni po čemu se ovde ne može nagađati 
ona snažna i mnogostruka akcija jugoslovenskih žena na svima poljima kulture. A 

48	  Osim Ženskog pokreta, koji se ovde podrobnije analizira, dobar primer je katolička Ženska 
misao, gde se takođe uspostavlja panjugoslovenski identitet „nove žene” i insistira na etici 
sestrinstva. Uprkos katoličkom svetonazoru kao okosnici ovog ženskog časopisa, čini se – što 
je hipoteza koju bi u budućnosti valjalo istražiti – da je u njemu kolektivni identitet žena kao 
grupe čak manje rigidan i ekskluzivan od onog koji Zofka Kveder Demetrović uspostavlja u 
Almanahu jugoslavenskih žena.



106

Zorana Simić

slikanje te akcije svakako bi mnogo bolje okarakterisalo modernu jugoslovensku 
ženu nego sva ona ljubavna uzdisanja i priželjkivanja raznih Dila, Danja i Nora, 
koja susrećemo svaki čas u ovom Almanahu” (Лебл Албала 1921: 156–157, istakla 
Z. S.).

Šta ovde poručuje Paulina Lebl Albala? Projekat „gospođe Demetrović” u 
njenoj vizuri problematičan je na više osnova, pri čemu je onaj nacionalni 
naizgled najmanje sporan. S obzirom na tadašnje patriotsko pozicioniranje 
autorke kritičkog osvrta u Srpskom književnom glasniku, prvobitno povla-
đivanje Zofkinom nacionalističkom angažmanu nauštrb feminističkog nije 
iznenađujuće. Indikativno je, međutim, da Albala čini ogradu i od njega, 
insistirajući ispotiha na tome da se nakon Prvog svetskog rata i s konstitu-
isanjem novog režima iscrpljuje subverzivnost projugoslovenske agitacije 
u onom obliku u kome je ona za vreme okupacije Srbije imala učinka ili 
smisla. U tom koraku postaje jasno da je meta Paulinine oštrice retrogradna 
ograničenost modusa političke agitacije i pozicije urednice Almanaha – i to 
ne samo onih nacionalističkih već i feminističkih. Otud joj ona zamera na 
prenebregavanju doprinosa kako pojedinih relevantnih intelektualki tako 
i širih, kolektivnih feminističkih platformi i inicijativa u državi. Isto tako, 
Albala ukazuje na impuls homogenizacije u posleratnom urednikovanju 
Zofke Kveder, čija je posledica zanemarivanje čitavog spektra problema i 
kontekstualnih činilaca s kojima se suočavaju žene u različitim područjima 
Kraljevine, odnosno odsustvo diverziteta u ovako koncipiranom „jugoslo-
venskom ženskom pitanju”.

Najzad, iako ni to ne eksplicira do kraja, Albala pronciljivo locira spre-
gu sentimentalističkih, okoštalih recidiva erotskog diskursa zasnovanog na 
potčinjenoj, defetističkoj, zavisnoj perspektivi ženskog „subjekta”, koju Zofka 
Kveder privileguje u nepropagandnim književnim prilozima, na svojevrsnom 
pseudofemininom obezglašavanju žena, s jedne, i retrogradnog političkog 
pozicioniranja urednice, s druge strane. Utoliko Albala zaključuje da „mo-
derna jugoslovenska žena” nije ona koja se, kroz najrazličitije uredničke 
strategije, bilo u fikciji ili publicistici, konstituiše u Almanahu jugoslavenskih 
žena za 1921. godinu, upućujući na potragu za njom na drugim mestima – 
pre svega, „u snažnoj i mnogostrukoj akciji jugoslovenskih žena na svima 
poljima kulture”. Drugim rečima, Albala pledira za (jugoslovenski) identitet 
„moderne žene” za koji se istodobno zalagala kao jedna od značajnijih članica 
uredničkog odbora časopisa Ženski pokret i, kako će se ubrzo pokazati, nje-
govih faktičkih urednica – za ženski identitet u kom ona prepoznaje kapitalan 
diskontinuitet s (uredničkim) angažmanom Zofke Kveder.



107

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Treba istaći, međutim, da sve ovo ne umanjuje značaj uloge Zofke Kve-
der (Demetrović) u jugoslovenskom periodičkom, književnom i kulturnom 
polju, niti se ovim analizama njenog posleratnog angažmana teži poništava-
nju njenih ranijih doprinosa istoriji feminizma i ženskoj istoriji, afirmaciji 
(ženske) književnosti i autorstva, senzibiliteta za multikulturalizam i rodnu, 
lingvističku, etničku, nacionalnu i inu drugost. Pošto se ovde ni ne pretenduje 
na njen celovit biobibliografski portret, već isključivo na njeno urednikovanje 
u periodu od 1917. do 1921. godine, ti doprinosi ostaju u zadnjem planu, pa 
je jedna ovakva ograda neophodna. Ipak, o njima se već opsežno i temeljno 
pisalo, iako najčešće uz sklonost ka izostavljanju poslednjeg segmenta inte-
lektualne i političke geneze Zofke Kveder (v. npr. Михурко Пониж 2020; 
Jensterle-Doležal 2021). Stoga ova razmatranja, iako prilično ograničena, 
mogu da funkcionišu kao svojevrsna dopuna ili poziv na dalja (naučna) 
istraživanja u istom ili sličnom domenu.





109

4. UREDNICE ŽENSKOG POKRETA

4.1. Kontekst osnivanja časopisa

Dosad je utvrđeno da je novouspostavljena režimska i politička konste-
lacija od 1918. godine unela u krug jugoslovenskih intelektualki i aktivistkinja 
„duh optimizma” (Ida Ograjšek Gorenjak) u pogledu sifražetske borbe, ali i 
brojne recidive „etničkog takmičenja” (Jovo Bakić), te nove izazove u razma-
tranju položaja i mogućnosti emancipacije žena kao grupe. Ustav Kraljevine 
SHS iz 1921. godine, suprotno očekivanjima i na razočaranje feministkinja, 
nije uključivao pravo glasa za žene i uvažavanje njihove političke participacije. 
Uprkos brojnim razlikama među njima – kao i dalje nepunopravne građanke 
– intelektualke i aktivistkinje, pa i urednice štampe međuratnog razdoblja 
pronalazile su i druge zajedničke preokupacije, poput, na primer, borbe za 
obrazovanje, inklinirajući ka novim modusima grupisanja, uglavnom delujući 
u neinstitucionalnoj „feminističkoj kontrajavnosti”, čiji je privilegovani aspekt, 
kako je već istaknuto, izuzev ženskih udruženja i organizacija, činila ženska 
i feministička štampa (Бараћ 2015; v. i Kecman 1978; Božinović 1996; Stefa-
nović 2000, 2020; Feldman 2004, 2020; Malešević 2007; Ograjšek Gorenjak 
2014; Pantelić 2021; Grubački 2022, 2024 i dr.). U prestonici,

„[r]adikalni građanski feminizam manifestovan je kroz delovanje društva Ženski 
pokret i časopis Ženski pokret (1920–1938), koji se može smatrati jezgrom ukupne 
feminističke kontrajavnosti, a proleterska orijentacija delovala je kroz listove Jed-
nakost (1920) i Jugoslovenska žena (1931–1934) i časopis Žena danas (1936–1940)” 
(Бараћ 2014: bez paginacije).

Retorika „porodičnih metafora” u ovoj štampi, u mirnodopskim uslovima, 
imala je više struja, a njih je donekle moguće locirati i kroz rekonstrukcije 
biografija urednica i/ili vlasnica časopisa.49 Za razliku od (visokotiražnih) li-
49	  Na ovu problematiku osvrnuću se iznova u poglavlju koje se tiče pozicioniranja urednica 
štampe u Kraljevini Jugoslaviji tokom tridesetih godina dvadesetog veka.



110

Zorana Simić

stova s umerenim feminističkim tendencijama, kao što su Žena i svet urednice 
Jelene Zrnić ili Ženski list urednice Marije Jurić Zagorke, časopisi s radikalni-
jim feminističkim usmerenjem, poput časopisa Ženski pokret / Ženski pokret 
/ Žensko gibanje, u kom su se (polemički) ukrštale i liberalne i socijalističke i 
marksističke tendencije – uvek uz prioritet feminizma – težili su, u načelu, iz-
begavanju kćerinske (auto)identifikacije, dekolektivizaciji (kulta) materinstva, 
kao i denacionalizaciji (pojma) sestrinstva. To je podrazumevalo i retorički 
otklon od upotrebe ovih termina, i kritiku aktuelnog režima iz perspektive 
rodnih politika, tj. reformističko (sifražetsko) agitovanje, i otvaranje ka in-
ternacionalnom feminističkom i pacifističkom pokretu, te aktivno učešće u 
njima (v. npr. Stefanović 2020; Pantelić 2021). Neda Božinović zaključuje da 
su ženski komunistički listovi „odigrali veliku ulogu u podizanju svesti žena, 
razmeni iskustava, u njihovom organizovanju i uključivanju u društveno-po-
litički život zemlje” (Božinović 1996: 121), a taj se zaključak može uopštiti 
i primeniti na međuratne feminističke časopise i proleterske i građanske 
orijentacije. U njima su, u isti mah, „sestre Srpkinje, Hrvatice i Slovenke / 
Jugoslovenke” postajale (sestre) žene i (sestre) feministkinje. 

Da bi se taj složeni proces u optimalnoj meri osvetlio i rekonstruisao, 
neophodni su istorijski izvori i istoriografski pregledi koji zasad, nažalost, 
izostaju. Kako precizno zapaža Isidora Grubački, „u vezi sa ovom istorio-
grafskom lakunom je i pitanje metodologije”, a potencijalno razrešenje ove 
istoriografsko-metodološke lakune ponudila bi barem trostruka perspektiva 
– perspektiva koja uključuje „istoriju organizacija, zatim pojedinaca koji su 
u te organizacije bili  uključeni, i na kraju debata u koje su ulazili i diskur-
sa koji su proizvodili i kojim su, zapravo, intervenisali u politički prostor” 
(Grubački 2022: 35).

U težnji da doprinese rekonstrukciji „istorije pojedinaca i organiza
cija”, sama Isidora Grubački posvećuje pažnju i jednoj od istaknutijih i 
masovnijih ženskih kolektivnih inicijativa u novoosnovanoj Kraljevini, 
Narodnom ženskom savezu SHS (od 1929. preimenovanom u Jugoslovenski 
ženski savez). Na sličnoj problematici neophodno je zastati i u ovoj prilici, 
barem u najkraćim crtama, utoliko što će upravo u okrilju NŽS SHS doći 
do prvog velikog susreta aktivistkinja iz čitave Kraljevine, a među njima i 
urednica štampe. 

„U novoj državi posle Prvog svetskog rata polako raste saradnja žena koje se iden-
tifikuju kao feministkinje i koje su otvorene za političko delovanje žena. Nakon 
inicijalnog ’upoznavanja’ preko časopisa Zofke Kveder, feministkinje se okupljaju 
unutar prve i najveće nacionalne organizacije žena osnovane 1919. godine, Na-



111

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

rodnog ženskog saveza (NŽS, u slovenačkoj varijanti Narodna ženska zveza), gde 
su pokušavale da pomere fokus sa primarno humanitarnog delovanja žena na 
pitanje prava i političkog obrazovanja žena, kao i sa humanitarnog na socijalni 
rad” (ibid.: 37).

O kontroverznoj genezi Narodnog ženskog saveza, koja je započela sporom 
već povodom imenovanja ove organizacije – čije je delovanje trebalo prilago-
diti aktuelnoj političkoj klimi – dosad su pisale brojne istraživačice. Na tragu 
Jovanke Kecman, Neda Božinović navodi da je dotad aktivan Srpski narodni 
ženski savez (osnovan još 1906. godine) „dao inicijativu za organizovanje 
jedinstvenog ženskog saveza za celu Jugoslaviju”, za rasformiranje postojećih 
nacionalnih organizacija i njihovo objedinjavanje novom, te da je „prvi kon-
gres održan u Beogradu od 21. do 23. septembra 1919. godine”, a na njemu 
su „bile prisutne delegatkinje pedeset udruženja i njihovih podružnica iz 
cele zemlje” (Božinović 1996: 104–105). Međutim, kako naglašava Grubački, 
„uprkos rasformiranju prethodno postojećih organizacija, u prvih pet godina 
rada ove organizacije može se govoriti o određenom kontinuitetu sa predrat-
nim periodom” (Grubački 2021: 18). U tom koraku dijalektika roda i nacije, 
tj. ženskog i nacionalnog pitanja, iznova dobija na istraživačkom značaju: 
„kontinuitet sa prethodnim periodom” ujedno „oličava ono što istoričarka 
evropskih feminizama Karen Ofen, kao i Ana Stolić u kontekstu istoriogra-
fije u Srbiji, nazivaju nacionalizovanje feminizama” (ibid.: 20, istakla Z. S.).

„Postojeće ženske organizacije iz Srbije imale su izrazito nacionalnu orijentaciju, 
a njima su se pridružile i slične organizacije iz Makedonije i Bosne i Hercegovine 
– osnovane uglavnom na nacionalnoj osnovi – kao i organizacije sa jugosloven-
skom orijentacijom iz Hrvatske i Slovenije. U ovim krajevima bilo je i više verskih 
ženskih organizacija, koje nisu učestvovale na Kongresu” (Božinović 1996: 105).

Neda Božinović ističe i da je ovaj skup imao „manifestni karakter”; „izraženo 
je zadovoljstvo što je rat završen, oduševljenje što je došlo do ujedinjenja 
jugoslovenskih zemalja i želja da se zajedničkim snagama prihvate uzdiza-
nja žena na narodnim tradicijama i na dostignućima u zapadnoj kulturi” 
(ibid.). Simultano patriotsko i internacionalno pozicioniranje – uvažavanje 
kako lokalnih „narodnih tradicija” tako i „dostignuća u zapadnoj kulturi” – 
predstavljalo je, dakle, u samim počecima (diskurzivni) okvir najmasovnijeg 
zajedničkog delovanja jugoslovenskih žena. Uz to, pacifistički i humanitarni 
impulsi smatrali su se zalogom uspešnog grupisanja žena: „jedino na [toj] 
pacifističkoj i humanitarnoj osnovi bilo je moguće okupiti po nacionalnom 
sastavu i socijalnom položaju, političkim stremljenjima i kulturnim tradicija-



112

Zorana Simić

ma, vrlo heterogene ženske organizacije” (ibid.). Međutim, izvori potvrđuju da 
je već u trenutku osnivanja bilo nesuglasica i – ispostaviće se – nepremostivih 
sukoba u konceptualizovanju jugoslovenskih žena kao grupe.

Spor koji je „izbio oko imena budućeg saveza” nije bio bezazlen utoliko 
što je ukazao na „različite koncepcije kojima su se žene u pojedinim zemlja-
ma rukovodile kada su odlučivale o osnivanju jedinstvene organizacije”; 
predstavnice iz Srbije smatrale da ime organizacije ne treba menjati – tj. 
da treba očuvati naziv „Srpski narodni ženski savez” – zastupajući na taj 
način ideju o Jugoslaviji kao isključivo geografskom pojmu; „Hrvatice, po-
držane od nekoliko mlađih delegatkinja iz Srbije, predložile su naziv Ženski 
jugoslovenski narodni savez, kako bi se i u imenu Saveza naglasilo da je to 
jedinstvena centralizovana organizacija”; međutim, ovaj predlog nije usvojen; 
usledila je „emotivna diskusija”, posle koje su pojedine predstavnice Srbije 
najzad „prihvatile da se u naslov novog Saveza, pored imena Srbije, što su u 
naslovu pošto-poto želele da očuvaju, dodaju i imena Hrvatske i Slovenije. 
Tako je nova organizacija dobila naziv Narodni ženski savez Srba, Hrvata i 
Slovenaca” (Božinović 1996: 105).50

U pomenutim sukobima učestvovale su i (buduće) urednice štampe na 
teritoriji Kraljevine SHS/Jugoslavije. Istoričarka Svetlana Stefanović zadržala 
se na dvema među njima, Zofki Kveder Demetrović i Mariji Jurić Zagorki, koje 
su u polemikama nastupale s oprečnih pozicija i s različitim argumentacijama:

„Zofka Kveder nastupila je kao zagovornica jugoslovenskog imena. [...] Hrvatska 
novinarka, spisateljica i borkinja za prava žena Marija Jurić Zagorka (1873–1957) u 
svom izveštaju za zagrebačku publiku izrazila je zabrinutost zbog nepokolebljivog 
srpskog patriotizma i izražene želje za prvenstvom u Savezu pojedinih predstavnica 
srpskih udruženja: ’One su izrazite majke devet Jugovića. Jugoslovenstvo shvaćaju 
teritorijalnim pojmom, a ne narodnom idejom i zastavom jedinstva [...] kod nas [je] 
i većina starije generacije prožeta idejom jugoslovenstva. Jer ona je rasla pod ovom 
zastavom kao simbolom bratske sloge i ujedinjenja i pod njom došla u Beograd. I 
za to su Hrvatima i Slovenkama  na  kongresu  učinili  krivo,  kad  je  zahtjev  za  
jugoslavenski  naziv  saveza  mogao  izazvati  kod  Srpkinja  toliko  ogorčenje, čak – 
uvredu’. […] Po mišljenju Zofke Kveder, Jurić se previše koncentrisala na negativne 
strane skupa, dok je pozitivne prećutala” (Stefanović 2020: 67; up. Grubački 2024).

50	  Kako dalje ističe Neda Božinović, „Kongres je doneo Pravila, po kojima je cilj Saveza bio: 
da radi na razvijanju humanog, etičkog, kulturnog, feminističkog, socijalnog i nacionalnog 
rada”, potom da „prati rad nacionalnih i međunarodnih ženskih društava”, i, najzad, „da u 
inostranstvu predstavlja sve ženske organizacije države Srba, Hrvata i Slovenaca”, pri čemu se 
„Uprava Saveza bira svake tri godine, i u njoj su, kao i u delegacijama koje prisustvuju skupovima 
u inostranstvu, obavezno zastupljene Srpkinje, Hrvatice i Slovenke” (Božinović 1996: 105).



113

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Zasnovana na ovako nestabilnim temeljima, u gustoj senci „etničkih ta-
kmičenja”, organizacija se ubrzo ispostavila kao preuska za potrebe i težnje 
jednog dela feministkinja u Kraljevini SHS. Do sukoba je, barem delimično, 
došlo između konzervativnijih zastupnica predratnog, neretko elitističkog 
angažmana, koji je podrazumevao snažan naglasak na humanitarnom i patri-
otskom aspektu, s jedne, i (uglavnom mlađih) feministkinja koje su pledirale 
za usmeravanje kako ka (internacionalnoj) sifražetskoj borbi tako i ka refor-
mama u socijalnim politikama, s druge strane. Govoreći o „kontinuitetu s pre-
dratnim periodom” u radu NŽS, Grubački, na tragu Ide Ograjšek Gorenjak, 
ima u vidu činjenicu da je „’starija, konzervativna, i nacionalistička struja’ 
Srpkinja iz elitnih krugova zadržala važnu ulogu u upravljanju Savezom sve 
do sredine 20-ih godina” (Grubački 2021: 22). U svom celokupnom bavljenju 
feminizmom u Kraljevini SHS/Jugoslaviji (v. Grubački 2024), Grubački je, 
dakle, pažnju i usredsredila i skrenula upravo na (dis)kontinuitete u shvata-
nju optimalnog kolektivnog, grupnog angažmana žena, ukazujući na značaj 
pažljivog kontekstualnog rekonstruisanja i diferenciranja „humanitarnih i 
feminističkih organizacija i socijalnih reformi” (Grubački 2021: 19). Ona s 
pravom smatra da ovakav istraživački motiv umnogome može da rezultira 
nijansiranijim i temeljnijim uvidima i u individualna i kolektivna politička 
profilisanja međuratnih jugoslovenskih intelektualki i aktivistkinja (uklju-
čujući i urednice štampe), procese njihove subjektivizacije u javnoj areni, 
te moduse i strategije njihove kritike (režima), opirući se u isti mah olakim 
depolitizacijama ili homogenizacijama.

U tom pogledu, Grubački, poput mnogih drugih istraživačica, ističe i 
značaj Društva za prosvećivanje žene i zaštitu njenih prava, takođe osnova-
nog već 1919. godine u Beogradu, s brojnim ograncima koji su najpre nicali 
u Sarajevu, Ljubljani i Zagrebu, a potom i u drugim delovima Kraljevine. 
Njegove predstavnice prisustvovale su osnivanju NŽS SHS, od početka 
inklinirajući ka samosvesnijem feminističkom angažmanu, tj. raskoraku s 
predratnim modelima grupisanja žena. O tome Grubački, kako je već sugeri-
sano u uvodu, piše posežući za pojmom „kulturalnog jugoslovenstva”; takav 
pristup podrazumevao je, naime, načelno podržavanje državnog jedinstva, 
ali i načelnu kritiku posleratnog političkog poretka (Grubački 2024: 85).51

„Dobar primer za to je nastup Zore Kasnar, suosnivačice beogradskog Ženskog 
pokreta […] Predstavljajući svoje Društvo, odnosno Ženski pokret, Zora Kasnar 

51	  Kako Grubački dodaje, „ovaj tip jugoslovenstva istoričari su opisivali kroz analizu za-
grebačkog časopisa Nova Evropa (1920–1941)”.



114

Zorana Simić

je istakla dva cilja društva, obrazovanje i zaštitu žena. Najavila je da će ovo društvo 
pretresati aktuelna politička i socijalna pitanja i da će ’raditi u svim pravcima na 
izjednačenju ženinog društvenog položaja sa čovekovim’. Dodala je da se nada da 
će ’većina naših radnica na humanom polju osetiti potrebu da se udruže sa onima 
koji rade na zadobijanju znanja i prava, jer je bez toga iluzoran socijalan rad naše 
žene’ […]. Već u govoru Zore Kasnar može se primetiti pokušaj da se fokus pomeri 
sa humanitarnog delovanja na pitanje sticanja znanja i prava žena, kao i njihovog 
socijalnog rada” (Grubački 2021: 23–24).

Istupanje Zorke Kasnar, nominalne urednice prvog broja časopisa Ženski 
pokret – a to je ujedno i jedinstveni slučaj njenog „potpisanog” uredničkog 
angažmana u ovom časopisu – indikativno je ne samo stoga što jasno uka-
zuje na prioritete i usmerenja feministkinja (mlađe generacije) okupljenih 
oko organizacije Društvo za prosvećivanje žene i zaštitu njenih prava / 
Ženski pokret (kakve su, osim nje, bile i Paulina Lebl Albala i Katarina 
Bogdanović) već i stoga što u kratkim crtama oličava i najavljuje politiku 
samog časopisa. Ženski pokret bio je, dakle, glasilo organizacije „građanske 
i feminističke orijentacije” koja je osnovana „nadovezujući se na tradiciju 
feminističkih pokreta u svetu u osnovnom pristupu ženskom pitanju, a u 
glavnim zahtevima i na tradiciju socijalne demokratije” (Malešević 2007: 
13, istakla Z. S.).

„Društvo je na početku svoje orijentacije jasno istaklo da će okupljati sve žene, 
bez obzira na njihovu profesiju, politička shvatanja, klasnu, versku, nacionalnu ili 
socijalnu pripadnost, da ih podstakne na zajedničku borbu za dostojniji društveni 
položaj. Taj stav, proistekao iz uverenja u univerzalnu obespravljenost žene u odnosu 
prema muškarcu, glasio je da žene, bez obzira na politička ubeđenja ili simpatije, ili 
organizacije kojima pripadaju, imaju najviše razloga da se identifikuju sa svojom 
interesnom grupom, drugim ženama, i pre svega udruže u svoju, žensku organi-
zaciju, koja će dosledno i svuda zastupati njihove interese, odnosno kojoj žensko 
pitanje neće biti ’samo jedna, sporedna tačka u programu, što je slučaj sa ostalim 
političkim partijama’” (ibid.: 13, istakla Z. S.).

Članice Ženskog pokreta i urednice istoimenog glasila već 1923. godine istupi-
će iz NŽS SHS, a razlog za to biće upravo njihova snažnija ukorenjenost kako 
u radikalnom građanskom feminizmu tako i u internacionalnim okvirima, 
međunarodnim pacifističkim i sifražetskim inicijativama, ali i diskontinu-
itet s predratnim humanitarnim angažmanom i insistiranje na liberalnim 
(socijalnim) reformama. Naime, „od svog osnivanja društvo Ženski pokret 
bilo je član Međunarodne alijanse za žensko pravo glasa (IAW), koja je posle 
rata obnovila svoj rad”; kako navodi Neda Božinović, „njegove delegatkinje 



115

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

prvi put su učestvovale na Devetom kongresu Alijanse u Rimu, od 12. do 19. 
maja 1923. godine. Mlade članice Društva, inspirisane radom i sadržajem 
Kongresa, odlučile su da se izdvoje iz NŽS” (Božinović 1996: 112).

Ubrzo nakon osnivanja preimenovano u Ženski pokret, ovo udruženje 
će, iskoračivši iz NŽS SHS, prerasti u novu masovniju organizaciju. „Godine 
1923. osnovana je Feministička alijansa, centralna feministička organizacija u 
Kraljevini Srba, Hrvata i Slovenaca, koja je restrukturirana u Alijansu ženskih 
pokreta 1926. godine i bila aktivna sve do 1941. godine” (Grubački 2022: 30; 
v. i Grubački 2020). Taj put će pratiti i njihovo glasilo:

„Kada je časopis počeo da izlazi, zvao se Ženski pokret: organ Društva za prosve-
ćivanje žene i zaštitu njenih prava. Od br. 1/2 (1922) naslov je ispisan ćirilicom 
i latinicom na srpskohrvatskom i slovenačkom jeziku: Женски покрет / Ženski 
pokret / Žensko gibanje. Od br. 7 (1924) naslov je samo na srpskohrvatskom jezi-
ku ispisan ćirilicom i latinicom: Женски покрет / Ženski pokret. Od br. 1 (1927) 
časopis menja podnaslov: organ Alianse ženskih pokreta u Kraljevini S. H. S. i od 
br. 17/20 (1929) ima novi podnaslov: organ Alianse ženskih pokreta u Kraljevini 
Jugoslaviji” (Пољак, Иванова 2019: 31).52

Prilikom rekonstrukcije politika časopisa Ženski pokret, ozbiljan istraživački 
izazov u prvom koraku predstavlja odsustvo sistematične, sveobuhvatne 
rekonstrukcije istorijata istoimenog udruženja, Feminističke alijanse i Ali-
janse ženskih pokreta u Kraljevini SHS/Jugoslaviji. Premda je njihov značaj 
u literaturi konsenzualno prepoznat kao izuzetan (npr. Božinović 1996), te 
uprkos sporadičnim ili partikularnim doprinosima osvetljavanju njihove 
geneze, kao i recentnim apelima istraživačica (Grubački 2022), još nisu obav-
ljena ekskluzivna, obimna istoriografska istraživanja, kakvo je, primera radi, 
sprovela Jasmina Milanović u slučaju Beogradskog ženskog društva i, une-
koliko, njihovog organa Domaćica (v. Милановић 2020). Istraživanje sličnih 
fokusa i obima zasigurno bi umnogome uticalo na naše današnje poimanje 
jugoslovenskog međuratnog feminističkog angažmana uopšte, (uredničkih) 
politika časopisa Ženski pokret, ali i pozicija i biografija njegovih nominal-
nih urednica (Zorka Kasnar, Katarina Bogdanović, Mileva Milojević, Vera 
Jovanović, Alojzija Štebi i Darinka Stojanović), brojnih članica uredničkog/

52	  „Ženski pokret počeo je da izlazi kao mesečni časopis, A5 formata, isključivo tekstualnog 
sadržaja, što je forma koju je negovao najvećim delom svoga trajanja. Od 1927. do 1932. 
izlazio je najpre kao petnaestodnevni a zatim kao mesečni list, novinskog B2 formata, takođe 
gotovo isključivo ispunjen tekstom. Posle toga vratio se prvobitnom formatu i periodičkom 
žanru, sve češće se pojavljujući u vidu dvobroja i trobroja, što je bila posledica finansijskih 
teškoća koje su konačno dovele do gašenja časopisa 1938. godine” (Бараћ 2015: 139).



116

Zorana Simić

književnog odbora i saradnica koje su se kroz vreme smenjivale, kao i stalne 
vlasnice ovog glasila, Milice (Babić) Dedijer.

U tom, drugom koraku, upravo ovo istraživanje figurira kao doprinos 
onim postojećim, ali i potencijalnim i predstojećim za koje plediraju druge 
istraživačice, pošto se u njemu delovanje Društva za prosvećivanje žene i 
zaštitu njenih prava / Ženskog pokreta obuhvatnije sagledava upravo kroz 
prizmu „pojedinaca koji su u tim organizacijama učestvovali” (Grubački 
2022: 35), tj. biografija pojedinki koje su ostavile značajnijeg traga na po-
kretanje, uređivanje i publikovanje glasila ovog udruženja.53 Najdragoceniji 
izvori za rekonstrukciju samih početaka Ženskog pokreta / Ženskog pokreta 
jesu, osim periodike, memoarska, dnevnička i autobiografska svedočanstva 
članica udruženja, te biobibliografske beleške o njima – isti oni tekstovi koji 
su privilegovan izvor i za rekonstrukciju biografija urednica. U tom pogledu 
ističe se dosad navođena knjiga Tako je nekad bilo Pauline Lebl Albale. Među-
tim, dok je ona publikovana i lako dostupna čitaocima/istraživačima, ostala 
svedočanstva su ili vremenom izgubljena/uništena, ili danas nedostupna / 
teško dostupna iz drugih razloga, čineći, katkad, u obliku manuskripta, deo 
raznih ličnih ili porodičnih arhiva.

To važi za rukopisnu zaostavštinu Milice Dedijer, jedne od osnivačica i 
stalnih članica udruženja Ženski pokret, te nominalne vlasnice istoimenog 
časopisa tokom svih osamnaest godina njegovog izlaženja – što, već unapred, 
potencijalno ukazuje na važnost njene pozicije. Ta zaostavština skromnog je 
obima, ali ne i skromnog značaja. U ovoj prilici, ona se, uporedo sa sekun-
darnim izvorima koji se tiču Milice Dedijer, prvi put koristi kao prvorazredni 
istraživački izvor (iz feminističke perspektive).54

4.2. Ko je bila Milica Dedijer?

Prema sopstvenim svedočenjima – najverovatnije sročenim oko 1962. 
godine, dve godine pred smrt – Milica Dedijer rodila se 12. oktobra 1890. 
godine u Gradačcu, multietničkom i multikonfesionalnom mestu nadomak 

53	  Izuzetak donekle predstavlja Alojzija Štebi, kojoj je, kao urednici Ženskog pokreta, pažnju 
posvetila Irena Selišnik (v. Selišnik 2021), a kojom se opsežnije pozabavila i sama Isidora 
Grubački (Grubački 2022; 2024).
54	  Naročitu i veliku zahvalnost za to dugujem istoričaru Husniji Kamberoviću, profesoru 
moderne istorije na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Sarajevu, kod koga se trenutno 
nalazi prekucani autobiografski rukopis Milice Dedijer (pisan oko 1962. godine) i koji mi je 
ustupio ovu građu na uvid i dalje korišćenje.



117

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Tuzle (tada pod austrougarskom upravom),55 u srpskoj, pravoslavnoj, dobro-
stojećoj i veoma uglednoj trgovačkoj porodici Babić (roditelji Rista i Ana).

„Porodica Jove Babića u to vrijeme spada u red vrlo imućnih srpskih porodica 
u Posavini. Babić je bio poznati trgovac, a bavio se i finansijskim transakcijama, 
jer je raspolagao krupnim finansijskim kapitalom. Davao je značajna sredstva 
srpskim seljacima – kmetovima za otkup zemlje od begova. Na taj način, zbog 
nemogućnosti da seljaci vraćaju zajam, došao je u posjed velikih zemljišnih po-
vršina” (Sarajlić 2009: 105).

U svojoj autobiografskoj ispovesti, Milica Dedijer donosi dragocene, temelj-
ne izveštaje ne samo o vlastitom rodoslovu već i o politikama svakodnevice 
kojima je svedočila i u kojima je sama učestvovala u detinjstvu i devojaštvu. 
Jedna od ključnih vrednosti ovih zapisa upravo bi se mogla okarakterisati kao 
antropološko-etnografska, ali i kao lingvokulturološka. Osim toga, autobio-
grafski rukopis Milice Dedijer dobro je polazište i za feministički orijentisane 
istraživačice i istraživače različitih profila, i to ne samo shodno činjenici da 
je reč o stalnoj vlasnici jednog od najtrajnijih ženskih ili feminističkih časo-
pisa u čitavoj međuratnoj Jugoslaviji, koja u ovoj jedinstvenoj prilici sumira 
vlastita sećanja (kako će se ubrzo pokazati – nažalost, niti sistematično niti 
u punom opsegu). Naime, izveštavanje Milice Dedijer o porodičnim prili-
kama i sopstvenom odrastanju obiluje informacijama koje su i zanimljive i 
značajne iz rodne perspektive (o bračnim zajednicama i politikama, rodnim 
konvencijama i odnosima i u privatnoj sferi i u „javnosti”, i slično), bilo da 
autorka pritom i eksplicitno iznosi (feminističke) interpretacije, naknadna 
zapažanja i refleksije ili ne. Na primer, prisećajući se običaja u patrijarhalnom 
domaćinstvu u kom je rasla, s naročitim naglaskom na autoritarnoj figuri 
dede Jovana Babića, ona beleži:

„Posluga se vraćala oko četiri sata iz radnje. Varoš gde se stanovalo je bila odeljena 
od čaršije. Leti se dućani zatvarali u šest, a zimi u četiri sata. Mi deca morali smo 
svi biti obučeni, oprani, čisti da dočekamo Dedu. Jedno od dece uvek je bilo na 
straži, i gledalo kad Deda će da naiđe, a kad primeti Dedu, onda kuvar Jovan Mućo, 
obučen u belo seosko odelo (dugačke gaće od grubog platna, košulja takođe od 
grubog platna, koja se oblači na pantalone, a opasan sa crvenim vunenim pojasom), 
stane na stepenište. Naime, ulaz je širok, od belog kamena, Jovan stane na to ste-

55	  Kako Milica Dedijer navodi u svom rukopisu, „u Gradačcu je bilo najviše Muslimana, 
zatim pravoslavaca i katolika. Muslimane se zvalo ’Turci’, pravoslavce ’Srbi’, a katolike ’Šokci’. 
Koliko pamtim, svi su živeli složno”. U nastavku teksta, svi citati za koje se ne navodi referenca 
potiču, podrazumeva se, iz neobjavljenog, nekategorizovanog i nenumerisanog autobiograf-
skog rukopisa Milice Dedijer.



118

Zorana Simić

penište, a mi ostali po starešinstvu napravimo ’špalir’: prvo baba, pa zatim redom 
snaje i onda mi deca, po starešinstvu sinova. Prvi bi Dedi prilazio Jovan, uzimao 
od njega štap (neke specijalne trske sa velikom kuglom na vrhu), poljubio u ruku 
sa pozdravom: ’Dobrodošao, lijepi gazda’! Deda prolazi, a svi odreda ga ljube u 
ruku, niko ništa ne govori ako nije upitan, a nama deci dobacuje: ’Jeste li bili dobri’.
[...] Kad se Deda spremi, baba pozove svu decu koja pohađa školu da dođu na 
molitvu. To je svoj deci bilo najmrže od svega. Ta molitva je trajala po čitav sat. 
Deda bi čitao staroslovenske molitve, a nijedno od nas dece nije razumelo ništa i 
u sebi smo besneli i molili se da ’osvane mrtav da nas ne muči sa tim molitvama’.
[...] U Dedinoj sobi nalazila se i jedna fotelja za Nanu u koju bi ona smela da sedne 
samo kad joj Deda dozvoli. U toj sobi je bio i Dedin krevet. Dok smo mi svi spavali 
na dušecima na zemlji, on je jedini u kući imao mesingani krevet koji je nabavljen 
iz Trsta, kao uostalom i sve ostalo za kuću.
[...] Naročito se u našoj kući slavila krsna slava, božić, uskrs. Od rođendana se slavio 
samo rođendan najstarijeg unučeta, a to sam bila ja. Nama deci su te proslave u 
kući bile neobično mrske. Tih je dana naš Deda ručavao s nama, pa smo morali 
da budemo mirni kao drveni kipovi, inače su bile batine”.

Govoreći o konvencijama koje se tiču sklapanja brakova (provodadžisanja 
i udvaranja), Milica Dedijer insistira na njihovoj arbitrarnosti, ekonomskoj 
uslovljenosti, ali i nametima i prisili. S jedne strane, to je važilo za oba pola – i 
mladiće i devojke – s tim što je odlučujuću reč po pravilu imao otac porodice: 
„Trgovački putnici koji bi dolazili u radnju bili su glavni provodadžije. Pošto 
su se kretali po raznim zemljama poznavali su sve trgovce i ostale bogatije 
ljude, pa donosili i odnosili slike, obaveštavali o imovinskom stanju i preko 
njih očevi su sklapali brakove za decu”. Međutim, od trenutka kad je brak 
sklopljen, žena bi, s druge strane, postajala podređena suprugu. „Prosci ne bi 
primili nijedno posluženje dok se mlada ne izjasni da li ’pristaje’ da se uda za 
izabranog mladoženju, iako je to bila puka formalnost, jer se ona nije smela 
usuditi da odbije prosca”. Milica Dedijer svedoči, takođe, i o teškom položaju 
žena u pogledu materinstva, održavanja trudnoće,56 porođaja i odgoja dece, 
kao i o duboko ukorenjenoj mizoginiji po ovim pitanjima:

„U tom se ’konaku’ obično proslavljalo rođenje muškog deteta. Kad se slučajno 
rodila ćerka, onda nije bilo svečanosti, ali kad se rodi sin, onda se pucnjevima 
objavi da je rođen unuk gazdi Jovanu. Na tom imanju postojala je neka vrsta stu-

56	  Milica Dedijer dodaje i sledeće: „Moj je otac po prirodi bio vrlo blage naravi, na Babu i 
nikada nas decu nije tukao. Moja mati i otac imali su šesnaestoro dece, dva put se bliznila, i 
imala je bezbroj pobačaja. Jednom smo čak zajedno u Sanatorijumu Vračar, gde smo zajedno 
ležale”.



119

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

bova, oko petnaest metara visoki, na njima bilo zvono i zvonjavom se objavljivalo 
rođenje muškog deteta. Za žensko dete nije bilo zvonjave!” (up. Dedijer 1961: 44). 

Pri takvim zapažanjima i svedočenjima, Milica Dedijer neretko, premda 
naoko distancirano, iznosi i vrednosne procene kojima učvršćuje svoj femi-
nistički stav: „Svi ti običaji doprineli su da sve jače i jače osetimo koliko su 
žene zapostavljene i smatrane nižim bićima, bez vrednosti”. To će kasnije, 
velikim delom upravo na njenom tragu, u više navrata činiti i njeni sinovi 
Vladimir i Stevan Dedijer, ističući da ih je majka odgajala u feminističkom 
duhu i duhu tolerancije za različite vidove drugosti, a ne samo onu rodnu (v. 
Dedijer 1961; Dedijer 2011). Tako, na primer, Stevan Dedijer beleži:

„Kako sam stario, sve sam više bio svjestan snažnog utjecaja što su ga na mene 
imale žene iz obitelji Babić, prabaka Milena, baka Nana i moja majka. Kao što sam 
napisao u jednom eseju posvećenom mojoj majci: ’Ona me je programirala na razne 
načine i usadila u me osjećaj za pravdu i poštenje u društvu, kao i za religiju te za 
brojne druge stvari’” (Dedijer 2011: 47).
„Majka je bila veoma stroga prema nama, uvijek u strahu da nas neće dobro odgo-
jiti, željela je sprečiti da prihvatimo srpsko primitivno, tradicionalno razmišljanje. 
Jednoga dana čuli smo kako gradom lutaju bijesni psi. Tada je deda Risto doveo 
hodžu koji je majci rekao: ’Mula ima lijek protiv bijesnih pasa. On mora odrezati 
komadićak ispod djetetovog jezika pa će biti imuni na bjesnoću’. Majka se razljutila: 
’Jesi li skroz poludio?’ Sjećam se kako je vikala na dedu. ’Zar u toj dobi još nisi čuo 
za bakterije, za Pastera koji je izumio lijek protiv bjesnoće? Mojim sinovima niko 
neće rezuckati po ustima’” (ibid.: 58).

Kao i u slučaju Katarine Bogdanović, jedne od urednica Ženskog pokreta 
koja je takođe poticala iz ruralnih krajeva pod austrougarskom vlašću (oko-
lina Vukovara) i izvesno vreme (1905–1906. godine) radila kao učiteljica u 
Tuzli, tj. u samoj blizini Gradačca, za portret Milice Dedijer formativna su 
življena iskustva patrijarhalnosti u njenim rigidnim i ogoljenim oblicima, 
a samim tim i snažan naglasak na prosvetiteljskom i didaktičnom aspektu 
tzv. ženskog pitanja, tj. feminizma. Komparativno čitanje autobiografskih 
zapisa Milice Dedijer s jedne, te tuzlanskog dnevnika Katarine Bogdanović, 
s druge strane, pokazuje do koje je mere u to vreme i na tom mestu bilo i 
neočekivano i hrabro suprotstaviti se kao devojka/žena vlastitoj porodici i 
okruženju (up. Богдановић 1986). Međutim, dok je Katarina Bogdanović, 
kako će se pokazati pri njenom portretisanju, otpor prvenstveno iskazivala 
kroz obrazovanje, rešena da odustane od braka i gradi intelektualnu karijeru 
po cenu gubitka kontakta s najbližim okruženjem ili potpune osude članova 
porodice, Milica Dedijer sledila je unekoliko drugačiji put.



120

Zorana Simić

„Kad je meni bilo pet godina, stric Stevan je bio u prvom razredu osnovne škole. 
Kako nisam imala nikakvo dečje društvo u kući, jer su mi braća i sestre pomrli, 
ja sam počela da vrištim da hoću u školu. A posebno sam još htela i zbog toga što 
je učitelj Žarko bio veoma lep čovek. Deda ga je zamolio da me pusti da dođem 
samo tek tako, i ja počela samo od šale, a kad je video učitelj da mogu da držim 
korak sa ostalima, završila sam i prvi razred osnovne škole.
	 Već tada su bila dva razreda osnovne škole: u jednoj učiteljica (žena učitelja 
Žarka), ali ja nikako nisam htela kod žene, nego baš kod Žarka”.

Milica Dedijer završila je osnovnu školu s devet godina, da bi se potom u 
Sarajevu upisala u Višu devojačku školu („Bila je velika borba u kući dok je 
Deda dozvolio da produžim školovanje, ali nije bio zadovoljan što nisam 
bila u nekom zavodu, već slobodna kod tetke”). Kako dalje navodi, upravo 
dedinom voljom, tačnije „zbog nezadovoljstva Dedinog, nakon tri godine 
što sam provela u Sarajevu, poslali su me u internat u Novi Sad”. „Tu sam 
provela dve godine, i posle otišla u Zagreb, stanovala sam u Srpskom inter-
natu, a posećivala sam Licej. Tu sam završila šest razreda gimnazije, nakon 
toga – po želji dede – morala sam da se vratim u Sarajevo kod roditelja, jer 
sam već ’stasala za udaju’”.

Shodno nesumnjivoj i sveprožimajućoj senci dedinog despotizma i pa-
ternalizma (kako ona sama na jednom mestu zapaža, posredi je bilo „dedino 
terorisanje”), ne iznenađuje što u svojim sećanjima na izmaku života Milica 
Dedijer naročito ističe jednu epizodu u kojoj je došlo do sukoba između dede 
Jovana Babića i njene majke Ane, a koji je rezultirao njihovim iseljenjem iz 
dedinog gazdinstva i kuće: „Dobro sam upamtila reči moje majke: ’Dosta 
sam bila rob sedamnaest godina, ti ako hoćeš ostani tamo, ali ja i moja 
deca nećemo’... Kako je moj otac ustvari bio vrlo miran i mekan, a majka 
naprotiv oštra, energična, ona je rukovodila uvek celom kućom, pa i njime” 
(up. Dedijer 1961; Dedijer 2011). Međutim, ista ta majka primorala je ćerku 
Milicu na udaju za prosca koji se ćerki nije činio kao najbolji izbor, pošto je 
u to vreme Milica Babić bila zaljubljena u mladića katoličke veroispovesti, 
inženjera Antuna Tropera, s kojim je i održavala prepisku, ali s kojim nije 
mogla da realizuje odnos zbog konfesionalnih razlika, tj. odsustva podrške 
porodice i okruženja.

„Godine 1909, u vreme kad se pojavila Haleova kometa, sastajali smo se kod čika 
Milana Paranosa. Tu je bilo veliko društvo devojaka i mladića. Po celu noć bi se-
deli i fokirali kometu da preleti. Tada se približavao Nikoljdan, krsno ime jednog 
od naših rođaka, dr Kramanovića. Tada su se očekivali mladi doktori koji su bili 
internirani iz Austrije posle aneksije Bosne i Hercegovine Austriji. Moja rođaka 



121

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Radmila Kaluđerkić stalno mi je pričala o doktoru Dedijeru, njenoj simpatiji, za 
koga će se ona navodno udati, kad se on vrati. I zbilja, na slavi, upoznala sam se 
sa tim mladim doktorima, poslanicima tadašnje skupštine.
[...] Mojoj materi se najviše od svih mladića dopao Dedijer, kako je ona rekla: on 
miriše hlebom, a svi oni drugi da su sami fićfirići”.

U svojim zapisima Milica Dedijer otvoreno govori, dakle, o vlastitoj neželje-
noj udaji i braku s Jevtom Dedijerom, braku u koji je ušla voljom sopstvenih 
roditelja, a ne sopstvenom voljom, „jer se smatralo da sam već stara devojka, 
iako nisam imala ni punih devetnaest godina”, ali koji je iz perspektive samog 
prosca, Jevte Dedijera, bio i više nego željen.

„Na stanici ugledam Dedijera, sa buketićem ruža. Iznenadila sam se, jer je došao 
da mene isprati. A posle mi je pričao da me od prvog momenta zavolio. Meni se 
nije dopadao jer je bio suviše skroman. Tih, povučen, a osim toga još uvek sam 
mislila na Tropera. 
[...] Jednog dana bio je sastanak kod Radmile. U jednoj sobi sedeli smo mi mladi, a u 
drugoj stariji gosti. Dedijer upita Radmilu: ’Kad se budete udavali, kakvu ćete toaletu 
imati?’ Ona je odgovorila: ’Venčanicu sa šlepom od četiri metra, koji će nositi četiri 
u belo obučene devojčice’. Zatim se okrene meni: ’A vi, gospođice’, ja rekoh: ’Engleski 
kostim i šešir... Neću da se pravim majmunom...’ To se njemu, izgleda, strašno dopalo, 
jer mi je to i kasnije pričao. Gdegod smo išli, Dedijer je bio moja senka.
[...] Tih dana je dobio od Cvijića izveštaj da je izabran za docenta geografije na 
Beogradskom univerzitetu. To mi je saopštio sutradan čim je došao k nama, i rekao 
kako misli da osnuje porodicu, da se ženi, da je izabrao mene i da njemu ne treba 
nikakav novac već samo dobra i čestita žena. Meni se soba okrenula kad mi je to 
rekao, ali znajući moju majku i njenu pretnju, ja sam rekla da me pusti da razmislim 
jedno tri nedelje. […] To su za mene bili najmučniji dani. Od Tropera nisam imala 
nikakvih vesti, a nisam se mogla odlučiti da se udam za čoveka koga ne volim”.

Odlučivši se naposletku, ubrzo potom, na udaju za Jevtu Dedijera, Milica 
Babić isprva zasigurno nije mogla ni da nasluti kakav će tok poprimiti njen 
dalji život, ali i život dece (Stevana, Vladimira i Borivoja) koju je rodila u 
braku s prvim suprugom (1911, 1914. i 1915. godine), a kroz čije će se indi-
vidualne putanje slikovito prelamati gotovo čitava istorija Jugoslavije: „Kad 
sam ostala u drugom stanju, onda sam se stalno molila bogu da ne rodim 
žensko. Ja sam imala pet sestara, a iskusila sam što znači žensko, kako teško 
živi, pa sam rađe videla da rodim sinove”.57

57	  Up: „Čudio se kako Stevo zna da servira oko stola, ali kako u mene u vaspitanju nije bilo 
razlika između muškarca i devojčice, moja su deca služila u Kolu oko stola i vršila redarstva 
kao i devojčice”.



122

Zorana Simić

Jevto i Milica Dedijer venčali su se u avgustu 1910. godine, u sarajevskoj 
Sabornoj crkvi, da bi se zatim zajedno preselili u Beograd, gde su tokom prvih 
godinu dana, zahvaljujući njenim poznanstvima iz Gradačca, besplatno stano-
vali u hotelu Moskva. Tada je, kako je simbolično i najavila pojava „Haleove 
komete”, za Milicu Dedijer započeo buran, veoma sadržajan i intenzivan 
društveni život među samom intelektualnom, činovničkom i političkom 
elitom (buduće) prestonice i okruženja, koji tek treba rekonstruisati u punom 
opsegu i značaju. To donekle, kako je već sugerisano, otežava način na koji je 
ovaj autobiografski spis koncipiran. Naime, tok izlaganja Milice Dedijer nije 
nužno pravolinijski, precizan i sistematičan, a poređenje njenog neobjavlje-
nog spisa sa znatno urednijim i publikovanim memoarima/autobiografijama 
njenih sinova navodi na pretpostavku da je ona nemali deo informacija izo-
stavila ili pak izložila nedovoljno transparentno i elaborirano – i to, pre svega, 
upravo onih informacija koje se tiču njenog profesionalnog i humanitarnog 
angažmana, uključujući i doprinos Ženskom pokretu / Ženskom pokretu.

„Kad je napravio spisak od koga treba sve da idemo, ja sam bila iznenađena, jer su 
to bili ljudi od velikog položaja. Odgojena u Austriji, za mene je pojam ministra 
bio pojam kralja. Kad je baron Erental dolazio u posetu Bosni, odseo je u Ilidži u 
vili jednog bogatog bega, kilometrima oko te vile bilo je osigurano da niko nije 
smeo ni prići. A sad ja ovde treba da pravim posete kod ministara! Hotel ’Tako-
vo’ bio je onda najveći restoran gde su dolazili svi poslanici, bez razlike kojoj su 
partiji pripadali i tu su se hranili kao i svi ministri. Moram priznati da meni to 
nije ništa imponovalo, naime tu demokratiju, već mi je na neki način imponovalo 
poznavanje samih ministara”.

Vrlo istaknuta uloga Jevte Dedijera u izgradnji jugoslovenske nacije i države 
u periodu uoči i tokom Balkanskih i Prvog svetskog rata podrazumeva se 
pak i u autobiografskom spisu njegove jedine supruge. Međutim, ta uloga i 
ovde, kao, uostalom, i inače, ostaje kontroverzna i osenčena nedorečenim i 
nepouzdanim informacijama ili uvidima, odnosno nepotpunim ili uništenim 
izvorima.58 Na njoj će se u nešto većoj meri u vlastitim autobiografskim/
memoarskim knjigama osvrnuti Stevan i Vladimir Dedijer (treći sin Milice 
i Jevte Dedijera, Borivoje Dedijer, preminuo je već 1943. godine). Fizičar 
Stevan i novinar Vladimir Dedijer, čija su velika važnost i reprezentativnost 

58	  „Dedijerova kuća u Beogradu je zapaljena 1916. godine i sa njom je otišla u nepovrat 
celokupna biblioteka, a sa njom celokupna prepiska” (Пецељ, ur. 2018: 6). Takođe, tragove 
je uništavao i sam Dedijer, iz konspirativnih razloga, te istraživači imaju nemale poteškoće u 
pokušaju da precizno rekonstruišu njegovu ulogu i delovanja u političkim događajima uoči 
i tokom Balkanskih ratova i Prvog svetskog rata.



123

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

u istoriji socijalističke Jugoslavije i danas neupitne, pri osvrtu na sopstveni 
rodoslov i odrastanje dosledno će isticati odlučujući uticaj majke Milice na 
njihov životni put, referišući u isto vreme na njena predanja i usmena sećanja 
– Vladimir, u knjizi Voljena zemlja [The Beloved Land] (v. Dedijer 1961), 
odnosno, na njene još neobjavljene autobiografske beleške – Stevan, u knjizi 
naslovljenoj Špijun kojeg smo voljeli: autobiografija (v. Dedijer 2011). S jedne 
strane, to je i razumljivo utoliko što su oca jedva i upoznali i upamtili, pošto 
je Jevto Dedijer preminuo već 1918. godine, u Sarajevu, od komplikacija 
izazvanih španskim gripom, a pre toga uglavnom bio odsutan – tokom Prvog 
svetskog rata emigrirao je u Francusku, a potom u Švajcarsku – dok su oni 
rano detinjstvo provodili (u bekstvu i nemaštini) s majkom i, povremeno, 
njenom matičnom porodicom. S druge strane, takav impuls komunistički 
opredeljenih Stevana i Vladimira Dedijera, naročito u prvom slučaju, zna-
čajno je uslovljen i njihovim naknadnim diskontinuitetom s političkim i 
ideološkim nazorima sopstvenog oca, tj. osudom njegove „velikosrpske” 
misije zaodevene u naučno ruho (v. Dedijer 2003).59

59	  O tome najbolje svedoči otvoreno pismo koje je 2003. godine Stevan Dedijer uputio 
predsedniku Vlade Srbije Zoranu Đinđiću, naslovivši ga „Velika Srbija i mali glupi akademi-
ci”. U ovom pismu Stevan Dedijer stupa u polemiku s intelektualcima koji su ispred SANU 
održali simpozijum čiji je cilj bio da se dokaže kako ideja o „velikosrpskoj hegemoniji” nikad 
nije postojala, tj. da „nikada niko nije nastojao ’da stvori Veliku Srbiju nego su se samo njeni 
protivnici [...] služili optužbom o navedenoj velikosrpskoj hegemoniji, da bi ostvarili svoje 
ciljeve na štetu Srba’” (Dedijer 2002: bez paginacije). Stevan Dedijer kao eklatantan primer 
u prilog tezi da takve ekspanzionističke pretenzije jesu postojale i da je ideja o „Velikoj Srbi-
ji” i spovođena u delo ističe upravo primer svog oca. „Ovde ću ukratko opisati samo uticaj 
ideje Velike Srbije u svom ličnom životu. Rođen sam u Sarajevu od srpskog oca i majke juna 
1911. U istom mesecu je u Beogradu šef vojne obaveštajne službe pukovnik Dimitrijević 
Apis osnovao terorističku organizaciju Ujedinjenje ili smrt bolje poznatu kao Crna ruka, 
sa ciljem da terorom ruši Autro-Hungarsku imperiju i ’da pod dinastijom Karađorđevića 
ujedini’ – citiram ustav Crne ruke – ’sve srpske pokrajine: 1. Bosnu i Hercegovinu, 2. Crnu 
Goru, 3. Staru Srbiju i Makedoniju, 4. Hrvatsku, Sloveniju i Srem, 5. Vojvodinu, 6. Morsku 
Obalu (Dalmaciju)’. Oktobra 1911. bio sam izbeglica u naručju majke bežeći za Beograd 
jer je Austrija htela da hapsi moga oca, doktora Jevtu Dedijera, kao člana Crne ruke, za šta 
imam bezbroj dokaza. To se iz svih njegovih obilnih radova – umro je u 37. godini, 1918, i 
vidi. […] Aleksandar Karađorđević i Nikola Pašić su uspostavili srpsku diktaturu nad svim 
narodima jugoslovenskih zemalja. Novembra 1918. kao dete od sedam godina u Bosanskom 
Šamcu slušao sam majku Milicu Dedijer da zgranuta priča da je gledala kako ’naša, srpska 
policija’ na trgu prisiljuje Muslimane da jedu svinjetinu i slaninu”; osim toga, Stevan Dedijer 
se u ovoj prilici priseća još jedne epizode koja uključuje njegovu majku: „Juna 1928. majka 
Milica rekla je meni i braći, Vladimiru i Borivoju: ’Djeco, ovo je kraj Jugoslavije. Prokleti 
Aleksandar je dao ubiti demokratske vođe Hrvata’. To je bilo kada je Puniša Račić, lični pri-
jatelj Aleksandra, sa kojim je noć prije igrao pokera, ubio u skupštini braću Radić” (Dedijer 
2002: bez paginacije).



124

Zorana Simić

Kao prvi asistent i naslednik Jovana Cvijića, geografa koji je na izvestan 
način stvarao Jugoslaviju (v. Трговчевић 1985; Duančić 2023), Jevto Dedi-
jer, o čemu svedoči i Milica Dedijer u svojim zapisima, bio je neprekidno 
rastrzan između naučne i političke karijere i misije, te vođen težnjama da ova 
dva aspekta svog angažmana optimalno uskladi i pomiri. Ono što je barem 
podjednako važno, a što prvi put saznajemo upravo iz njenog neobjavljenog 
autobiografskog spisa, jeste da je i sama Milica Dedijer svoje nazore i stavove 
kontinuirano gradila posredstvom svog supruga sve do njegove smrti, pri 
čemu on s njom nije delio sve relevantne informacije:

„U to vreme bila je velika politička borba između radikala, demokrata i samostalaca. 
Približavali su se izbori i novine su pisale užasne članke jedne protiv drugih. Jevto 
me je postepeno upućivao u političku situaciju tadanje Srbije i učio me kako treba da 
čitam novine. Tako isto uvodio me je u njegov rad. Prvi poklon koji mi je učinio bio 
je srebrni samovar. To je bilo kratko vreme nakon našeg dolaska u Beograd. (Tada 
je koštao 45 dinara). Ja sam mu pomagala u radu, pravila bibliografiju, kuvala čaj 
u samovaru, jeli smo urme i suvo grožđe.
	 Pre venčanja, negde 1910, Jevto je bio izabran za poslanika livanjskog okruga. 
U Bosni tada nije bilo stranaka i često je morao da ide na skupštinske sastanke u 
Sarajevo. Ali jednog dana dobio je iz Sarajeva, od skupštinskog odbora akt u kome 
su kazali ili da se mora odreći mesta na univerzitetu ili poslaničkog mesta. Naravno 
da se on opredelio za mesto na univerzitetu” (istakla Z. S.).

Premda se već od srednjoškolskih dana u Mostaru primarno orijentisao ka 
naučnoj delatnosti u oblasti antropogeografije i geomorfologije, doktoriravši u 
Beču 1907. godine – da bi, prešavši u Beograd, na inicijativu Jovana Cvijića, s 
kojim je i dotad održavao bogatu prepisku, 1910. postao docent geografije na 
Beogradskom univerzitetu – Jevto Dedijer bio je nesumnjivo blizak ključnim 
akterima (tajnog) političkog života početkom veka. U tom pogledu ističu se 
pripadnici heterogene grupacije poznate kao Mlada Bosna – a među njima i 
njegov šurak, rođeni brat Milice Dedijer, Konstantin Babić (v. Dedijer 1961: 
86–94) – te „Ujedinjenja ili smrti”, tj. Crne ruke, uključujući i Dragutina Di-
mitrijevića Apisa. „Uz pomoć pukovnika Apisa, vođe patriotske organizacije 
Crna ruka, moj otac je omogućio Konstantinu i njegovoj dvojici prijatelja 
muslimana da pristupe Vojnoj akademiji u Beogradu”, svedoči, između 
ostalog, Vladimir Dedijer (Dedijer 1961: 87). Prvi sin Milice i Jevte, Stevan 
Dedijer, ostavio je pak sledeće svedočanstvo: „Majka mi je poslije rekla da 
se Jevto udružio s Apisom i drugim crnorukašima protiv princa Aleksandra 
tijekom izgnanstva srpske vlade” (Dedijer 2011: 61). Uz to, pojedini istraživači 
osvrtali su se i na tvrdnje Vladimira i Stevana Dedijera da su među bliskim 



125

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

prijateljima njegovog oca bili i Mustafa Golubić, Vasa Čubrilović i Gavrilo 
Princip (Dedijer 2011: 50, 61, passim).

„Prema kazivanju Vladimira Dedijera, u kući Dedijerovih u Beogradu boravili su 
ili stanovali njegovi prijatelji koji su dolazili u Beograd. Prvi među njima je došao 
poznati revolucionar Mustafa Golubić Mujke, a potom i Gavrilo Princip. Golubić 
je bio Jevtov zemljak rodom iz Stoca, a Gavrilo Princip je bio u Tuzli školski drug 
Konstantina Babića, brata Jevtove supruge Milice” (Пецељ 2012: 85).

Susrete s Apisom, ali i brojnim drugim političkim akterima toga doba, spo-
minje i sama Milica Dedijer u svojim autobiografskim zapisima, uglavnom 
u kratkim crtama. Međutim, ona insistira na tome da nikada nije bila u 
potpunosti upoznata niti s političkom situacijom u zemlji niti s agitacijom, 
pozicijama i stavovima svog supruga:

„Moj otac se tada doselio u Beograd sa porodicom radi moga brata koji je prebegao 
iz Bosne i stupio u Vojnu Akademiju. On je bio Principov drug i bio je isteran uz 
mnoge drugove, jer su pravili velike ovacije prigodom pada Skoplja. Moji su se 
roditelji preselili k nama. Jevto je morao naglo da otputuje u Solun, pred samu 
objavu rata. Na nekoliko dana pre ubistva Ferdinanda vratio se u Beograd. U to 
vreme stalno je k nama dolazio pukovnik Dimitrijević – Apis i moja rođaka student-
kinja Ljubica Stakić. Meni tada Jevto nije poveravao sve političke akcije u kojima je 
sudelovao. Čudila sam se Ljubi što je učila šusterski zanat. A ona je u to vreme bila 
član Narodne odbrane, i poverljiva pisma spremala između dva đona, koje bi zatim 
ona zakivala i tako nosila u Sarajevo.
	 Na sam dan atentata sa Apisom je došao i Mile Pavlović, tzv. Krpa. On je 
bio profesor. Kad smo se zajedno vraćali da pođemo u Hotel Moskvu, sreo nas je 
prijatelj jedan, kapetan Optrkić, i rekao: ’Ubili su skota Ferdinanda...’ Ja nisam ni 
shvatila šta to može da znači, i kakvu opasnost to može da predstavlja za Srbiju. 
Jevto i ostala dvojica samo su se pogledali, uzeli se ispod ruke i mene jednostavno 
ostavili (istakla Z. S.).

Osim toga, od velikog je značaja i što iz ovih zapisa saznajemo da je Milica 
Dedijer ostvarila kontakte s tadašnjim (elitnim) ženskim organizacijama i 
društvima, uključujući Kolo srpskih sestara, upravo zahvaljujući uticaju i 
poznanstvima, ali i inicijativi i podsticajima svog supruga:

„U Beogradu sam se već upoznala sa mnogim gospođama koje su radile po raznim 
društvima. Tu me opet Jevto nagovorio da se upišem u razna društva, uvodio me u 
rad kako bi se i ja uključila. U to vreme ’Kolo sestara’ se spremalo da priredi veliki 
bal, predsednica je bila gospođa generala Lukovića (Ljubica Luković, prim. Z. S.). 
Sećam se da je ona za vreme Balkanskog rata, negujući tifusare obolela od tifusa i 
umrla. Desilo se da je upravo tada moj muž morao da ide na skupštinu u Sarajevo. 



126

Zorana Simić

Pošto je on znao koliko sam volela da igram, on je bez mojega znanja ostavio jedno 
pismo gđi. Luković i dao joj kartu i napisao u pismu da bude ona moja gardeda-
ma dok je on na putu. A meni je takođe ostavio pismo: ’Draga Cico, pošto znam 
koliko voliš da igraš, idi i zabavljaj se a gospođa Luković će biti s tobom...’ Svi su 
se začudili liberalnosti mog muža.
	 Svakoga dana posle podne, oko 6 sati, odlazili bi u Hotel Moskvu na kafu ili 
pivo. Naše društvo bili su: dr Vukan Krulj, dr Niko Župančić, prof. Mitrović Čeda. 
Prof. Mitrović je svakoga dana sa Jevtom igrao šah, a ja koja sam bila žive prirode i 
pričalica, mrzela sam do iznemoglosti šah. Ponekad prosto zadremam od dosade. 
Dr Krulj je bio u Ministarstvu finansija na nekoj specijalizaciji. Skoro svaki dan 
ručavao je kod nas i posle ručka odspavao” (istakla Z. S.).

Približivši se elitnim prestoničkim udruženjima kakvo je bilo Kolo srpskih 
sestara i uključivši se neposredno u njihov rad, Milica Dedijer, najpre kao 
supruga, a potom, od 1918. godine nadalje, i kao ratna udovica Jevte Dedijera, 
imala je bez sumnje i priznatu i zapaženu reputaciju i ulogu u celokupnoj 
javnosti, pa i feminističkoj kontrajavnosti međuratne Jugoslavije – što zapra-
vo delimično i objašnjava kako je Ženski pokret, čija je ona bila nominalna 
vlasnica i zastupnica tokom čitavog postojanja publikacije, mogao da opstane 
i ostane relevantan od osnivanja 1920. sve do 1938. godine.

Kako dalje saznajemo iz spisa, tokom ratnog stanja Milica Dedijer bila 
je rastrzana između pokušaja da prehrani decu i sačuva njihove živote i svoj 
život, nemaštine i bekstva s jedne, te pokušaja da stupi u kontakt sa supru-
gom, s druge strane („kad je počelo bombardovanje Beograda, Jevto je bio u 
vrhovnoj komandi i nama naredio da se pakujemo i da idemo za Kragujevac”; 
„Svaki dan išli bismo na jedan brežuljak, legli na zemlju i slušali kako puca-
ju topovi iz Beograda, jer su Austrijanci već bili 1914. zauzeli Beograd”. „U 
Botunju smo bili preko tri meseca, a od Jevte nikako nisam dobijala vesti”; 
„Novine nismo primali, a vesti sa bojišta doznavali smo od seljaka: da je 
Beograd oslobođen i da su neki čak prešli u Zemun”.) Kako svedoči Stevan 
Dedijer, angažovala se, povremeno, i kao bolničarka:

„Kao što to pokazuju fotografije moje majke koje još imam, ona je 1912. godine u 
Beogradu bila ratna bolničarka i pomagala je srpskim vojnicima ranjenim u Prvom 
balkanskom ratu. Tijekom tog rata Srbija, Grčka, Bugarska i Crna Gora osvojile su 
posljednje ostatke četiristo godina starog Osmanskog carstva na Balkanu. Godine 
1913. opet je bila ratna bolničarka u Drugom balkanskom ratu. U to vrijeme moj 
je otac imao dva posla: bio je asistent profesoru Cvijiću na političkoj geografiji na 
beogradskom sveučilištvu i surađivao je s Dimitrijevićem Apisom u vojnom štabu 
u Beogradu, na vrbovanju mladih Bosanaca kao terorista u organizaciji Crna ruka” 
(Dedijer 2011: 51).



127

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Uz to, Milica Dedijer umnogome je uspela da se snađe u ratnim okolnostima 
zahvaljujući svojim roditeljima i članovima svoje porodice.60 U istom ovom 
periodu ona je u više navrata i privođena i saslušavana zbog svog supruga i 
njegovog konspirativnog delovanja:

„I zaista, ujutro je otišao, a posle osam dana došao je šef detektiva, neki Todorović 
s trojicom u oficirskoj austrijskoj uniformi, tražio od mene da im predam sve 
rukopise i knjige Jevte. To sam i učinila. Oni su sve izneli nasred dvorišta kao i tri 
velika fotografska aparata za snimanje s planina (što je Jevto uvek nosio sobom 
kad je išao na naučna istraživanja). Potpalili su vatru i sve izgorili.
	 Nije prošlo ni mesec dana kad sam dobila preko Crvenog krsta iz Ženeve, na 
adresu Stabije Cvetić, jer je neko izvestio Jevtu o postupku Koste Hermana, civilnog 
guvernera Srbije, a bivšeg Jevtinog direktora u Sarajevskom muzeju. Ja sam pozi-
vana nekoliko puta na saslušavanje kod Koste Hermana lično, jer se interesovao 
gde se Jevto nalazi. Sve žene, naime, onih izbeglica koji su preko Albanije otišli 
preko granica Austrije, dobijali su pomoć od 30 kruna. Moja je sreća bila što mi 
je ostao ceo veš koji je bio vrlo lep i skupocen, pa sam menjala te stvari za brašno 
i pasulj. Tako smo se prehranjivali za vreme rata. Život je bio vrlo težak: nismo 
mogli dobijati ni mleka ni mesa. […] Ja sam bila stručnjak da prevarim stražu koja 
nas je pretresala” (istakla Z. S.).

Nakon iznenadne smrti supruga 1918. godine, Milica Dedijer je u svojoj 
dvadeset sedmoj godini postala ratna udovica. „U proljeće 1919, nepo-
sredno nakon ’Rata crne ruke’, moja je majka bila dvadesetsedmogodišnja 
udovica sa samo šest razreda osnovne škole, nezaposlena i bez sredstava 
za život, te majka tri sina” (Dedijer 2011: 63). Kako sama Milica Dedijer 
tvrdi, njen „položaj je bio tada strašan, jer sam samo mislila na budućnost 
60	  „Otac nam je u Kruševcu odmah našao stan, naravno uz dobru nagradu i tu smo se smestili 
i ostali do krajnje propasti Srbije (1916). Jednog dana iskrsne kod nas Jevto. On je bio ratni 
dopisnik u Užicama, ali smo mi javili šefu stanice gde se nalazilo. Takav je bio naš dogovor, 
da preko šefova stanice možemo najbolje doznati gde se neko od nas nalazi. On je od Živka 
Stanisavljevića doznao da smo se skinuli u Mladenovcu i tako je doznao za Kruševac. Ostao 
je na odmoru oko mesec dana. U Kruševcu je tada harao pegavi tifus, i na tucete je ljudi 
umiralo. Mi smo stalno jeli beli luk i držali smo kanfar da uši beže od nas, držali sve čisto, 
kuvali vodu i tako se spasili. Posle je Jevto opet otišao na položaj, a kroz nekoliko dana je 
objavljeno da sve izbeglice treba da se vrate u svoja mesta stanovanja. Tako i mi po najvećoj 
zimi morali da se vratimo. […] I ovog puta je otac pokazao svoju spretnost. On je osigurao 
furgon, smestio nas lepo, a osim nas još tri porodice, naše poznanike. Dok su se naše prevozile 
stvari od stana do stanice, ukradeno nam je preko 15 komada ćebadi koju smo morali imati 
za decu. Sa ćebadima porodica koje su bile s nama dale su nam potrebnu ćebad, jer su nam 
iz zahvalnosti što smo ih primili u furgon (sic!). Lepo smo putovali do Beograda gde smo 
stigli u samo podne jednog januarskog dana (1917). Vozili smo se čitava dva dana, jer smo 
mi morali sve vozove propuštati. Vozila se vojska, hrana i ostalo za vojsku. Od tog doba za 
mene počinju najstrašniji dani moga života”.



128

Zorana Simić

dece, kako ćemo živeti i kako se izdržavati”. U tom periodu pomagao im 
je sam Jovan Cvijić ili drugi prijatelji i poznanici pokojnog Jevte Dedijera, 
a sinove je potom, kao „ratnu siročad”, uspela da odškoluje – i pošalje u 
inostranstvo radi obrazovanja – zahvaljujući kontaktima s humanitarnim 
organizacijama i pojedincima poput Mejbl Grujić, žene srpskog diplomate 
Slavka Grujića (up. Dedijer 2011: 62, passim). U periodu neposredno na-
kon smrti muža, obraćala se za pomoć i Milevi Milojević,61 svojoj bliskoj 
prijateljici koja će u jednom periodu biti predsednica Ženskog pokreta i 
nominalna urednica istoimenog glasila, a čiji će suprug Borivoje Ž. Mi-
lojević zauzeti mesto Cvijićevog naslednika na katedri za geografiju, gde 
je doktorirao nedugo nakon smrti Jevte Dedijera:

„Ujutru sam došla u Beograd. Na pristaništu sam mislila kome da pođem: niko ne 
voli da mu se o novu godinu dođe u crnini. Rešim se da odem do Mileve Milojević, 
moje prijateljice. Kad sam zazvonila na njena vrata, ona koja je inače bila vrlo oset-
ljiva, počela je da kuka i odmah me pozvala da uđem. I tako sam odsela kod nje. 

[…] Isto tako sam pozvana od Ljube Davidovića, tadašnjeg ministra prosvete.

[...] Težila sam da budem samostalna. 

	 U to vreme osnovano je ministarstvo socijalne politike, Korošec je bio mini-
star, a načelnik odeljenja za zaštitu dece dr Miloš Popović, čija je porodica bila u 
vrlo prijateljskim vezama sa mnom, još od moje udaje u Beograd. On me odmah 
pozvao da dođem u odeljenje za zaštitu dece i da tamo radim. Posle godinu dana 
dobila sam ukaz i to kao prva žena koja je dobila ukaz. Postavljena sam: ’ukazni 
pisar’. Plata mi je bila 1.200 dinara godišnje” (istakla Z. S.).

Kako sama svedoči, Milica Dedijer zadržaće se na ovoj poziciji, poziciji na-
čelnice Odeljenja za zaštitu matera, dece i mladeži pri Ministarstvu socijalne 
politike, relativno dugo, sve do 1930-ih godina. Taj njen angažman je nes-
poran (v. Радић 2012), a u svojim sećanjima potvrđuje ga i Stevan Dedijer.62 

61	  „U to vrijeme su majka i njezina najbolja prijateljica Mileva, koja je imala sina mojih godina, 
dogovorile da uzimamo lekcije iz srpskoga i čitamo srpske knjige” (Dedijer 2011: 56–57).
62	  „Paralelno s majčinom ambicijom da proširi naš pogled na svijet, ona je Vladi, Bori i 
meni jednoga dana 1921. za ručkom rekla da počinje raditi na svom prvom poslu. Svijet s 
kojim je tada uspostavila vezu snažno je utjecao na moj intelektualni razvoj. […] Postala 
je prva žena zaposlena u jugoslavenskoj državnoj službi. […] Radila je u tom odjelu i bila 
odgovorna za nekoliko stotina tisuća ratne siročadi iz Prvoga svjetskog rata. Dvadeset pet 
godina poslije, komunistička joj je vlast povjerila odgovornost za nekoliko stotina tisuća ratne 
siročadi iz Drugoga svjetskog rata. […] Godine 1921. zdušno se uključila u rad Ministarstva 
kako bi poučila žene sa sela o održavanju osnovne higijene, poboljšanju pripreme hrane koju 
su proizvodili i brizi o novorođenoj djeci, kako bi ih spasili od smrti koja je bila posljedica 
naglašeno primitivnih uvjeta života” (Dedijer 2011: 63).



129

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Međutim, Stevan Dedijer navodi i nekoliko podataka koji u spisu same Milice 
Dedijer izostaju ili pak ostaju nepotpuni. Osvrćući se, na primer, na 1923. 
godinu, on beleži: „Moja se majka poslije osviješteno borila protiv muške 
dominacije u društvu te je postala potpredsednica Lige za pravo glasa žena” 
(Dedijer 2011: 57–58). Takođe, Stevan Dedijer ističe da je 1923. godine „kao 
direktorica nacionalne djevojačke škole u Beogradu, majka imala stan na 
četvrtom katu školske zgrade” (ibid.: 62). Tačnije, „kao supruga pokojnoga 
’nacionalnog radnika’, Jevte Dedijera, majka je postala direktorica djevojačke 
škole koju je sponzoriralo i financiralo žensko udruženje Kolo srpskih sesta-
ra. Imala je lijepe prihode” (ibid.: 65). Po svemu sudeći, misli se na internat 
namenjen siromašnim devojčicama iz Kraljevine, različitih nacionalnosti i 
verskih pripadnosti, koje su ovde vaspitavane u srpskom nacionalnom duhu, 
osnovan 1922. u Beogradu, u Frankopanskoj ulici (današnja Resavska), gde 
se nalazio Dom Kola srpskih sestara i prostorije ovog elitnog prestoničkog 
udruženja (v. Савић 2009).

U svakom slučaju, desetak godina kasnije, kada će je zadesiti nekoliko 
porodičnih tragedija u nizu – letalnih bolesti i smrti rođaka – Milica Dedijer 
će se svojevoljno distancirati od dotadašnje službe, tj. formalnog i neformal-
nog rada s decom: 

„Sve te nesreće na mene su strašno uticale, naročito zbog Vladana koji se užasno 
bojao da ne dobije tuberkulozu od moje majke. Kad sam Nanu i Tatu htela dovesti u 
Beograd iz Odžaka, Vlado je pobegao Dedi. Ja sam Nanu dovela u Kolo sestara kod 
mene na mansardu i ona je prepljuvala tu noć krv. Ja sam morala to kriti da ne dozna 
niko u Kolu. Odmah sam morala misliti da nađem neku drugu službu da nemam više 
veze sa decom. Dobila sam zaposlenje u Jugoslovenskom ženskom savezu i ženskom 
radničkom skloništu. Imala sam dužnosti od ujutro u 8 sati do uveče do 10. Te dužnosti 
su trajale više od devet godina, kad sam se udala za Milana Kićevca” (istakla Z. S.).

Osim u Jugoslovenskom ženskom savezu i ženskom radničkom skloništu („tu 
sam salušavala radnice i podatke o njima upisivala u kartoteku. Tu sam tek 
videla bedu tih nesretnih žena”), Milica Dedijer je počevši od 1934. godine bila 
angažovana i u radu beogradskog Kliničkog centra, gde je blisko sarađivala s 
tada poznatim lekarom Milanom Kićevcem.

„Posle smrti dr Đurice Đorđevića, Kristinog muža, koji je bio upravnik derma-
to-venerološke klinike, nasledio ga je pokojni Milan. Milan je poslao Veru da me 
zamoli da se primim vođenja klinike sa njime. Ja sam poziv prihvatila, ali pod 
uslovom da sve primedbe koje primeti da nisu dobre po rad klinike, ima da saopšti 
lično meni, bez učešća drugih lekara ili bolničara, jer samo tako mogu sačuvati 
svoj autoritet. Klinika je bila grozno zapuštena. […] Tako sam 1934. godine stupila 



130

Zorana Simić

u Kliniku. Ja sam pozvala Leposavu Petković i Ljubicu Grcić da vide kako izgleda 
klinika: mikroskopi u podrumu, rentgen rastavljen – sve u neredu.
[...] Dok ja nisam došla amfiteatar nije se nikad mazao sa masti i glancao. O trošku 
klinike napravljena je jedna učionica za siromašne studente koji nemaju stana, 
uvedena je elektrika, [...] priredila sam bal za medicinare i čist prihod je bio preko 
100.000 dinara, i išao je u korist siromašnih studenata. Tom balu, iako sam ga sama 
organizovala, nisam prisustvovala. To je bilo 1937. godine”.

Tada će se, najverovatnije, i zbližiti sa suprugom svoje prijateljice i saradnice 
u Ženskom pokretu, Vere Kićevac, a za koga će se udati ubrzo nakon njene 
smrti 1938. godine.

„Kad su moja deca bila izvedena na put, Vlado se bio oženio, Stevo u Americi, 
Boro je studirao odnosno namešten kod Batinjela, ja sam konačno odlučila da se 
udam, ali ponovo da primim brigu na sebe: troje dece moje pokojne prijateljice 
Vere Kićevac. Velika je odgovornost primiti se i izvesti bolesnu decu na put. Ali 
zahvaljujući mojoj energiji i rutini savlađivanja svih nesreća i teškoća, i tu sam decu 
sačuvala i za vreme rata i izvela ih na put da danas svi samostalno mogu da žive” 
(istakla Z. S.).

Ugledni beogradski dermatovenerolog Milan Kićevac preminuće ubrzo nakon 
venčanja s Milicom Dedijer-Kićevac, već u aprilu 1940. godine, a ona će tako 
po drugi put postati udovica, i to u sam osvit Drugog svetskog rata („Užasan 
sam bol imala kad je Milan umro naprasno. Najstrašnije je biti sam u životu. 
Dobio je crvenu emboliju i u dva dana je umro. Nisu smeli da ga operišu, 
jer je imao slabo srce”). Kasnije, tokom i nakon Drugog svetskog rata, ime 
Milice Dedijer-Kićevac spominje se u kontekstu rada AFŽ. Preciznije, u 
štampi se krajem 1944. i početkom 1945. godine navodi da je ona istupala u 
javnosti u svojstvu potpredsednice AFŽ u Beogradu, svesrdno podržavajući 
NOB i njene tekovine (Mladi borac, 18. 12. 1944: 3; Борба, 25. 1. 1945: 7). 
Prema svedočenju Stevana Dedijera, ona je i u tom razdoblju vodila brigu o 
ratnoj siročadi i, kao i dotad, intenzivno sprovodila humanitarni angažman 
u prestoničkoj javnosti (v. Dedijer 2011: 63).

Što se tiče angažmana u samom Ženskom pokretu / Ženskom pokretu, 
Milica Dedijer o njemu svedoči vrlo šturo, na samom kraju autobiografskog 
rukopisa. Ona pritom insistira na prosvetiteljskom aspektu delovanja udru-
ženja, osnivanju domaćičkih škola, emancipaciji seljanki u Kraljevini, te na 
borbi protiv prostitucije, dok se o samom časopisu izjašnjava tek uzgred, 
tvrdeći da je u praksi imala status njegove odgovorne urednice: „kad je osno-
van list Ženski pokret, mene su odredili za odgovornog urednika” (istakla Z. 
S.). Takođe, ističe i svoju stalnu visoku poziciju u istoimenoj organizaciji: 



131

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

„a inače sam bila stalno potpredsednica društva, uvek sam obilazila ispite 
donacijskih tečajeva koji su se održavali po selima, održavala predavanja 
iz higijene, nege odojčeta, lične higijene”. O radu unutar Ženskog pokreta, 
Milica Dedijer donosi sledeće svedočanstvo, koje se ovde zbog svog značaja 
prenosi u celosti:

„Godine 1918. osnovan je u Beogradu Ženski pokret.
	 Izabrana sam bila u Izvršni odbor tog Pokreta. Tu sam sa uživanjem radila, jer 
sam tek videla koliko je bedno biti žena i pred zakonom građanskim i u društvu 
uopšte. Žena nije imala nikakve zaštite. Tada još nisam bila ušla u uzroke te bede 
i mislila sam da ćemo mi bogzna šta učiniti i doprineti poboljšanju prilika. Tada 
smo pratile rad Narodne skupštine i sve nove zakone ukoliko nisu obuhvatili ženu, 
mi smo tražili ispravke, ali naravno, sve je to ostalo bez neke promene. Držani su 
mitinzi, naročito se govorilo protiv prostitucije i protiv ’knjižica’ koje su imale 
samo žene, a ne i muškarci.
	 Osnivali smo domaćičke škole, jer smo videli koliko je žena zaostalo. Ali 
smo svi znali da je to kap vode u moru, da bi trebalo zakonskim putem naređivati 
narodu kako treba da živi. Imala sam prilike da vidim kakva je strašna zaostalost 
bila u našim selima. Na primer, seljak preda dva vagona krompira, a snaja mu leži 
na slami, gore nego neka životinja, posle porođaja. A njena svekrva kuva večeru 
za radnike koji kose seno: u kanti od gasa, na ognjištu, krompir samo oprala od 
blata, iseckala ga zarđalom sekirom, bacila u kantu, a više ognjišta visi počađali 
loj, komad odsekla i ubacila u kantu. Misleći ja da ona sprema hranu za svinje, 
upitah:   ’Šta toliko loja bacaš za svinje...’ Ona mi odgovori: ’Bona, to je za kosce 
a ne za svinje...’”.

Ovaj iskaz Milice Dedijer ukratko najavljuje, potvrđuje i dopunjuje 
uvide koji će se povodom prosvetiteljske (uredničke) misije Ženskog pokreta 
i istoimenog glasila, barem u prvim godinama delovanja organizacije i iz-
davanja publikacije, izneti u nastavku ovog rada. Osim toga, u kontekstu 
rekonstrukcija politika Ženskog pokreta / Ženskog pokreta važan je još 
jedan njen iskaz:

„Kad se kralj Aleksandar ženio, narod je osim drugih poklona prilagao i novac. 
Tada je osnovan kraljev fond, sa nekih 10 miliona dinara, koji je trebao da služi 
za prosvećivanje naroda. Pretsednik fonda je bio Aleksandar Bolić, članovi: Ti-
homir Đorđević, Žika Đorđević, Urošević, Bogdan Gavrilović, Relja Popović i 
još četvorica, sve profesori univerziteta. Oni su pozvali Ženski pokret da odrede 
svoje tri članice koje bi sa agronomima obišli od Beograda do Skadarskog jezera 
sve pokrajine i podneli izveštaj o higijenskim prilikama u narodu. Ženski pokret 
odredi nas tri članice: Darinku Lacković, Anđu Dimitrijević i mene. Putovale smo 
dva meseca i podnele izveštaj koji su mi nažalost za vreme rata spalili”.



132

Zorana Simić

Na ove aspekte majčinog angažmana u međuratnoj javnosti – preciznije, 
upravo na ovo njeno putovanje iz 1922. godine – osvrnuo se i Stevan Dedijer, 
mimo autobiografskog rukopisa Milice Dedijer, a njegovo svedočanstvo tako-
đe je od značaja za rekonstrukciju delovanja Ženskog pokreta, kao i njegove 
(potonje) recepcije u intelektualnim krugovima (Beograda):

„Nekoliko mjeseci kasnije na nov sam način sagledao svoju zemlju, slušajući tje-
dan dana majku dok nam je za objedom pričala o putovanju na kojem je bila kao 
tajnica Kraljevske komisije, tijekom kojeg je proučavala život na terenu, u selima 
Bosne i Hercegovine te Crne Gore. Slušao sam je dok je pričala o uvjetima života 
izvan Beograda, od tih je priča sve za stolom obuzimao užas, ali čuo se i prezirni 
smijeh. U izvještaju koji još imam (dakle, koji nije izgubljen, kako je mislila sama 
Milica Dedijer, prim. Z. S.) ona je, primjerice, napisala:
	 Narod u srpskim, hrvatskim i muslimanskim selima živi u očajnim uvjetima što 
se tiče najosnovnije higijene i brige o djeci. Pronašla sam sela u kojima nikad nisu 
čuli za sapun. ’Peru’ se pjeskom ili suhom zemljom. Žene kosu češljaju jedanput u 
nekoliko tjedana. Uopće se ne kupaju [...]
Zbog tog iskustva majka je najprije postala članica, a potom i jedna od voditeljica 
organizacije Pokret za prava žena (sic!). [...] Šezdesetih godina moj prijatelj fizičar 
D. Popović rekao mi je: ’Znaš, tečajevi tvoje majke i Pokreta za prava žena (sic!) 
naučile su žene u desecima naših sela u Srbiji kako živjeti. Naučile su ih da peru i 
sebe i svoje muževe. [...] Liječnici su ih počeli redovito obilaziti i pomagali su pri 
rođenju djece’” (Dedijer 2011: 64).

Ipak, portret Milice Dedijer koji je skiciran u ovoj prilici tek je polazište za 
dalja istraživanja njene biografije i raznolikih doprinosa beogradskoj i jugo-
slovenskoj javnosti – kako u Kraljevini SHS/Jugoslaviji tako i u SFRJ. Budući 
da je reč o aktivistkinji i humanitarnoj radnici na čije se ime ne nailazi čak ni u 
leksikonskim publikacijama ili biografskim rečnicima, da je njen rad mahom 
bio nevidljiv, ostao nedokumentovan, ili je pak dokumentacija nepotpuna 
i uništena – te da je i sama Milica Dedijer u autobiografskom manuskriptu 
ostavila vrlo sažeta i parcijalna svedočanstva o svojoj profesionalnoj i akti-
vističkoj putanji, a da njeni sinovi ta svedočanstva nisu nužno upotpunili u 
vlastitim publikovanim delima – pažljivija rekonstrukcija njenog portreta 
tek predstoji. Shodno tome, zasad ostaju otvorena i brojna pitanja koja se 
tiču njenog faktičkog i simboličkog doprinosa Ženskom pokretu i istoime-
nom glasilu, čija je ona bila stalna vlasnica i, kako sama tvrdi, zastupnica i 
odgovorna urednica; štaviše, ona tvrdi da je izabrana za odgovornu urednicu, 
premda ne precizira na čiju inicijativu.



133

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Takva tvrdnja otvara čitav niz važnih pitanja. Kakav je i koliki bio uticaj 
Milice Dedijer na osnivanje, koncepciju i uredničke politike Ženskog pokreta 
u različitim etapama njegovog objavljivanja? Da li je, kako svedoči Vladimir 
Dedijer, njegova majka zaista „po čitav dan bila zauzeta u školi, porodičnim 
obavezama, ali i svojim jedinim hobijem, sastancima Pokreta za emancipaciju 
žena” (Dedijer 1961: 109)? Da li je njen angažman tokom svih osamnaest go-
dina uglavnom ostajao posredan, tj. da li je ona, kao ratna udovica istaknutog 
intelektualca i političara kakav je bio Jevto Dedijer, figurirala kao neka vrsta 
prihvatljivog paravana za radikalnije stavove i istupanja urednica i saradnica 
glasila, ili je pak sama u značajnijoj meri i doslovno, neposredno usmeravala 
politiku lista? Da li ga je ona i finansijski pomagala, ili barem uspevala da 
obezbedi finansijska sredstva koja su do 1938. omogućavala opstanak lista? 
Da li je u tome imala udela činjenica da je bila bliska Kolu srpskih sestara, Ju-
goslovenskom ženskom savezu i drugim (elitnim) prestoničkim udruženjima 
i pojedincima? Da li bi broj Ženskog pokreta u kom se s osudom reagovalo 
na događaj koji se odigrao u Skupštini u junu 1928. godine, kada je Puniša 
Račić ubio grupu narodnih poslanika Hrvatske seljačke stranke, izgledao 
tako kako jeste da i sama Milica Dedijer nije osuđivala atentat i privatno 
burno reagovala na njega (v. Dedijer 1961: 127; Dedijer 2003)? Ukratko, da 
li se zapravo, i na koje sve načine, o Milici Dedijer može razmišljati i govoriti 
i kao jednoj od urednica Ženskog pokreta?

Ova ključna pitanja ostaju otvorena, a do nekih odgovora zasad se može 
doći isključivo posredno i uz puni istraživački oprez. U tom svetlu, uputno je 
osvrnuti se iznova na memoarske zapise Pauline Lebl Albale, koja je istakla 
da je među „naprednim ženama”, tj. „odličnim intelektualkama starije gene-
racije” koje su osnovale Društvo za prosvećivanje žene i zaštitu njenih prava, 
bila i Milica Dedijer (Lebl Albala 2005: 269), što govori u prilog tome da se 
ona zauzela za časopis od samog početka. Potom, jedan od važnih podataka 
koji nam Milica Dedijer otkriva u autobiografskom spisu jeste i da je Mileva 
Milojević bila njena vrlo bliska prijateljica, premda o njihovom odnosu, kao i 
njegovoj sponi s uredničkim politikama Ženskog pokreta, nažalost, nemamo 
preciznija saznanja. Takođe, iz zaostavštine sinova Milice i Jevte Dedijera, 
Vladimira i Stevana, stiče se utisak da je Milica Dedijer, iako sebe u rukopisu 
opisuje kao „patriotkinju”, istovremeno bila tolerantna i naklonjena rodnim, 
etničkim, nacionalnim drugostima. Potom, njen angažman u Kliničkom cen-
tru Beograda, te prijateljstvo s Verom Kićevac, trajnom saradnicom Ženskom 
pokreta, i njenim tadašnjim suprugom Milanom Kićevcem, a potom i udaja 
Milice Dedijer za Milana Kićevca, najverovatnije mogu i treba da se dovedu 



134

Zorana Simić

u vezu s činjenicom da je jedan od poslednjih brojeva časopisa (kao In me-
moriam) u celosti bio posvećen upravo Veri Kićevac-Petrović (Ženski pokret 
god. 19, br. 1, 1938). Sve to nije dovoljno da bi se zaista utvrdilo koliki je i 
kakav tačno uticaj Milica Dedijer imala na uređivanje, publikovanje i distri-
buciju Ženskog pokreta. Uprkos tome, rekonstrukcija njenog portreta, makar 
i u ovakvom, elementarnom obliku, svakako je preduslov daljih istraživanja 
i pokušaja da se pronađu odgovori na pobrojana pitanja.

Osim toga, dosad su se kristalisale i neke druge mogućnosti situiranja 
časopisa Ženski pokret u širi periodički, istorijski i društveni kontekst, barem 
kada je reč o njegovom iniciranju i prvim godinama izlaženja. Pored kapitalno 
značajnog posleratnog rekonstituisanja političkog poretka i stvaranja nove 
države, Kraljevine SHS, i podjednako značajnog internacionalnog femini-
stičkog/sifražetskog talasa koji nije zaobišao tu državu, važno je diferencirati 
i druge aspekte koji su uticali na aktivnosti Društva za prosvećivanje žene i 
zaštitu njenih prava u ranom periodu (nakon) osnivanja, a time i na politiku 
njegovog glasila. Drugim rečima: ispratiti puteve kojima je 1919. godine došlo 
do susreta intelektualki u Drugoj ženskoj gimnaziji, u čijem su kolegijumu, 
osim nje same, bile „bliske prijateljice” Pauline Lebl Albale, Katarina Bog-
danović i Zorka Kasnar (v. Lebl Albala 2005), neke od osnivačica Društva i 
glasila. Svi ti putevi, kao i u slučaju osvetljavanja lika i dela Milice Dedijer, 
tiču se lokalnog konteksta, zadirući istovremeno u predratni period, tj. zah-
tevajući pažljiviji pogled unatrag. 

Uloga Zofke Kveder Demetrović kao „harizmatske urednice” časopisa 
Ženski svijet / Jugoslavenska žena, kako se ispostavilo, tek je jedan od rukavaca 
koji se mogu sagledati kao delimično formativni za profilisanje prvih urednica 
i članica redakcije Ženskog pokreta (Paulina Lebl Albala, Katarina Bogdanović, 
Zorka Kasnar). S njim je u bliskoj vezi i istorija (sporova) masovnijih ženskih 
organizacija u prvim godinama nakon osnivanja Kraljevine, čija pažljivija re-
konstrukcija tek predstoji. Drugi rukavac, kako je već sugerisano i portretom 
vlasnice Milice Dedijer, treba potražiti u krugu starije generacije beogradskih 
intelektualki, po pravilu prosvetnih i pedagoških radnica, neretko aktivnih 
u Višoj ženskoj školi. Osim njihove inicijative i podrške, značajnog udela u 
osnivanju i koncipiranju Ženskog pokreta imala je i inostrana (ženska i femi-
nistička) štampa, o čemu će još reči biti prilikom portretisanja Pauline Lebl 
Albale. Upravo je ova autorka ostavila ne samo svedočanstvo o sopstvenom 
ključnom doprinosu inicijalnoj koncepciji lista već i svojevrsni mikroportret 
njegove prve nominalne urednice, Zorke Kasnar, čija je delatnost i započeta 
i okončana s prvim brojem časopisa:



135

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

„Bilo zato što su te žene bile jako okupirane svojim ličnim profesionalnim radom, 
bilo zato što su želele da vođstvo jednog pokreta uzme u ruke neko iz mlađe genera-
cije, jedna od ’onih što dolaze’, tek, one su se složile među sobom da za pretsednicu 
novog ’Društva za prosvećivanje žena i zaštitu njinih prava’ izaberu moju prijateljicu 
Zoru Kasnar, ma da ona tada još nije bila završila svoje ispite na univerzitetu. Sva-
kako ih je Zora bila impresionirala svojom borbenošću i samouverenjem. Zora je, 
doista, bila na vrhuncu svoje samoafirmacije. Prigušivana delatnost u toku ratnih 
godina, kao i želja da stvara nešto novo i bolje, i izvesna doza slavoljublja razmah-
nule su njene najbolje sposobnosti i ona, s verom apostola, dala se na propagandu 
tih ideja. […] Ja sam joj u tome bila od pomoći, održavajući živu prepisku s njom 
i pretplativši je u Ženevi preko novinarske agencije Argus na isečke o feminizmu 
iz svih uglednih novina evropskih” (Lebl Albala 2005: 268–269).

Portret Milice Dedijer ukazuje pak i na značaj predratnog omladinskog re-
volucionarnog pokreta i (proto)avangardnih ideja, prvenstveno heterogene 
organizacije poznate kao Mlada Bosna (v. Андоновска 2021), čiji se manji 
ili veći uticaj potvrđuje uvidom u biografije pojedinih urednica (Katarina 
Bogdanović, Mileva Milojević). Najzad, u pozicioniranju pomenutih inte-
lektualki, u znatnoj meri reflektuje se i duh (elite) Beogradskog univerziteta: 
bilo kroz figuru geografa Jovana Cvijića, koja, preko njihovih supruga, spaja 
dve bliske prijateljice, vlasnicu Milicu Dedijer i jednu od urednica, Milevu 
Milojević, bilo kroz figuru filologa Jovana Skerlića, pošto su se, rečima Albale, 
upravo „u orbitu Skerlićeva sazvežđa” prvi put susrele ona, Zorka Kasnar i 
Katarina Bogdanović (Lebl Albala 2005: 169).

4.3. „U orbitu Skerlićeva sazvežđa”: prve urednice Ženskog pokreta, 
Beogradski univerzitet i (književni) časopisi epohe

Saradnice i urednice (članice redakcije) časopisa Ženski pokret isprva 
su bile brojne, a u većini slučajeva, kao i u slučaju stalne vlasnice Milice 
Dedijer, njihove biografije još nisu temeljno rekonstruisane; i onda kad 
jesu, istraživački fokus nije na samoj uredničkoj poziciji, tj. na njihovom 
uredničkom identitetu. „Časopis je u početku, pa sve do br. 5 (1921) uređi-
vao Književni odbor, koji su činile Delfa Ivanić, Katarina Stojanović, Ruža 
Vinterštajn, Ruža Stojanović, Paulina Lebl-Albala, a kasnije i Zorka Kasnar, 
Mileva Petrović i Anđelija Vidaković” (Пољак, Иванова 2019: 32). U tom 
trenutku verovatno najuglednija, ali i najkonzervativnija među članicama 
odbora bila je prvopomenuta, Delfa Ivanić, jedna od osnivačica elitnog Kola 
srpskih sestara i poznata beogradska humanitarka (v. Иванић 2005; Савић 



136

Zorana Simić

2009).63 Njeno učešće u uredničkom odboru takođe se može potencijalno 
dovesti u vezu s vlasnicom časopisa Milicom Dedijer, ako se ima u vidu da 
je 1920. godine, kad je časopis osnovan, Dedijer već uveliko bila bliska Kolu 
srpskih sestara. Kao i Delfa Ivanić, i ostale članice redakcije oglašavale su se 
u časopisu i kao autorke priloga. Izvesno je da je Ruža Vinterštajn-Jovanović 
jedina među njima bila advokatica, dok su se ostale pretežno bavile prosvetom 
i/ili bile zaposlene u Višoj ženskoj školi / Drugoj ženskoj gimnaziji.64

U ovoj prilici, pažnja je usmerena ka onim intelektualkama i aktivistki-
njama uključenim u uređivanje Ženskog pokreta koje su se istovremeno, na 
različite načine, bavile i književnošću. Iza toga, kako je naznačeno u uvodu, 
stoji težnja da se lociraju tenzije „između onoga što Dalas Lidl opisuje kao 
življeno iskustvo individue koja sprovodi urednički angažman i ’diskurzivne’ 
konstrukcije Urednika” (Dillane 2021: 21), uključujući dijalektiku ženskog/
femininog/feminističkog i književnog/autorskog identiteta urednica. U tom 
pogledu, reprezentativne najpre postaju biografije Pauline Lebl Albale i Ka-
tarine Bogdanović, a potom i Mileve Milojević i Darinke Stojanović.

Rekonstrukcija njihovih (uredničkih) portreta ujedno je, u mnogim 
aspektima, i rekonstrukcija svojevrsnog fantomskog prisustva (književ-
nih) akademskih autoriteta s početka 20. veka, pre svih – Jovana Skerlića 
(1877–1914). „O presudnoj ulozi koju je Jovan Skerlić imao za žensko 
stvaralaštvo” početkom 20. veka „pisale su mnoge autorke” (Милинковић 
2022: 58), čemu su se već posvetile Magdalena Koh (v. Кох 2012) i Jelena 
Milinković (v. Милинковић 2016; 2022).65 U intelektualnom delovanju, 

63	  „Delfa Ivanić (1881–1972) rođena je u Podgorici. Bila je kći vojvode Ivana Musića i majke 
Cvije Vukasović, iz ugledne hercegovačke porodice. Posle Više ženske škole završila je 1897. 
godine Učiteljsku školu u Beogradu; školovanje je nastavila u Švajcarskoj, gde je upisala studije 
hemije. Postavljena je za učiteljicu u Skoplju, gde se sticajem okolnosti upoznala sa Ivanom 
Ivanićem, koji je tada bio urednik Bosanske vile u Skoplju, i tom prilikom ponudio joj je saradnju 
na ovom listu, koju je ona sa najvećim oduševljenjem i prihvatila” (Жикић 2018: 106). Isidora 
Grubački spominje Delfu Ivanić kao jedan od najboljih primera zastupnica konzervativnog 
feminizma, povezanog s etnonacionalističkim idejama (v. Grubački 2024: 46).
64	  „Po završetku Velikog rata, Viša ženskа škola u Beogradu 31. decembra 1918. prerasla 
je u Drugu žensku gimnaiziju, a već naredne godine, 1919, od paralelnih odeljenja ove škole 
osnovana je Treća ženska gimnazija. Usled trošnosti zgrade nekadašnje Više ženske škole i 
opasnosti po bezbednost učenica, škole su privremeno raseljene da bi se 1933. godine use-
lile u novu, prvu gimnazijsku zgradu koja je podignuta posle rata. Učenice su knjige mogle 
da koriste iz bogate školske biblioteke nasleđene od Više ženske škole, čiji je fond obnovila 
Isidora Sekulić, jedna od profesorki škole. Treća ženska gimnazija osniva svoje knjižnice od 
1924. godine” (Илић Минић, Брборић 2024: 26).
65	  Na primer, Milica Janković, autorka koju je Skerlić privilegovao nauštrb Isidore Sekulić 
u čuvenom kritičkom tekstu „Dve ženske knjige” (v. Скерлић 1913), tokom međuratnog 
razdoblja vrlo čitana i popularna književnica, saradnica časopisa kao što su Srpski književni 



137

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

političkom pozicioniranju, ali i shvatanju književnosti svojstvenim prvim 
dvema navedenim urednicama – Katarini Bogdanović i Paulini Lebl Albali, 
Skerlićevim studentkinjama – takođe se prepoznaje njegov nezanemarljiv i 
dugoročan uticaj. Nasleđe Jovana Skerlića i, uopšte, Beogradskog univerziteta 
u prvim godinama autonomnog rada, kome je ovaj intelektualac u velikoj 
meri doprinosio, ulivaju se na taj način i u početke posleratnog uredničkog 
angažmana žena u dinamičnoj beogradskoj „feminističkoj kontrajavnosti”, 
o čemu dosad nisu sprovedena naučna istraživanja.

Načelni značaj Jovana Skerlića za intelektualnu i političku istoriju juž-
noslovenskih prostora, te za književnu istoriografiju i kritiku, inače je, prven-
stveno u današnjoj Srbiji, prepoznat kao prvorazredan (v. npr. Палавестра, 
ur. 1980; Вуксановић, ur. 2015). Međutim, istraživači ne stavljaju naglasak na 
njegov profeministički angažman. S druge strane, o njegovim studentkinjama 
Paulini Lebl Albali i Katarini Bogdanović ne govori se u kontekstu njihove 
saradnje u Srpskom književnom glasniku u doba dok je njegov urednik bio 
upravo Skerlić (1905–1914).66 Predrag Palavestra uzgred spominje ove dve 
autorke (v. Палавестра 2008: 345; Палавестра 2013), pružajući načelne 
smernice i podsticaj za dalja istraživanja njihovog nasleđa. Shodno tome, iz 
fokusa izostaju dva problema koja ovde dobijaju zasluženu pažnju – Skerlićeva 
uloga u istoriji ženskog pitanja / feminizma na ovom podneblju, te celovita 
intelektualno-autorska geneza Pauline Lebl i Katarine Bogdanović, koja je 
nakon Skerlićeve smrti podrazumevala i feministički angažman, sagledana, 
između ostalog, kroz prizmu Skerlićevog nasleđa.67

Portretisanje obe ove Skerlićeve naslednice nepotpuno je ukoliko se ne 
uvaže njihova autoreprezentacija, javna autorefleksivna procena i situiranje 
sopstvenog identiteta i angažmana. Već u tekstu „Moderna žena”, objavljenom 
1917. godine u časopisu Zofke Kveder Demetrović, Paulina Lebl ponudila 

glasnik i Misao, izjavila je jednom prilikom da je „najveća radost došla” kad ju je „Skerlić 
pohvalio” (Удовички 1967: 124). Jelena Milinković zaključuje: „Tek nakon objavljivanja u 
uticajnom Srpskom književnom glasniku i naročito nakon Skerlićeve pohvale iz 1913. godine, 
autorka je poverovala u kvalitet sopstvenog pisanja, ali je i kasnije u njega sumnjala”; kako 
potom primećuje Milinković, „ovde nam je ostavljeno svedočanstvo o razumevanju autoriteta 
i nagovešteni su procesi i specifičnosti funkcionisanja relacije autorka–književna javnost […], 
a što bi, ne samo u vezi sa slučajem Milice Janković, već u vezi sa ženskom književnošću u 
celini, moglo da se analizira u posebnoj studiji kao jedan od ključnih oblikotvornih procesa 
ove literature” (Милинковић 2016: 82).
66	  Klara Skerlić ističe da je Jovan Skerlić najviše polagao upravo na ovaj aspekt svog rada i 
javnog angažmana, te da je njemu bio naročito posvećen.
67	  Nekih od ovih problema dotakla se Aleksandra Petrović, razmatrajući recepciju kritičarske 
delatnosti Jovana Skerlića u časopisu Ženski pokret (v. Петровић 2023).



138

Zorana Simić

je samim naslovom jednu mogućnost takvog istraživačkog polazišta, svr-
stavajući se, u pamfletskom maniru, u niz „novih žena” u nastajućoj državi, 
tj. zalažući se za žensku emancipaciju koja prevazilazi okvire nacionalog  
(samo)određenja (v. Lebl 1918).68 Katarina Bogdanović je, s druge strane, 
kao urednica i autorka uredničkih priloga u Ženskom pokretu, opisujući 
ciljnu grupu časopisa kao „žene koje rade i misle” (tj. intelektualke koje nisu 
primarno određene identitetskim obeležjem poput nacije, klase, verske ili 
etničke pripadnosti, ali jesu spremne na samostalno kritičko mišljenje, obra-
zovanje i rad), posredno ocrtala ne samo zajednicu kojoj i ona sama pripada 
već i jedan od ključnih aspekata sopstvenog portreta (v. Bogdanović 1920).

Iako pažljivije biografije Pauline Lebl Albale i Katarine Bogdanović 
pokazuju da su one u različitim periodima različito shvatale i sprovodile 
feministički angažman, za obe se može reći da su do kraja života na njemu 
samosvesno insistirale, da se nisu trajno odricale značaja ženskog pitanja 
u procesima (jugoslovenske) modernizacije, kao ni u sopstvenoj intelek-
tualnoj genezi. Iz pozicije istraživačice, biografkinje, to je razlog više da 
se njihovim portretima posveti naročita pažnja u jednom ovakvom radu. 
Međutim, ključni razlog jesu obuhvatnost i značaj tih portreta: obe autorke, 
za razliku od mnogih svojih savremenica i koleginica, za sobom su ostavile 
opsežnija autobiografska/dnevnička/memoarska svedočanstva, a u njima i 
tragove o svom „razvoju, nastanku i artikulaciji feminističke svesti” (Caine 
1994: 256) – kako implicitne tako i eksplicitne. Uz to, obe su u više navrata i 
u raznim periodima života posvedočile o izuzetnom uticaju svog profesora 
Jovana Skerlića (v. npr. Богдановић 1986; Николић 1986; Lebl Albala 2005), 
usmeravajući sopstvenu recepciju i ka tom uticaju.69

68	  Na ovaj tekst osvrnula se Žarka Svirčev. „Stoga je ključna osobenost moderne žene, žene 
koja je stupila na scenu, nezavisnost. To je okosnica, takođe, programski koncipiranog teksta 
Pauline Lebl Moderna žena. ’Jest, došlo je vreme kada više niko ne može da odriče ženama 
pravo da same odlučuju, kakvi treba da su zakoni po kojima će živeti one i njina deca.’ Po-
stojeći vaspitni, obrazovni i bračni modeli ne odgovaraju potrebama savremene žene: ’Stoga 
za sadašnje složene prilike, za moderno vreme, moraju se raspitati i moderne žene’. Moderna 
žena je usmerena na izgrađivanje sopstvene ličnosti i individualnosti i usavršavanje i nego-
vanje duševnosti. Obrazovana, ekonomski nezavisna, borkinja za politička prava i afirmaciju 
ženske kreativnosti u javnom prostoru, ’moderna žena’ Jugoslavenske žene značajna je etapa 
u prodoru ideologeme nova žena u jugoslovenskoj ženskoj periodici – docnija periodika na-
vedenim osobenostima nove/moderne žene pridodaće i seksualnu emancipaciju” (Свирчев 
2015: bez paginacije).
69	  Kako zapaža Jelena Milinković, njih dve bile su među brojnim autorkama koje su „ostav-
ljale svedočanstva o Jovanu Skerliću, govoreći o oblikotvornom uticaju koji je imao na njihovo 
stvaralaštvo” (Милинковић 2022: 58).



139

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

4.3.1. Jovan Skerlić / Jovan Skerlić Vukosave Milojević

Prvu temeljnu biobibliografiju Jovana Skerlića, uz pregled dotadašnjih 
tekstova o njemu, ponudila je, u obliku opsežne monografske studije, naslov-
ljene Jovan Skerlić i objavljene u Beogradu 1937. godine (štamparija „Zora”), 
autorka Vukosava Milojević (1898–1985). Na to je nedavno ukazala Svetlana 
Tomić, ispitujući recepciju ove monografije koja je ostala na marginama po-
tonjeg bavljenja likom i delom Jovana Skerlića, zalažući se za povratak studije 
i njene autorke u optiku savremenih naučnih istraživanja (Tomić 2019а).

Vukosava Milojević bila je prosvetna radnica i romanistkinja koja 
je osnovno obrazovanje sticala u granicama današnje Srbije, završivši 
gimnaziju u Beogradu 1914. (u godini Skerlićeve smrti), da bi 1917. u 
Nici završila i osmi razred Srpske gimnazije, a naredne, 1918. godine 
upisala u Parizu studije medicine, kao i studije francuske književnosti na 
Sorboni (v. Поповић 2014). Međutim, već 1919, nakon Prvog svetskog 
rata, Vukosava Milojević vraća se u Srbiju i, u mirnodopskom okruženju 
novostvorene države, na Beogradskom univerzitetu privodi kraju studije 
filologije – romanistike. (Uzmemo li u obzir da Katarina Bogdanović i 
Paulina Lebl Albala, i 1923. godine i posle toga, u svom književnoteorij-
skom udžbeniku privileguju Lansona, osnovano je pretpostaviti da su ove 
studije i dalje baštinile uticaj Jovana Skerlića.)70 Kasnije će se, radi stručnih 
usavršavanja, vraćati i u Pariz, gde će 1934. godine odbraniti doktorsku 
disertaciju pod naslovom La Théorie des Passions du P. Senaullt et La 
Morale Chrétienne en France du XVIIe Siècle (ibid.). Tri godine kasnije 
iz štampe izlazi pomenuta studija o Skerliću, a 1985, u godini autorkine 
smrti, i studija Laza K. Lazarević (samizdat, Beograd), koja zasad takođe 
nije stekla adekvatnu recepciju, a koja zavređuje zasebno razmatranje (v. 
Милојевић 1985).

Kako se dalje navodi u leksikonskim izvorima, Vukosava Milojević bila 
je nastavnica u Prvoj ženskoj gimnaziji (1926–1933), Prvoj muškoj gimna-
ziji (1934), Šestoj muškoj gimnaziji (1935–1937), Sedmoj muškoj gimnaziji 
(1938–1941), Šestoj ženskoj gimnaziji (1941–1945) i ponovo u Sedmoj muškoj 
gimnaziji (1945–1948), kada je penzionisana (Поповић 2014). Osim toga, 
Vukosava Milojević odrastala je u učiteljskoj porodici Živojina i Narandže 
Milojević i bila je rođena sestra geografa Borivoja Ž. Milojevića, asistenta 
Jovana Cvijića i višedecenijskog supruga jedne od urednica (1921–1924) i 

70	  O ovom udžbeniku biće još reči u nastavku.



140

Zorana Simić

saradnica Ženskog pokreta, Mileve Milojević. U Ženskom pokretu, u periodu 
od 1928. do 1930. godine, priloge je objavljivala i sama Vukosava Milojević, 
a u njima je takođe osetan Skerlićev uticaj.71

U studiji o Lazi Lazareviću, Vukosava Milojević na jednom mestu čini 
za nju neuobičajen autobiografski ekskurs, u kom progovara i o sopstvenoj 
porodici. U potpoglavlju „Položaj žene u Srbiji polovinom 19. veka. Majka.”, 
razmatrajući naznačenu problematiku kroz prizmu pripovetki Laze Lazare-
vića („Prvi put s ocem na jutrenje”), ali i biografije samog književnika (nje-
govog odnosa prema roditeljima Jelki i Kuzmi Lazareviću), autorka navodi:

„Još je mati ovako savetovala kćer: ’Poslednja uveče da legneš, prva da ustaneš. 
Muža da poštuješ, jer ti je on gospodar. Kad u sobu ulazi, ustani i stojeći ga dočekaj, 
i tako ga i isprati. Što ti muž rekne, to da ti je sveto’.
	 Ovakva shvatanja o odnosima između muškarca i žene vladala su oko 1840, kad 
se Jelka udala, pa i docnije. Moj otac, Živojin Milojević, rođen 1862, pričao je nama, 
deci, o svojoj majci Staniji. Živeli su u Gornjem Milanovcu; pred kućom, na ulici, 
bila je jedna klupa, gde su u letnja predvečerja dolazile susetke na razgovor. Ako bi 
ulicom prolazio muškarac, ustajale su da ga pozdrave. Moj otac nam je pričao: ako bi 
prolazilo i muško dete, makar bilo i od pet godina, Stanija je ustajala da mu otpozdravi. 
Presamitila bi se, poklonivši mu se, i kazala ’Dobro mi ti bog dao!’ – otpozdrav na 
njegovo: ’Pomaže Bog!’. Naravno, nama deci sve ovo je bilo tada smešno, pa bismo 
govorili, smejući se: ’ih! kakve gluposti!’” (Милојевић 1985: 21–22). 

Ako je krajem devetnaestog veka ovakav patrijarhalni svetonazor za decu 
u učiteljskoj porodici Milojević bio egzotična „glupost”, nije neobično što 
su ista ta deca, kao i njihovi porodični naslednici, vremenom, na različite 
načine, postajala istaknuti akteri i akterke jugoslovenske modernizacije. Ta 
porodična dinamika osvetliće se donekle u portretisanju Mileve Milojević. 
Ukoliko se pak usredsredimo na pomenutu studiju o Jovanu Skerliću, čiji 
lik Vukosava Milojević oblikuje kao uzorit, neuporediv i neprikosnoven, i u 
ljudskom i profesionalnom smislu, a sve to kroz izrazito pokorne diskurzivne 
strategije, susrešćemo se s karakterističnim mehanizmima tradicionalnog 
(maskulinog) biografisanja, sa životopisom jedne znamenite javne figure 
izloženim u najpovoljnijem zamislivom svetlu (v. npr. Rak 2004).

„Ako kroz ovu knjigu Skerlić postane čitaocu ne samo jasan i razumljiv, nego i 
vrlo drag, to je samo i jedino Skerlićeva zasluga; samo je njegova zasluga što je 
ova knjiga ispala i duhovni lik jednog velikog i plemenitog čoveka. Za to nije bilo 
potrebno ništa uveličavati ni ulepšavati: same činjenice kazuju njegovu veličinu. 

71	  Vukosava Milojević potpisuje priloge različitih vrsta, mahom prikaze fikcije i stručne 
literature. O njenom književnokritičkom angažmanu u Ženskom pokretu v. Milinković 2021.



141

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Za života on je bio slavan i vršio je veliki uticaj na svoje savremenike: danas on 
kao da tone u izvestan zaborav, i to nije pravo. Jovan Cvijić je poredio Skerlića sa 
planinskim usovom (lavina, snežni odron, prim. Z. S.): po svojoj ogromnoj snazi 
duhovnoj on je bio sličan usovu koji neodoljivo juri niz padinu planinsku, koga 
ništa ne može da zaustavi” (Милојевић 1937: 5–6).

Gorostasni intelektualni i moralni profil Jovana Skerlića koji gradi Vukosava 
Milojević u poslednjim godinama postojanja Kraljevine Jugoslavije, barem 
zahvaljujući poniznoj poziciji same autorke (ovde biografkinje), upadljivo 
je sličan viziji Jovana Skerlića koju nam u više navrata ostavlja Paulina Lebl 
Albala: i kao autorka prigodnih tekstova u spomen na Skerlića tokom među-
ratnog razdoblja, i kao autobiografkinja i nekadašnja svedokinja tzv. Skerliće-
vog doba, u memoaristici iz perioda Drugog svetskog rata, tj. u knjizi Tako je 
nekad bilo (v. Lebl Albala 2005). S jedne strane, nijedna od ovih dveju autorki 
u odavanju priznanja Skerliću nije usamljena. Opseg njegovih doprinosa, pa-
radigmatičnost njegove individualne figure u kolopletu društvenoistorijskih 
zbivanja, zaista jesu podsticajni za kritička razmatranja iz najraznovrsnijih 
perspektiva utoliko što je i sam Skerlićev habitus bio zapanjujuće mnogostruk 
i obuhvatan. Skerlić je za svojih trideset sedam godina, koliko je imao kad je 
preminuo, bio i samouki i obrazovani ljubitelj i istraživač književnosti, kul-
turne i intelektualne istorije, i član đačkih i omladinskih pokreta, i student 
Bogdana Popovića i diplomac beogradske Velike škole, i proglašeni doktor 
nauka (romanistike) u Lozani, i jedan od prvih predavača na Beogradskom 
univerzitetu u doba njegovog zasnivanja kao autonomne institucije (1905), 
i urednik značajnih časopisa epohe, i vrlo ažuran i plodan književni kritičar, 
esejista, prevodilac, polemičar, istoričar, istoriograf – kako bi o Eliotu rekao 
Metju Filpots, „pre višestruka nego dvostruka ličnost” (v. Philpotts 2012: 61). 
Razume se, time se ne iscrpljuje delokrug njegovog rada. Premda je fokus 
Vukosave Milojević pretežno na intelektualnim i naučnim aspektima Skerli-
ćeve biobibliografije, na svojevrsnoj (intimnoj) istoriji ideja Jovana Skerlića, a 
ne strogo na njegovim realpolitičkim doprinosima, treba uzeti u obzir i da je 
Skerlić bio „najznačajniji ideolog jugoslovenskog nacionalizma tog vremena 
na celom južnoslovenskom prostoru” – to jest, u samo takozvano Skerlićevo 
doba (Bakić 2004: 130).

U to doba, ideja jugoslovenstva bila je izrazito živa i prisutna u raznim 
oblicima. 

„Naročito u Srbiji, jugoslovenstvo nije bilo nikada do I svetskog rata jače doli u 
godinama koje su ratu neposredno prethodile. Ako se veli da su ga zagovarala dva 
najveća i najverovatnije najuticajnija intelektualca ne samo toga vremena, Jovan 



142

Zorana Simić

Skerlić i Jovan Cvijić, te druga stranka po snazi u Srbiji, a da ni Narodna radikal-
na stranka, kao najjača stranka u Srbiji, nije bila protiv te ideje […] onda postaje 
jasno kako je popularnost jugoslovenstva u intelektualnim i političkim krugovima 
bila prilično izražena. Kako je jedan istoričar ispravno primetio za period koji je 
neposredno prethodio I svetskom ratu: ’Modifikovano, kako bi moglo zameniti 
hrvatsko vođstvo srpskim, jugoslovenstvo je postalo nezvanična državna ideologija 
Petrove Srbije i bila je korišćena za pravdanje srpskih nacionalističkih aktivnosti 
u Makedoniji, Bosni i Hercegovini, te samoj Habzburškoj monarhiji’” (ibid.: 279).

U ovoj tački – mogućnosti adekvatnog diferenciranja brojnih varijeteta ideje 
jugoslovenstva početkom 20. veka, pa i njenih zastupanja u dnevnopolitičkim 
okvirima – dolazi do karakterističnog kamena spoticanja i ozbiljnog problema 
u istraživanjima ovog perioda: dakle, delom i Skerlićevog doprinosa. Na taj 
se problem u istoriografiji i danas upozorava i podseća (v. npr. Stojanović 
2017; Grubački 2024). Konsenzus postoji u pogledu stava da je 

„jugoslovenstvo kao ideologija, zapravo kao više različitih i međusobno kadšto 
suprotstavljenih ideologija, postojalo u vidu strukture dugog trajanja, te da je na-
stanak Kraljevine SHS bio barem u ideološkom pogledu solidno pripremljen od 
strane različitih južnoslovenskih intelektualaca” (Bakić 2004: 98; up. Трговчевић 
1986; Vahtel 2001).

Jugoslovenska ideja bila je, dakle, od samih početaka, koji svakako sežu dece-
nijama unatrag, heterogena, disperzivna i prijemčiva za različite nacionalne 
i/ili nacionalističke interese, politike i (ratna i teritorijalna) integrisanja i 
osvajanja, uključujući i ona etnički motivisana. Međutim, ona je posedo-
vala i emancipatorski potencijal, obećanje oslobođenja od prinudne vlasti 
velikih carstava, kao i tada u Evropi preovlađujuću ideju o „nacionalnoj 
modernizaciji” država, što sve nije zaobišlo ni paralelnu evoluciju ženskog 
pitanja. Uz to, ideja jugoslovenstva i projugoslovenski stav prelamali su se 
kroz individualna delovanja njenih zastupnika i zastupnica na različite i ne 
nužno transparentne načine, saobražavajući se ostalim aspektima njihovog 
angažmana i portreta, te proizvodeći polivalentne učinke u odgovarajućim 
kontekstima (v. npr. Vahtel 2001).

Jovo Bakić, koji, poput mnogih drugih istraživača, insistira na ogro-
mnom uticaju i reprezentativnosti „dvojice Jovana” (ibid.: 88) u tom pogledu 
– Cvijića i Skerlića – sklon je da u prvom prepozna znatno gorljivijeg (srp-
skog) nacionalistu od drugog. Prema njegovom sudu, Jovan Cvijić, „inače 
odličan naučnik”, jedan od osnivača lista Slovenski jug i upravnika istoime-
nog građanskog kluba, bio je čvrstih radikalno-demokratskih uverenja i „za 
razliku od Skerlića [...] zainteresovaniji za stvarni društveni život negoli za 



143

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

umetničke manifestacije jedinstva, iako ni njih nije odbacivao u propagiranju 
jugoslovenske ideje”; međutim, „suviše je vatreno J. Cvijić zastupao srpski 
nacionalizam da bi njegovo jugoslovenstvo moglo označavati nešto drugo 
do li, na prvom mestu, ojačanje srpstva” (ibid.: 159–160, istakla Z. S.; up. 
Трговчевић 1986; Duančić 2023).

S druge strane, Bakić u Skerliću – koga je, kako saznajemo od Vukosave 
Milojević, sam Cvijić poredio s „planinskim usovom” (Milojević 1937: 143) 
– prepoznaje tipičnog predstavnika kritičkog jugoslovenskog nacionalizma, 
suštinski neopterećenog „etničkim takmičenjem” i sklonog odmerenom, 
racionalnom i pragmatičnom pristupu jugoslovenskom pitanju (Bakić 2004: 
119, istakla Z. S.). Ipak, on dodaje da je „ekonomski aspekt jugoslovenstva u 
Skerlićevoj misli uglavnom bio zapostavljen na račun kulturnog i političkog”, 
što je dobar pokazatelj „koliko je nacionalizam, čak i kod najrealističnijih i 
najracionalnijih Balkanaca, bio u sferi osećaja, kulturnih, i posebno političkih 
težnji, a koliko je malo u njemu bilo ekonomske racionalosti” (ibid.: 135).

„Jugoslovenstvo je u Skerlićevoj interpretaciji uključivalo i Bugare, pod uslovom 
da se oni pridruže nedvosmisleno neprijateljskom stavu tadašnjih Srba protiv 
Austrougarske i Nemačke. Sve je podređeno velikoj nacionalnoj misiji namenjenoj 
Južnim Slovenima – gospodarenju Balkanom. Da bi se ta misija ostvarila, potrebno 
je brojno, ekonomsko, kulturno i politički ojačati, a to nije moguće bez jugoslo-
venstva. No, osim ove motivacije, kod Skerlića je bilo prisutno i jasno uviđanje da je 
pacifikaciju Balkana moguće ostvariti najpre putem jugoslovenstva. Naposletku, valja 
uočiti koliko su Skerliću bile strane sve iracionalno-romantičarske i reakcionarne 
ideologije […] U njegovoj misli je nacionalizam racionalna ideologija u onoj meri 
u kojoj je to uopšte moguće” (ibid.: 134, istakla Z. S.).

U takvoj atmosferi, ili pre – kako bi rekao Rejmond Vilijams [Raymond Wi-
lliams] – strukturi osećanja „Skerlićevog doba”, čiji je on bio strastveni pred-
stavnik s trajnim opredeljenjem protiv romantičarskog duha i za prosvetiteljsku 
misiju „oslobođenja i ujedinjenja”, insistirajući na kritičkom patriotskom 
pozicioniranju, ali uz prenebregavanje materijalističkih aspekata (istorije), 
odvija se i njegov angažman kako u književnoj i publicističkoj javnosti tako 
i u aulama Beogradskog univerziteta uoči Prvog svetskog rata. Paulina Lebl 
Albala u memoarima istrajno ističe Skerlićev gorljivi (književni) angažman, 
njegovu inače prepoznatljivu sklonost ka integrisanju nacionalnog i kulturnog 
pitanja, tj. utilitarističko shvatanje književnosti kao jednog od aspekata druš-
tvenog, političkog i nacionalnog preporoda.72 Isto čini i Vukosava Milojević, 
72	  Ovo vredi imati u vidu i u kontekstu (poimanja) književnosti u Ženskom pokretu i fem-
inističkoj štampi (međuratnog razdoblja) uopšte. Kako ističe Jelena Milinković, na primer, 



144

Zorana Simić

gradeći portret Jovana Skerlića kao višeslojan i kompleksan, ispunjen proti-
vrečnostima i aporijama, ali ne dovodeći u pitanje svojevrsnu avangardnost 
Skerlićevog lika i dela, ultimativno poistovećenih ili barem međusobno 
neodvojivih – „zanimljivo je bilo još pokazati kako njegovo delo predstavlja 
jednu organsku celinu, jer je Skerlića gurala na rad i u borbu uvek jedna ista 
pobuda: propagirati sociološku ideologiju, boriti se za njeno ostvarenje”, ističe 
autorka u predgovoru svoje studije (Милојевић 1937: 6).

Govoreći o „sociološkoj ideologiji” kod Skerlića, Vukosava Milojević ima 
u vidu barem dva fenomena: s jedne strane, prvenstvo sociologije u čitavom 
spektru (Skerliću) dotad poznatih naučnih disciplina, koje je on priznavao 
utoliko što je u političkom kultivisanju video preduslov svih ostalih (danas bi 
funkciju takve sociologije mogla da preuzme i politička teorija, odnosno po-
litičke nauke); s druge, prvenstvo „konteksta” nad „tekstom”, zagovaranje tzv. 
spoljašnjih pristupa u filologiji, književnoj kritici, istoriografiji i hermeneutici, 
rečju – Skerlićev veliki dug francuskoj intelektualnoj, pozitivističkoj tradiciji 
toga doba, na koji autorka istrajno ukazuje. Kao romanistkinja, i sama upoznata 
prevashodno s francuskim doprinosima studijama književnosti, Vukosava 
Milojević privileguje sličan metodološki dijapazon i (biografski) postupak: ona 
Skerlićev portret implicitno donosi u tenovskom maniru, težeći da osvetli u 
kakve uzajamne odnose stupaju rasa, sredina i trenutak u intimnoj biografiji i 
intelektualnom profilisanju Skerlića od ranog detinjstva do odraslog doba, ne bi 
li time temeljno pokazala zašto je i kako njegovo delo jedna „organska celina”.

Vukosava Milojević insistira na determinizmu i vitalizmu kao osnovama 
Skerlićevog svetonazora: „Skerlić je uvek veoma cenio zdravlje. I nije to bilo 
kod njega samo teorijski, iz determinizma; u njegovom divljenju zdravim, 
snažnim ljudima bilo je nečega nagonskog, ono je poticalo iz njega sasvim 
spontano” (Милојевић 1937: 14, istakla Z. S.); na formativnim socijalističkim 
uticajima porodičnog prijatelja Vase Pelagića, o kojima je na sledeći način 
svedočanstvo ostavio sam Skerlić: „I ono što će ostati od njega to nisu ni 
njegove knjige ni ideje, no živi primer koji je dao, primer nesalomljive volje 
i apostolske energije, puno saglasnosti između ideja i života, ceo jedan život 
stradanja završen mučeničkom smrću” (nav. prema ibid.: 19, istakla Z. S.); 
ili, rečima Vukosave Milojević, od Pelagića „je Skerlić takođe prvo čuo misao 
koja mu se tako duboko usadila u dušu, da su preporođaj društva, nauka o 

u Ženskom pokretu „književna praksa shvatana (je) kao jedan od načina borbe za ženska 
prava”, a isticala se „vaspitna i edukativna uloga (književnosti), što je uostalom bila njena 
tradicionalna funkcija u feminističkim tendencijama i organizacijama u Srbiji” (Милинковић 
2016: 118, 121).



145

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

društvenom uređenju, važniji od svega drugog”, tj. da je „sociologija stožer 
oko koga se sve nauke okretati moraju” (nav. prema ibid.: 20); potom, autorka 
posvećuje pažnju i formativnim uticajima Jovana Jovanovića Zmaja: „on je 
bio živo oličenje onakvog savršenog pesnika kakvog je zamišljao Skerlić. [...] 
I on ga nije mogao na više mesto postaviti nego što je učinio kada je rekao 
da je Zmaj za nas isto ono što i Viktor Igo73 za Francuze” (ibid.: 23); najzad, 
biografkinja insistira na devizi „Misliti kao skeptik, delati kao vernik” (Penser 
comme un sceptique, agir comme un croyant), koja je Skerliću bila bliska od 
đačkih dana do samog kraja života (ibid.: 26).

Pomno rekonstruišući Skerlićevo đačko doba, Vukosava Milojević 
usredsređuje se naročito na njegovo članstvo u družini Prve muške gimnazije 
„Nada”, u kojem prepoznaje težište, osnovne principe i pravce celokupnog 
daljeg Skerlićevog rada (ibid.: 28, passim). 

„On će biti oduševljeni pobornik narodnog oslobođenja i ujedinjenja, kao što su to 
bile prve generacije ’Srpske nade’ (1868–1872). Biće samo razlike između njegovog 
rodoljublja, obojenog socijalizmom, i rodoljublja naraštaja nacionalnih romanti-
čara. Ovi poslednji su snevali o Dušanovom carstvu iz narodnih pesama, a Skerlić 
i o unutrašnjoj slobodi naroda oslobođenog od tuđina, kao i o osmočasovnom 
radu i demokratizaciji umetnosti, o kooperativama, zadrugama, o prosvećivanju 
i o ekonomskoj nezavisnosti i blagostanju seljaka. To želeti narodu značilo je za 
Skerlića voleti ga trezveno, razumno, biti realista” (ibid.: 34).

Osvrćući se na potonje godine u Skerlićevom životu, Vukosava Milojević ističe 
pak da je „jedan od najvažnijih i najtrajnijih uticaja na Skerlića” bio „uticaj 
Svetozara Markovića”; „Svetozar Marković bio je najveća simpatija Skerlićeva 
i u politici i u književnosti. On je toj simpatiji ostao veran do kraja života” 
(ibid.: 36). Štaviše, razmatrajući Skerlićevu monografiju Svetozar Marković 
(Beograd, 1910), autorka dodaje:

„Skerlićeva knjiga, to je epski ispevana pesma, čiji je junak Svetozar Marković, koga 
je u svojoj duši Skerlić nosio još iz gimnazije, obožavajući ga. I za onoga ko dobro 
poznaje Skerlića, ta knjiga je i nešto drugo, a ne samo studija o čoveku koji je igrao 
važnu ulogu u duhovnom životu Srbije. Ona mnogo znači za poznavanje samoga 
Skerlića, jer je takoreći njegova ispovest. On je do te mere usvojio ideje i shvatanja 
Svetozara Markovića da, braneći ih i tumačeći ih, on brani i tumači svoje ideje i 
shvatanja u stvari” (ibid.: 37, istakla Z. S.).

Kao biografkinja, implicitno se svrstavajući u „one koji dobro poznaju Skerli-
ća”, Vukosava Milojević na ovom mestu eksplicira u čemu je srž diskurzivnih 
73	  O Igou će pisati i Paulina Lebl Albala.



146

Zorana Simić

strategija samog Jovana Skerlića kao biografa (Svetozara Markovića). Ona 
pronicljivo ukazuje na žanrovsku fluidnost pomenute monografije: poput 
palimpsesta, ona je naizgled koncipirana kao pomna, apologetska analiza 
intelektualnog profila biografisane instance, autorove „simpatije” Svetozara 
Markovića, ali je „u stvari” svojevrsna Skerlićeva autobiografija, „takoreći 
ispovest” biografa. U tom koraku, čitateljka studije Vukosave Milojević ne 
može da se ne zapita da li je ova „epski ispevana pesma” o „junaku” Jovanu 
Skerliću, koga biografkinja „obožava” i čiji rad očigledno poznaje do najsit-
nijih detalja, istovremeno i pritajena autobiografija, ispovest biografkinje; da 
li autorka, „braneći” Jovana Skerlića (od nadirućeg zaborava), zapravo „brani 
i tumači svoje ideje i shvatanja”.74

Brojni aspekti Skerlićevog profila koje Vukosava Milojević minuciozno 
razmatra značajni su kako za rekonstrukciju politika Srpskog književnog gla-
snika u periodu dok ga on uređuje tako i za razumevanje njegovog simultanog 
uticaja na studente i studentkinje Beogradskog univerziteta, među kojima su 
se našle i neke od prvih urednica Ženskog pokreta. Osim dosad pomenutog, 
opšteprepoznatog kritičkog/realističkog nacionalizma/patriotizma, Skerlićeve 
„trezvene ljubavi” prema narodu o kojoj govori Vukosava Milojević, „naciona-
lizma kao racionalne ideologije u onoj meri u kojoj je to uopšte moguće” – kako 
isti utisak formuliše Jovo Bakić – još jedan značajan aspekt može se prepoznati 
upravo u svojevrsnoj auto/biografiji Svetozara Markovića kao Jovana Skerlića.

„Pod Markovićevim uticajem on je postao feminista. Kad 1895. piše u Socijal-De-
mokrati o kod nas prevedenoj knjizi o ženskom pitanju od Vasilija Nemirovi-
ća-Dančenka, on daje istorijat ženskog pokreta u nas, i pritom pominje Svetozara 
Markovića: ’Njegov univerzalni genije ogledao se sa uspehom na svima poljima 
socijalnih nauka... Njegovom inicijativom prevedena je Potčinjenost ženskinja od 
Milja, on je sam napisao dubok i lep predgovor’.
	 Skerlićev ideal žene u to doba je Vjera Černiševskog iz romana Šta da se radi, 
kao i Marijana iz Novina Turgenjeva: ’Nema sumnje da je Vjera doista idealan tip, 
koji su mogle stvoriti samo plemenite inspiracije jednoga Černiševskoga; gotovo 
isto tako se može reći za Marijanu u Turgenjevljevim Novinama’.
	 On je u rukopisu ostavio, namenjen Socijal-Demokratu, izvod iz Bebelove 
knjige Žena i socijalizam, za koju ovde veli da je ’delo vrlo velike vrednosti, i koje 
je učinilo takoreći revoluciju u mišljenju o ženskom pitanju’. […]

74	  Odgovori na ova pitanja zahtevali bi „dobro poznavanje” same Vukosave Milojević: 
najpre temeljnu rekonstrukciju njenog lika i dela poput one koju ona sprovodi u slučaju 
Skerlića, a potom i čitanje ove monografske/biografske studije u tom, novom svetlu. Ipak, 
na osnovu same studije izvesno je da barem jedna epistemička, etička i kulturalna pozicija 
autorke prodire u sve aspekte biografisanja: hrišćanska, tj. perspektiva hrišćanske vernice.



147

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

	 Skerlić je uvek ostao veliki feminista, i voleo je i želeo da naša žena bude obra-
zovana, umna, da se duhovno razvija naporedo s muškarcima” (ibid.: 37–38, istakla 
Z. S).

Iz ovih pasaža o Skerliću kao feministi, aspektu njegovog portreta koji Vukosa-
va Milojević, za razliku od većine drugih aspekata, ne razmatra repetitivno i 
do tančina, a Bakić ni ne spominje, prepoznaje se karakteristična i obuhvatna 
geneza „ženskog pitanja” u drugoj polovini 19. veka na području današnje 
Srbije (v. npr. Столић 2015; Милановић 2020; Pantelić 2023). Za proboj 
feminizma u intelektualnoj i političkoj areni presudni su bili upravo doticiji 
Ujedinjene omladine srpske s idejama ruskih socijalista, prelomljenim bilo 
kroz književni bilo kroz esejistički diskurs, tj. s „plemenitim inspiracijama 
jednoga Černiševskoga” i njegovom knjigom Šta da se radi (1863). Osim toga, 
epohalno značajan bio je i promptni prevod Potčinjenosti žena (The Subjection 
of Women, 1869) Džona Stujarta Mila [John Stuart Mill], objavljen svega dve 
godine nakon izvornika, koji je čitaocima omogućio da se upoznaju i s profe-
minističkim idejama poniklim u znatno drugačijoj intelektualnoj tradiciji, u 
kontekstu britanskog liberalizma i utilitarizma. Najzad, dalekosežne posledice 
na istoriju feminizma tj. ženskog pitanja na ovom podneblju ostavile su i 
ideje nemačkog socijaldemokrate Avgusta Bebela [August Bebel], u raznim 
oblicima prisutne i u ženskoj i feminističkoj štampi međuratnog razdoblja, 
te u intelektualnoj javnosti Kraljevine SHS/Jugoslavije uopšte.75

I sam prodor zapadno- i istočnoevropske profeminističke misli u prostor 
današnje Srbije – literature, političke teorije, esejistike, kao i modela društvene 
agitacije – obeležen je, dakle, hibridizacijom i intenzivnim amalgamisanjem 
različitih, pa i suprotstavljenih feminističkih diskursa. Stoga se već tu mogu 
potražiti pretpostavke potonjih hibridizacija relacione i individualističke 
argumentacije feministkinja u međuratnoj Jugoslaviji. Zanimljivo je, uz to, 
da su pobrojane uticajne ideje i publikacije, zasnovane na načelnom profemi-
nističkom stavu, uglavnom isključivale autoreprezentaciju žena. Prvi doticaji 
s feminističkom intelektualnom i aktivističkom tradicijom bili su ne samo 
zasluga istaknutih muškaraca u domaćoj javnosti, poput Svetozara Marko-
vića, već i reakcije na kanon muških autora iz različitih delova Evrope (up. 
Столић 2015). Štaviše, i reprezentativna reprezentacija (nove) žene u fikciji 
prepoznata je u opusu Černiševskog i Turgenjeva, odnosno u oblikovanju 
njihovih protagonistkinja. Uz to, a što je barem podjednako značajno, za-
75	  Naklonjenost ovim idejama Skerlić je delio i s pripadnicima Mlade Bosne. Konstantin 
Babić je pod uticajem Černiševskog gradio nazore o odnosu muškaraca i žena; Dedijer 
1961: 85.



148

Zorana Simić

jednički imenitelj svih ovih vizija emancipovane žene bila je javna validacija 
ženskog rada, intelekta, obrazovanja i političke participacije. Model ženske 
emancipacije koji je Skerlić favorizovao i zastupao, ostajući „uvek veliki 
feminista”, podrazumevao je, kako ispravno zaključuje Vukosava Milojević, 
„da naša žena bude obrazovana, umna, da se duhovno razvija naporedo s 
muškarcima” (istakla Z. S.).

Ova naglašena „cerebralnost” ženskog pitanja (a „cerebralnost” je i načel-
no bila svojstvena Skerlićevom intelektualnom profilu) – usredsređenost na 
misaone potencijale žena kao racionalnih bića koja zavređuju dalje razvijanje, 
prosvećivanje, postajanje političkim subjektom „naporedo s muškarcima” 
(fuzija individualističke i relacione argumentacije) – ostaće jedno od važnih 
obeležja plediranja za emancipaciju žena i tokom međuratnog razdoblja, tada 
sve češće uključujući i autoreprezentaciju žena, tj. samih feministkinja. U 
istom periodu, naročito u feminističkoj štampi, dolazi i do brojnih značajnih 
doticaja s tekstovima i agendama drugih feministkinja širom sveta –  npr. s 
idejama Aleksandre Kolontaj [Aleksándra Miháйlovna Kollontáй] ili Klare 
Cetkin [Clara Zetkin] (v. npr. Бараћ 2014, 2015), potom do uvažavanja onih 
aspekata ženskog iskustva koji prevazilaze domen „racionalnog”, a izuzetno 
i do (u kontekstu prvog talasa feminizma anticipatorskog) holističkog pri-
stupa ženi kao ujedno političkom, telesnom i rodnom subjektu, svojstvenog 
Julki Hlapec Đorđević (v. npr. Slapšak 1996; Svirčev 2021; Koh 2023), kao 
i do beskompromisnog feminističkog angažmana Ksenije Atanasijević, koji 
takođe valja posebno istaći (v. Vuletić 2005, 2020; Lončarević 2015, 2021; Koh 
2023). Ipak, prosvetiteljski naglasak na obrazovanju, umnom kultivisanju kao 
preduslovu uspešne individualne političke subjektivizacije i participacije – a 
time, istovremeno, i kolektivnog nacionalnog i/ili kulturnog preporoda – u 
novoosnovanoj državi ostaće preovlađujuće uporište žena kao grupe.

4.3.2. Prosvetiteljska (urednička) misija Ženskog pokreta

U ovakvoj konstelaciji, te u ocrtanoj medijatorskoj ulozi Jovana Sker-
lića, prepoznaje se, potencijalno, i uticaj na načelna pozicioniranja urednica 
ženske i feminističke štampe u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, barem kad je reč 
o beogradskim časopisima/redakcijama.

„Posle ranih Dositejevih ideja, feministički emancipatorski diskursi u srpskoj 
javnosti javljaju se prvi put 60-ih godina 19. veka u sklopu socijalističkih ideja 
Svetozara Markovića, u glasilima Ujedinjene omladine srpske, i upravo se ona 



149

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

mogu smatrati pretečama kasnijih feminističkih glasila u 20. veku. Matica i Mlada 
Srbadija, ali i zabavno-poučni Javor, u svom tretmanu tzv. ženskog pitanja daleko 
više korespondiraju sa dvadesetovekovnim glasilima Ženski pokret, Jugoslovenska 
žena i Žena danas nego što to čine ženama namenjeni devetnaestovekovni listovi 
Vospitatelj ženski, Srpkinja, Posestrima, Domaćica i Ženski svet (Андоновска, 
Бараћ 2012: bez paginacije).

Dakle, proces etabliranja urednica feminističke štampe neretko je podrazu-
mevao i distanciranje ili otvoreno suprotstavljanje ne samo dnevnoj štampi 
već i (visokotiražanoj) ženskoj štampi u užem smislu i njenim urednicama. 
To je jedan od važnijih i podsticajnijih uvida kad su posredi razmatranja 
periodike i pozicioniranja njenih urednica u Kraljevini SHS/Jugoslaviji. O 
tome dobro svedoči primedba Pauline Lebl Albale, koju ova autorka iznosi 
u tridesetim godinama 20. veka:

„Ali ne samo šaljivi listovi, nego i velika, ozbiljna dnevna štampa, spremna je u 
svakoj prilici, naročito donoseći izveštaje sa sudskih rasprava ili sa sednica i skup-
ština ženskih društava, da svoju reportažu stilizuje tako da bi izazvala podsmeh ili 
prezir za mentalitet i delatnost žena. I sve to skupa podražava neprestano uverenje 
širokih masa da žene ne treba uzimati ozbiljno, da su one tašta, plitkoumna stvo-
renja, nestalna i ćudljiva, verolomna, izveštačena, beskrajno radoznala i površna, 
u najboljem slučaju samo nadri učena i nadri emancipovana, nesposobna da i 
jednom poslu priđu temeljno i razumno, i da njih svojski mogu zainteresovati 
samo propisi za šminku i modne revie, ili, u najboljem slučaju, recepti za dobru 
kujnu” (nav. prema Stefanović 2000: 127–128). 

Naznačeni proces naročito je uočljiv u samim počecima izlaženja časopisa 
Ženski pokret, u doba dok je, nakon Zorke Kasnar, na poziciji nominalne 
urednice Katarina Bogdanović, a među članicama redakcije Paulina Lebl 
Albala, koja je s njom de facto uređivala ovaj list. U tim, prvim godinama 
časopisa, u pomenutom „duhu optimizma” koji je provejavao kolektivnim 
inicijativama žena nakon Prvog svetskog rata, a uporedo s internacionalnim 
umrežavanjima, najborbenije i najotvorenije zastupa se politika oličena 
nazivom Društva za prosvećivanje žene i zaštitu njenih prava. Najpre, pro-
svetiteljski diskursi nesumnjivo su privilegovani u odnosu na one koje bismo 
mogli nazvati (neo)romantičarskim; samim tim, racionalizam dominira nad 
iracionalizmom, koji se, kao i kod Skerlića, načelno poistovećuje s reakcio-
narnošću (i ovde treba tragati za objašnjenjima spora saradnica Društva sa 
Zofkom Kveder Demetrović i drugim aktivistkinjama prethodnih genera-
cija, odnosno s Narodnim ženskim savezom); zatim, politička partipacija i 
zaštita (građanskih) prava žena, kao osnovni ciljevi uredništva, diktiraju i 



150

Zorana Simić

usmeravaju sadržaje, diskurzivno, žanrovsko, (inter)medijalno i formalno 
oblikovanje lista; shodno tome, snažan intelektualizam i didaktički impuls 
objedinjuju širok korpus priloga, te se tako formira upadljiva, u literaturi i 
dosad isticana, ozbiljnost publikacije.76

Drugim rečima, krucijalni aspekti uredničke politike časopisa Ženski 
pokret u inicijalnom periodu, u vreme dok iza njega svojim imenom stoje Ka-
tarina Bogdanović i pomenuti književni odbor (1920–21), jesu prosvećivanje 
(socijalno deprivilegovanih / neobrazovanih) žena, borba za žensko pravo gla-
sa i punopravno uključivanje žena u zakonske okvire i političke tokove javnog 
života novoosnovane države, odnosno reformistički sifražetski angažman. 
Kako ističe Lela Vujošević, „Katarina Bogdanović, kao zagovornica takozva-
nog građanskog feminizma, rešavanje pitanja rodne ravnopravnosti smešta u 
široku platformu sveobuhvatnog društvenog preobražaja” (Вујошевић, 2018: 
bez paginacije), što je karakteristično i za njene tadašnje saradnice, zasnivajući 
svoju agendu na pacifističkim pobudama i opštoj humanističkoj argumen-
taciji, s primesama socijalističkog i/ili socijaldemokratskog pozicioniranja. 
Ta se pozicija borbeno nagoveštava već u programskom, uredničkom tekstu 
Katarine Bogdanović „Značaj i potreba lista” (Ženski pokret, 1/1920), u kom 
se izlaže „svojevrsna etika delovanja, odnosno propagandni ciljevi. Ključne 
reči jesu dužnost, odgovornost, inicijativa i solidarnost”; sledeći imperative u 
skladu s kojima je tad živela i delovala i sama Katarina Bogdanović, „žena bi 
trebalo da osvesti svoju dužnost da se emancipuje, da prihvati odgovornost za 
dinamiku njenog ostvarivanja, poduzima inicijativu u tom smeru i solidariše 
se, odnosno udružuje sa drugim ženama” (Милинковић, Свирчев 2019: 18, 
istakla Z. S., up. Simić 2021).

„Pre svega, naša žena je očevidno ne samo zapostavljena u javnom životu kao gra-
đanin, nego i prilično zanemarena u društvu kao ličnost. Kad ovo kažem, ja imam 
na umu žene iz svih slojeva društvenih: većinom nepismene, u praznovericama 
ogrezle seljanke, mnoge polupismene i predrasudama sputane malograđanke, i 
gdekoje poluobrazovane ili samo dekorativno obrazovane gradske dame. Istina, mi 
vidimo da ni s muške strane kod nas ne izgleda sve sjajno, da još uvek ima ogro-
man broj naših ljudi nepismenih, polupismenih i poluobrazovanih, bez dovoljne 
spreme za posao koji vrše, i bez ikakve lične zasluge za prava koja uživaju. No mi 

76	  „Odričući se uključivanja slike (fotografije, crteža, fotografskih reprodukcija slika) u 
vizuelni identitet časopisa, zbog programske ’ozbiljnosti’ i potrebe da se razlikuje od ilustro-
vanih ženskih magazina, Ženski pokret je sebi uskratio mogućnost razvoja multimedijalne 
varijante ženskog portreta. Činjenica da je za sve vreme izlaženja časopis imao svega nekoliko 
multimedijalnih portreta jasno govori o tome da su njegove urednice svesno odbile vizuelnu 
efektnost i privlačnost u korist ozbiljnosti i intelektualnog elitizma” (Бараћ 2015: 139).



151

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

znamo koliko je to za osudu i kod njih, pa nismo rade da im podražavamo i na taj 
način povećavamo broj nespremnih i nesavesnih javnih radnika i neobaveštenih 
glasača. Mi, naprotiv, moramo tražiti primera za ugled među onima koji su u muškim 
redovima najbolji, i nastojati da naša ravnopravna žena i vrednoćom, i savesnošću, 
i stručnom spremom uvek odgovara svome položaju. Ovim je našem listu određena 
prva i glavna zadaća; da prikladnim člancima utiče na stvaranje uslova i pobuda 
za redovnu pojavu takve žene koja sve sposobnosti svoje razvija i ulaže ih u posao, 
i nikada ne propušta da čini svoju dužnost” (Богдановић 1920а: 6, istakla Z. S.).

Nije bez značaja i zanimljivosti što uredničku kontrolu nad ovakvom mo-
bilizacijom žena kao grupe preuzima upravo Katarina Bogdanović, samo 
deceniju ranije izvrsna studentkinja, ali isto tako, uz Paulinu Lebl, i nesporna 
miljenica profesora Jovana Skerlića. I njen portret, kako će se pokazati, mogao 
bi se, poput Skerlićevog, graditi upravo oko ose „dužnost, odgovornost, ini-
cijativa i solidarnost”. Štaviše, deviza „Misliti kao skeptik, delati kao vernik”, 
kojom se vodio Jovan Skerlić, u potpunosti korespondira i s likom i delom 
Katarine Bogdanović. To naročito dobro pokazuje čitalačko/istraživačko 
ukrštanje njenih dnevnika/memoarskih beležaka, s jedne, i javne bibliografije, 
odnosno publikovanih tekstova, s druge strane. Važno je, međutim, istaći 
da je to očigledno i pre nego što Katarina Bogdanović postaje studentkinja i 
ostvaruje saradnju sa Skerlićem, što govori u prilog tome da je između njih 
dvoje kasnije naprosto moglo da dođe do izvesnog prepoznavanja srodnih 
afiniteta i stavova.

Osim toga, mogućnost delimičnog doticaja Katarine Bogdanović s fe-
minističkim idejama i posredstvom Jovana Skerlića kao (biografa) Svetozara 
Markovića (a sama Katarina Bogdanović je cenila Svetozara Markovića), 
otvara nove hipoteze za dalja istraživanja. Kolektivistički impuls propagande 
u smeru profeminističkih socijalnih reformi, ali i kritički patriotizam / kritika 
aktuelnog monarhijskog režima i parlamenta u ranim dvadesetim godinama 
– na kojima Katarina Bogdanović kao urednica i autorka priloga u Ženskom 
pokretu nije štedela – figuriraju, između ostalog, kao potencijalno mesto 
kontinuiteta s predratnom građanskom inteligencijom / univerzitetskom 
javnošću Beograda, barem ukoliko je reč o kompleksnom uticaju Jovana 
Skerlića s jedne, te o izvesnoj (diskurzivnoj) atmosferi, s druge strane.

Naime, i samoj Katarini Bogdanović, a i drugim saradnicama časopisa u 
prvim godinama Ženskog pokreta, bio je blizak diskurs zasnovan na opoziciji 
bolesti i zdravlja (up. Kolarić 2017; Barać 2021). Ova pojava manifestovala 
se višestruko. Najpre, ona je prisutna na najdoslovnijem nivou, kao trezvena, 
kritičkopatriotska agitacija u smeru poboljšanja zdravstvenih i socijalnih 



152

Zorana Simić

politika, s naglašenim rodnim dimenzijama usled suočavanja s veneričnim 
bolestima, posledicama prostitucije, problemom abortusa, a u skladu s ranije 
ocrtanim demografskim i socioekonomskim problemima u Kraljevini. Moglo 
bi se čak tvrditi da je „ekonomska racionalost”, na čiji nedostatak kod Sker-
lića ukazuje Jovo Bakić (Bakić 2004: 135), u zadnjem planu i kod urednica 
Ženskog pokreta, pošto se časopis prvenstveno obraćao intelektualkama iz, 
uslovno rečeno, srednje klase, premda su urednice u praksi veoma polagale 
i na neposredan kontakt s pripadnicama najnižih društvenih slojeva i nji-
hovu emancipaciju, o čemu je posvedočila i vlasnica lista Milica Dedijer. 
O neophodnosti i mogućnostima prevazilaženja ukorenjenih predrasuda, 
sujeverja, skepse i nepoverenja u medicinske prakse i progres, u karakte-
ristično prosvetiteljskom diskurzivnom ključu, sama Katarina Bogdanović 
piše u tekstu indikativnog naslova „Naše najpreče potrebe” (Ženski pokret 3, 
1921, istakla Z. S.).

Potom, prosvetiteljska agenda istovremeno je podrazumevala i me-
taforizaciju pojmova bolesti i zdravlja, njihovo apstrahovanje i transfer u 
opštu percepciju društvenih pojava, i obratno. U tom smislu, oni su dobijali 
naglašene etičke i političke, ujedno pacifističke konotacije. I tu bi se mogli 
potražiti odjeci gorljivog Skerlićevog angažmana, pošto su, rečima Vukosave 
Milojević, „snaga, zdravlje, uvek oduševljavali Skerlića” (isto to potvrđuje i 
Klara Skerlić u svojim memoarima).

„Kod njega je pojam o duševnom i duhovnom savršenstvu vezan sa pojmom o 
telesnom zdravlju. Kao što je telesno zdravlje izraz snage i harmonije, isto tako 
su i moral i jak pravilan razum po svojim osobinama slični telesnom zdravlju, 
odnosno izražavaju takođe snagu i harmoniju. Zdrav i mlad narod ima i zdravu 
književnost. Govoreći o hrvatskom dekadentskom pesništvu, on ovo veli o francu-
skom narodu, što zbilja izgleda neočekivano u Skerlićevim ustima: ’Dekadentska 
umetnost, fosforescencija truleži, daje se razumeti kod Francuza, naroda umornog, 
starog, preživelog’. Pa dodaje: ’Ali kod nas, mladog, svežeg naroda koji tek počinje 
da živi, ne’” (Милојевић 1937: 127).

U tekstu „Ženska politička prava” (Ženski pokret, 3/1920) – u čijem su fokusu 
„praktična pitanja” i posledice prodora žena u javnu sferu – diskurzivne stra-
tegije kojima se Katarina Bogdanović služi u težnji da iznese argumentaciju 
o neophodnosti uključivanja žena u političku arenu, odnosno biračko polje, 
zasnivaju se upravo na dihotomijama zdravo/bolesno i čisto/prljavo, koje 
figuriraju kao sinonimi za trezveno/dekadentno, a time i napredno/reakci-
onarno. Budući da je ženska „politička svest za sada većinom tabula rasa”, 
nasuprot onoj muškoj koja se „baš i nema čime podičiti” i zahvaljujući kojoj 



153

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

„sav naš politički život odista liči na neku opasnu i ružnu epidemičnu bolest” 
(Богдановић 1920b: 12–13; istakla Z. S.), Katarina Bogdanović rešenje pro-
nalazi upravo u čistoti i zdravlju koje ona smatra inherentnim ženama kao 
potencijalnim političkim subjektima, ujedno akterkama političkog života 
(up. Simić 2021).

Takva argumentacija Katarine Bogdanović zasniva se, avant la lettre, na 
ideji o feminizaciji politike, koja u političkoj teoriji postaje relevantna i podjed-
nako sporna decenijama kasnije, ostajući takva i danas (v. npr. Roth, Baird 
2017). Autorka nagoveštava da je „muška arena” dnevne politike ne samo 
nedovoljno inkluzivna već i izrazito mačistička, zbog čega je neophodna takva 
reforma koja ne bi podrazumevala puko osvajanje biračkog prava žena već i 
korenite etičke promene mehanizama „političkog života” (i ovde se zdravlje 
uspostavlja kao etička i estetička kategorija – bolest je ružna i kužna). U ovoj 
tački, Katarina Bogdanović ponavlja karakterističnu omašku mnogih svojih 
prethodnica/ka, savremenica/ka i sledbenica/ka, poistovećujući unekoliko 
ženske subjekte s feminističkim. Međutim, ona bez dileme implicira da je 
za celovito postajanje subjektom neophodna moć delanja u svim aspektima 
vlasti, pristup pozicijama upravljanja i odlučivanja, tj. istinski demokratsko 
političko ustrojstvo. Ujedno, ovom tezom anticipira se problematika političke  
(auto)reprezentacije žena i drugih marginalizovanih društvenih grupa, kao i 
još uvek goruće pitanje njihove političke participacije, te njenih potencijalnih 
učinaka u „ozdravljenju”, „oplemenjivanju” postojećeg represivnog političkog 
poretka (v. npr. Phillips 1998; Sapiro 1998; Tronto 2005).

Katarina Bogdanović nije opterećena onakvim „zdravljem i snagom mlade 
nacije” kakve Skerlić deceniju ranije priželjkuje, diskurzivno oblikuje i antici-
pira. Sudeći prema svim dostupnim biografskim/bibliografskim izvorima, ni 
tada, kao ni pre ni posle toga, nju dubinski nisu interesovali „plemenski” oblici 
društvenih zajednica, etnicitet, nacionalizam – ni u natruhama. Međutim, 
ona naslućuje da su postojeće nacionalne politike diskriminatorne, da obiluju 
preprekama i ograničenjima koja su ujedno rodno specifična, feminizujući na 
taj način i sam politički doprinos svog profesora Jovana Skerlića, s jedne, a 
denacionalizujući predratnu tradiciju „ženskog pitanja”, s druge strane. Taj me-
hanizam istovremene denacionalizacije i feminizacije politike može se osvetliti 
i u prilozima drugih autorki u prvom, na izvestan način programskom broju 
časopisa Ženski pokret – na primer, u uvodnom tekstu Zorke Kasnar:

„Ističući politička prava na prvo mesto, kao jednu od najbitnijih potreba za moguć-
nost rešavanja svih ostalih pitanja, ne znači ni u koliko da žena danas smatra kao 



154

Zorana Simić

svoju najpreču dužnost da strmoglavce upadne u vrtlog našeg nezdravog političkog 
života i da joj je topla želja da u našoj Skupštini svojom vikom pojača onu opštu 
larmu vrlo čestih, hučnih i besplodnih debata. Ne, njoj su politička prava hitno 
potrebna da u parlamentu vapajem za opstanak svoj, svoje dece i svoje kuće odvrati 
diskusiju sa beskrajno dugih i potpuno beskorisnih stranačkih razmirica i dovede 
ih na jedno zdravije zemljište. Svejedno je u koju će stranku žena ući, ona ima da 
ostane svesna svoje uloge i da kroz svaku partiju, ma u kojoj se nalazila, istakne na 
dnevni red svoj ženski program, zajednički svim ženama. Pomoću tog zajedničkog 
ženskog programa ona će moći da širi pacifizam i u unutarnjoj i u spoljnoj politici. 
Ta želja za mirom koja omogućava opstanak i razvijanje njenoj deci, ima da je uz-
digne iznad sitničarskih stranačih borbi” (Каснар-Караџић 1920: 5; istakla Z. S.).

Progovarajući u ime kolektiva, žena kao grupe okupljene oko Ženskog po-
kreta, Kasnar preuzima i iznosi karakterističnu relacionu argumentaciju 
koja kulminira „vapajem za opstanak svoj, svoje dece i svoje kuće”, dotiče 
se problema (socijalnog) materinstva, te uporno insistira na radikalnom 
karakteru građanskog feminizma propagirajući „ženski program” koji je 
nužno „zajednički svim ženama”. Ovaj program neodvojiv je od pacifističkih 
ciljeva – feminizacija (dnevne) politike uključuje i pacifikaciju parlamentarnog 
sistema vladajućeg režima, a ona se i smatra mogućom jedino na temelju 
pola/roda, odnosno inkluzije nevidljivih političkih subjekata. Pri tom, sa-
svim u suprotnosti kako s predratnim tradicijama ženskog grupisanja tako 
i s uredničkim angažmanom prethodnice Zofke Kveder Demetrović tokom 
i neposredno nakon Prvog svetskog rata, ovde se gorljiv nacionalistički an-
gažman, a kamoli onaj etnocentričan, ne podrazumeva.

U prvom prilogu koji je u Ženskom pokretu objavila sama Katarina 
Bogdanović, ni „materinska argumentacija” pak ne eskalira u „vapaju”, ali 
zadržava taktički značaj:

„No mi tu očekujemo istina spore ali nesumnjive promene na bolje, ako svest o duž-
nosti kod žene razvijemo tako da je ona i primerom i živom reči ume prenositi na 
mlađe naraštaje, sa kojima kao mati u porodici, i kao vaspitač i nastavnik u školi, 
češće dolazi u dodir i dublje prodire u dušu nego čovek. Stvaranjem takvih sposobnosti 
koristiće naš list mnogo više nego da zapodeva beskrajne debate o tome, jesmo 
li mi danas na pravom putu ili u zabludi kad zahtevamo više građanskih prava i 
šire polje rada nego do sada. Ubeđivati one koji očevidno neće da budu ubeđeni 
značilo bi za nas gubiti vreme, pošto se naše pitanje može povoljno rešiti i bez njih.
[...] Pošto mi zastupamo gledište da na današnjem stupnju civilizacije treba imati 
sasvim drugačije pojmove o ženi, to ćemo, uporedo sa orijentacijom ženskih spo-
sobnosti u boljem pravcu, uticati i na stvaranje novoga javnog mnenja o njoj, – i to 
će po svoj prilici da bude naša najteža zadaća i najsporiji uspeh. Posao će nam biti 



155

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

olakšan ako prethodno ubedimo ženu da srazmerno povećanim zahtevima i širem 
polju rada raste i njena odgovornost u društvu; da je istina teško biti zapostavljen 
član utvrđenoga društvenog poretka, ali još teže je postati odgovoran saučesnik 
za sve što biva u sadašnjosti i što se priprema za budućnost. Ona će tada shvatiti 
sve zamašne i dalekosežne posledice svoga ravnopravnog položaja, a pokazaće 
i dovoljno ambicije da razuveri neke zloslutne proroke današnje, kojima se već 
priviđa reakcija u politici i obaranje svih kulturnih vrednosti, čim žene prodru u 
sve one oblasti rada i znanja gde se do sada kao vođe i tvorci isticali samo ljudi” 
(Богдановић 1920a: 7; istakla Z. S.).

Časopis Ženski pokret, na čelu s Katarinom Bogdanović kao urednicom, od 
samog početka konstituiše se, dakle, ne samo kao glasilo/organ (Društva) za 
prosvećivanje žene i zaštitu njenih prava već i kao platforma za izražavanje kri-
tičkog patriotskog, ujedno antirežimskog stava. To potvrđuje i dopunjuje uvide 
Isidore Grubački o neopravdanoj depolitizaciji ili previđanju dnevnopolitičkih 
pozicija tzv. građanskih ili liberalnih feministkinja u Kraljevini SHS. I za Kata-
rinu Bogdanović i za druge „međuratne liberalne feministkinje država je bila 
glavni okvir funkcionisanja, ali ujedno i centralni predmet kritike” (Grubački 
2021: 19). Takođe, iznova se ističe značaj socijaldemokratskog pozicioniranja 
Ženskog pokreta, na koji je ukazala Miroslava Malešević (v. Malešević 2007: 13).

O diskursu Katarine Bogdanović moglo bi se, i u ovom slučaju i povodom 
drugih njenih publikovanih tekstova namenjenim (intelektualnoj) javnosti, 
razmišljati kao o opreznom, odmerenom i uzdržanom – meta kritike definisa-
na je fluidno i široko, ličnih invektiva ili direktnih ukazivanja na partikularne 
probleme nema. Međutim, načelan negativan odnos urednice prema državi 
nesumnjiv je i neupitan. Premda s feminine margine (periodičke) javnosti, 
bez prava na glas i učešće u političkom i parlamentarnom životu, za koji je i 
u teoriji bila vrlo zainteresovana, Katarina Bogdanović nedvosmisleno progo-
vara o nezadovoljstvu postojećim stanjem stvari u tek osnovanoj Kraljevini, 
pozicionirajući se na taj način i kao kritičarka režima. Uz to, premda je njena 
pozicija urednice mogla da joj dopusti da taj stav izrazi u manje ličnom obliku, 
u nepotpisanim (uvodnim) člancima, ona iza njega stoji imenom i prezimenom.

To, međutim, ne znači da je uređivanje Ženskog pokreta u prvim godina-
ma bila njena isključiva zasluga – daleko od toga. Memoari Pauline Lebl Albale 
i u tom koraku pružaju dragocena svedočanstva. Albala ostavlja zapise koji 
potvrđuju da u slučaju Ženskog pokreta ne može biti govora o harizmatskom 
urednikovanju i nespornom privilegovanju individualnih figura/pozicija; 
ovaj časopis od početka je bio kolektivan i kolektivistički projekat, i upravo 
takav bio je celokupan proces njegovog uređivanja. Pritom je, između ostalog, 



156

Zorana Simić

kako je već i sugerisano, sama njena uloga bila od velikog značaja, pošto je 
za vreme okupacije, boraveći u Švajcarskoj, Paulina Lebl samostalno sticala 
feminističko obrazovanje iz inostranih (ženskih/feminističkih) časopisa te 
tako „postala ekspert po tim pitanjima” (Lebl Albala 2005: 263).

„Od opštih poslova u našoj zemlji, verovala sam u to doba da jedino feminizam 
spada u moj delokrug. Od onih dana pod okupacijom kad se u meni probudilo 
interesovanje za feminističke probleme preko časopisa Zofke Kveder, ja sam ne-
prestano pratila pažljivo ta pitanja kroz stupce švajcarskih novina. [...] I kada mi 
je Zora Kasnar, odmah posle Oslobođenja, počela javljati o snažnom pokretu što 
je nastao među ženama u našoj zemlji u cilju zadobijanja političkih prava, ja sam 
taj pokret radosno pozdravila, i pružila mu aktivnu saradnju šaljući redovno Zori 
razne sugestije, potsticaje i uputstva. Misli i pisma koje smo tada izmenile nas dve 
– ako su, slučajno, sačuvani u ovom ratnom slomu, mogu lepo ilustrovati početke 
organizovanja feminističke delatnosti u Beogradu” (ibid.).77

Ovaj proces razmene i saradnje nastavljen je i po povratku Pauline Lebl iz 
Švajcarske u Beograd, kada se ona, nakon okupacije, pridružuje koleginicama 
i u prostorijama Društva za prosvećivanje žene i zaštitu njenih prava (Druga 
ženska gimnazija). Štaviše, Paulina Lebl postala je i sekretarka udruženja, 
a, iz njene naknadne perspektive, u delovanju Društva „reč je bila o raznim 
zahtevima za izjednačenje žena i muškaraca u njihovim prinadležnostima, u 
političkim pravima, a naročito o osnivanju domaćičkih škola po selima” (ibid.: 
269: istakla Z. S.). Ovaj navod dodatno ističe senzibilitet uredništva Ženskog 
pokreta i za položaj seoskog ženskog stanovništva i žena iz nižih staleža, koji 
na nivou samog časopisa, za razliku od delovanja Društva, nije toliko izražen. 
Međutim, Paulina Lebl Albala dodaje i sledeće:

„Mnogo radije no sednicama, prisustvovala sam uređivanju samoga lista Ženski 
pokret, čiji sam bila član uređivačkog odbora. Dobar deo poslova oko tog uređivanja 
svršavala sam sama, kao odani saradnik moje starije prijateljice s univerziteta, a sadaš-
nje koleginice na gimnazijskom radu, Katarine Bogdanović” (ibid.: 270, istakla Z. S.).

Rečima Pauline Lebl, njih dve su se tada dodatno zbližile i ostvarile plodnu 
saradnju, što je bio preduslov i za koautorsko pisanje udžbenika Teorija 
književnosti, koje će ubrzo uslediti. U toj tački, uspostavlja se nov kontinuitet  
na liniji Univerzitet u Beogradu – Ženski pokret / Ženski pokret – Druga 
ženska gimnazija. A priča o koautorskom udžbeniku, i radu ove dve urednice 
časopisa u oblasti književnosti uopšte, iznova nas vraća u aule Beogradskog 
univerziteta.

77	  Nažalost, ta prepiska nije sačuvana.



157

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

4.3.3. Skerlić(i) urednica i saradnica Ženskog pokreta i 
 pogled Klare Skerlić

„Istina je ono što je rekao Jovan Cvijić: ’Jovan Skerlić stvaran je veko-
vima’...”, zaključuje Vukosava Milojević u svojoj monografskoj studiji, u 
duhu koji njom u celini i provejava (Милојевић 1937: 211). Ako je suditi 
po konstrukciji „(mog) Skerlića” koju nam u svojim publikovanim sećanji-
ma zaveštava (v. npr. Lebl Albala 2005: 224), s ovim uvidom u potpunosti 
je, do samog kraja života, mogla da se složi i Paulina Lebl Albala. Kako 
je već istaknuto, nijedna od ovih dveju autorki u apologetskom isticanju 
epohalnog Skerlićevog nasleđa, ali i (sopstvenog) duga prema Skerliću 
kao uzornoj ličnosti višestrukih habitusa, nije, s jedne strane, usamljena. 
Međutim, za razliku od mnogih naučnika, istraživača, istoričara koji će 
decenijama nakon Skerlićeve smrti, pa i danas, takođe odavati počast 
ovom intelektualcu kao onom koji je zadužio čitav kolektivitet (nacionalne 
studije književnosti, književnu kritiku, istoriografiju, periodiku, istoriju 
ideja), Vukosava Milojević i Paulina Lebl Albala, s druge strane, čine to 
isto kroz prizmu unekoliko intrigantnijeg auto/biografskog „ja”. U isti 
mah, njihova svedočanstva zanimljivo je i podsticajno jukstaponirati s 
onima koja u svojim memoarskim zapisima ostavlja Klara Skerlić, jedina 
supruga Jovana Skerlića i jedna od njemu najbližih osoba, a koje je, pod 
naslovom Moj život sa Jovanom Skerlićem: memoari, priredila Slavica 
Garonja Radovanac (v. Скерлић 2021).78

U nameri da konstruiše „ozbiljnu”, verodostojnu, naučnoistraži-
vačkom aparaturom i različitim izvorima potkrepljenu monografiju o 
Jovanu Skerliću (primarna i sekundarna literatura, iskazi svedoka epohe, 
porodice i prijatelja, i slično) odnosno njegovu biobibliografiju, Vukosava 
Milojević osvrće se na Skerlićev rad u koji ona sama, činjenično, nije bila 
neposredno involvirana, težeći diskurzivnom odsustvu svog subjektiviteta, 
ispoljavajući sebe isključivo kroz hrišćansku argumentaciju i svetonazor, 

78	  U osvrtu na ovu monografiju, Dragana Vukićević pledira za istraživanja nasleđa Jovana 
Skerlića s fokusom na studijama kulture, tj. za istraživački poduhvat čiji bi cilj bio „da osvetli 
život i delo jednog od najznačajnijih i najuticajnijih kritičara srpske književnosti Jovana 
Skerlića iz ugla onih tekstova koji su bili skrajnuti (zaboravljeni), koji nisu ušli u polje njegove 
bilo pozitivne bilo negativne reaktualizacije. Zato bi istraživački fokus bio pomeren sa ra-
zumevanja mesta Jovana Skerlića u književnoj istoriji prema privatnoj sferi a time proširena 
istraživačka građa na marginalizovane tekstove: pisma, svedočenja, dnevnike, memoare...” 
(Вукићевић 2023: 69–70). Ovi delovi knjige, posvećeni Skerliću, pružaju načelni doprinos 
i potencijalne smernice upravo jednom takvom (budućem) istraživanju.



158

Zorana Simić

ali uz gotovo maksimalan mogući privid pouzdane distance autorke/
biografkinje. Ona, naime, o Skerliću i njegovom delu govori do te mere 
ubedljivo, uz tako podrobno poznavanje „materijala” i spontano posezanje 
za njim kao „dokaznim”, uz takve montažne tehnike dokazivanja, da se 
implicitni čitalac njene studije može rekonstruisati barem na dva načina: 
i kao neko koga je potrebno ubediti u značaj ostavštine Jovana Skerlića, 
odnosno opasnost (od) njenog zaborava, i kao neko ko se suptilno navodi 
da poveruje u ekskluzivitet autorkine vizure, u legitimitet zasnovan na bli-
skom poznavanju predmeta biografisanja iz daljine, na gotovo prijateljskoj 
prisnosti s objektom istraživanja – koju biografkinja, međutim, u praksi 
nije bila ostvarila.

Autorske strategije Vukosave Milojević, iz perspektive naratologije ili 
teorije žanra, naročito su zanimljive u onim trenucima kad se jukstaponira 
„javni” i „privatni” Skerlić, Skerlić-za-javnost i Skerlić-sobom-samim (a u 
svakom slučaju i Skerlić-Vukosave-Milojević).

„Zatim, takav je bio takođe i što mu je to ležalo u prirodi. Kao živ, nestašan 
dečko, dolazio je iz igre ne samo razbijene glave, već i pocepan, isprljanog odela. 
On nije bio od one tihe, mirne dece koja mogu da ostanu namođene lutkice. 
A docnije, nenaučen na to odmalena, on nije imao ni smisla, a ni vremena da 
se time bavi. Za njega je unutrašnji život bio toliko važan, toliko je bio obuzet 
i zauzet njime, i radom uopšte, da je vrlo mogućno da nije ni primećivao kako 
je obučen” (ibid.: 27).
„Govoreći to Skerlić je bio iskren, za njega lirika nije imala dubljeg smisla i on 
nije bivao pristrasan kad je nepovoljno ocenjivao lirskog pesnika, već zatvoren za 
lirske lepote” (ibid.: 43).

Usled ovakvih i sličnih intervencija, čestih u biografskom postupku Vukosa-
ve Milojević, čitaocu ne samo da postaje jasno kako je ona Skerlićev opus 
zaista do tančina, gotovo naizust poznavala, već se u istom čitaocu neretko 
formira utisak da je na takav način poznavala i njega lično, njega u poziciji 
autora „od krvi i mesa”.

Paulina Lebl Albala se pak o Skerliću ni ne trudi da piše nepristrasno 
i „izdaleka”. Razumljivo, pošto nam ona ključna svedočanstva o Skerliću 
ostavlja iz prve ruke, kao njegova nekadašnja cenjena studentkinja, saradnica 
i, ne manje važno, miljenica („I Skerlićeva naklonost činila me je moćnom 
i bogatom kao da sam kraljica”; Lebl Albala 2005: 147), i to u memoarima, 
formi koja, barem naoko, manje od svih drugih – i najmanje od svega – 
implicira potiskivanje/poništavanje subjekatske pozicije i auto/biografskog 
„ja”. Međutim, žanrovsko određenje knjige Tako je nekad bilo ne podleže 



159

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

kategoričnim pojednostavljenjima, a isto se može reći i za autorsku/pripo-
vednu instancu.79 Autorske strategije Pauline Lebl Albale zavređuju zasebnu 
pažnju, budući da čine i dokumentuju neizostavan i jedan od presudnih 
aspekata njenog (uredničkog) portreta. Ovde je važno imati u vidu da se 
njena knjiga Tako je nekad bilo, između ostalog, može čitati kao manje ili 
više eksplicitan omaž Jovanu Skerliću, kao svedočanstvo autorkine nostalgije 
za univerzitetskim danima, ali i za samom figurom Skerlića kao idealnog/
idealizovanog oličenja (izgubljenog/nenadoknadivog) autoriteta, mentora/
vođe i zaštitnika u isti mah. Štaviše, Paulina Lebl Albala, kako će se ubrzo 
pokazati, nije prezala ni od toga da Skerliću pripiše zasluge za svoj celoku-
pan intelektualni i profesionalni razvoj, odnosno da sopstveni identitet u 
izvesnom smislu poistoveti sa Skerlićevim. Pritom, u ovom slučaju autorka 
memoara jeste ona koja predmetu prilazi izbliza, ne bi li ostavila trag o njego-
voj veličini u svojstvu neposredne svedokinje, one čije je proživljeno iskustvo 
(koje uključuje i spontanu identifikaciju) dovoljna garancija za legitimnost 
himničkog govora o Jovanu Skerliću. Taj pogled izbliza, u celini gledano, 
zapravo se, sasvim u suprotnosti s monografijom i pristupom Vukosave 
Milojević, konstituiše kao odaljavanje od Skerlića, prenebregavanje njegovog 
„lika i dela” zarad isticanja u prvi plan figure „mog Skerlića”. Drugim reči-
ma, obe autorke stavljaju Skerlića na pijedestal, ali na različite načine. Dok 
Vukosava Milojević čini sve da „odbrani” ovog „junaka” u ulozi nepristrasne 
naučnice i dokumentaristkinje, a u krajnjoj instanci uspeva da isprovocira 
paradoksalnu bliskost čitaoca s njim, Paulina Lebl Albala Skerlića „brani” 
vrlo pristrasno, afektirano, u naglašeno ispovednom diskursu, bez zadrške 
i susprezanja od intimizacije i erotizacije njegovog lika i dela. Ona se, na taj 
način, i sama ogoljava pred čitaocima toliko da Skerlić ultimativno postaje 
manje upečatljiv od idealizovane projekcije Skerlića u koju autorka memoara 
upisuje čitav spektar značenja, tj. dalji čitaocu kao čovek „od krvi i mesa” (i 
ideja), a bliskiji kao nenadmašivi „idol Pauline Lebl Albale”.

„Od tada, moje razvijanje je bivalo sve u znaku Jovana Skerlića. Šta je on preporu-
čivao, čitala sam, koga je on voleo, volela sam i ja, koga je on mrzeo, mrzela sam 
i ja, šta je on savetovao, izvršavala sam pobožno. Njegovi časovi bili su za mene 

79	  Štaviše, njihovo razmatranje postaje posebno aktuelno u ovom trenutku, u dvadesetim 
godinama 21. veka, kada u studijama književnosti sve intenzivnije dolazi do problematizo-
vanja pojmova poput memoaristike, auto(socio)biografije, autofikcije, auto(socio)fikcije, do 
pitanja o mogućnostima njihovih žanrovskih i po-etičkih određenja i razgraničenja, kako 
međusobnih tako i u odnosu na ono što bi bila „književnost/fikcija u užem smislu” (v. npr. 
Душанић 2012).



160

Zorana Simić

kult, a on je bio božanstvo kome sam služila. Stavljen na nedomašen piedestal, 
ja sam uzdizala oči samo ka njemu, blažena što zraci svetlosti njegove padaju 
pokatkad i na mene. Ma da mi je bila devetnaesta godina, a njemu tek trideset 
dve, nikada u mojoj glavi nije ni za trenutak senula druga misao često nerazde-
šivo vezana za te mlade godine: misao na neku erotičku vezu. Ja sam za Skerlića 
gajila samo beskrajno obožavanje, beskrajnu odanost. On je bio moj idol” (Lebl 
Albala 2005: 146).

„I danas, blizu trideset godina od njegove smrti, dok ispisujem ove redove, neutešna 
sam kao i prvog dana posle njegove smrti. Onoga kobnog dana kad sam ga izgubila 
osetila sam jasno da sam u njemu izgubila najviše. Moj život bi svakako bio lakši, 
puniji, uspešniji, plodonosniji, korisniji i radosniji da je i nadalje nada njim bdio 
moj moćni zaštitnik. Niko na svetu nije mi mogao njega zameniti, jer niko na svetu 
nije za me bio skup svih ideala o kojima sam snevala. On je za mene bio najviši 
domet svih čovečanskih vrlina [...] A šta je tek u njemu izgubio ceo narod! Vođu 
kome nema zamene, koji, da je živ, drukčije bi formirao sudbinu Jugoslavije, i koji 
bi joj nesumnjivo pomogao da dođe do svog sređenja i svog procvata sa mnogo 
manje trzavica i žrtava. Slovenske Sudbine...” (ibid.: 206).

Insistiranje autorke na Skerlićevom konkretnom, realnom doprinosu 
(njenom) obrazovanju, književnom i političkom profilisanju i ovde ostaje 
neupitno, a žal zbog njegove prerane smrti, osećaj gubitka koju je ta smrt 
donela kako u široj istorijskoj tako i u njenoj ličnoj perspektivi, Paulina Lebl 
delila je s Katarinom Bogdanović.80 Štaviše, obe autorke su, u naknadnoj 
vizuri, upravo gubitku Jovana Skerlića pripisivale delimične uzroke sopstve-
nih „promašenih” ili barem nedovoljno razvijenih profesionalnih putanja i 
karijera, deleći, na prvom mestu, i samu ovu negativnu samoprocenu, viziju 
sopstvenog profesionalnog razvoja, nezavisno jedna od druge. Međutim, 
u njihovim osvrtima na Skerlićevu ulogu primetne su barem dve značajne 
razlike. S jedne strane, one su uslovljene žanrom, činjenicom da je Paulina 
Lebl uspomene na Skerlića integralno uobličila u formi memoara, dok je 
Katarina Bogdanović svoje izražavala isključivo uzgredno – u intervjuima, 
pojedinačnim autobiografskim zapisima, prigodnim prilozima, i slično. S 
druge strane, barem podjednako značajnu razliku predstavlja i kvalitet takvih 
svedočenja, a to je neodvojivo i od upadljivih karakternih razlika između ove 
dve intelektualke i urednice: nasuprot hiperidealizovanoj konstrukciji „mog 
Skerlića” Pauline Lebl Albale, „Skerlić Katarine Bogdanović” mnogo je više 
ljudska nego božanska figura, dok je njeno izražavanje duga znatno odme-

80	  Brojni dokazi u prilog ovoj tvrdnji mogu se pronaći i uvidom u (neobjavljenu) arhivsku 
građu koja pripada fondu „Katarina Bogdanović” pri Istorijskom arhivu Šumadije (u daljem 
tekstu: IAŠ). Milan Nikolić objavio je 1986. najveći deo spomenute građe.



161

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

renije, (auto)kritički intoniranije, dakle – trezvenije i racionalnije, premda ni 
ono ne isključuje (kćerinska) osećanja.81

Štaviše, može se bez mnogo dileme utvrditi da je Paulina Lebl Albala u 
svom oslikavanju Skerlića znatno sklonija da ispoljava vlastita osećanja nego 
njegova jedina supruga, Klara Skerlić. Pomenuti memoari koje je ona ostavila 
za sobom nastajali su od leta 1938. do proleća 1939, a publikovani su tek 
2021. godine. U njima nas očekuje čitav niz (intimnih) svedočanstava Klare 
Skerlić o svom suprugu Jovanu, koja se na upečatljiv način saobražavaju por-
tretima Jovana Skerlića koje su ponudile njegove studentkinje i biografkinje. 
Klara Skerlić, koja je za razliku od njih bila u intimnom odnosu s Jovanom 
Skerlićem i podrobno upoznata s njegovim radom izbliza, insistira upravo 
na pouzdanosti i preciznosti svojih uspomena, a vlastite memoare oblikuje, 
između ostalog, i kao jedan vid reakcije na javno mnjenje, odnosno polemike 
s (potencijalnim) biografima Jovana Skerlića koji pretenduju na upliv u nje-
gov privatan život i osobine njegove ličnosti koje prevazilaze domen javnog 
(političkog) angažmana.

„U trenutku kad pišem ove redove, prošlo je skoro dvadeset pet godina od Sker-
lićeve smrti. On danas, dakle, pripada već mnogo više istoriji nego meni. Iz toga 
razloga sam pisala o njemu sasvim objektivno, bezlično skoro, trudeći se jedino 
da vidim tačno, i da iznesem tačno. Međutim, ja ovu knjigu nisam pisala za masu, 
tj. široku publiku, već za malobrojnu elitu intelektualaca i književno probirljivih. 
	 Jedini će me oni moći razumeti onako kako želim da budem shvaćena. Neka 
se drugi nje ne dotiču! Masa ima svoju naročitu psihologiju. Ona je žedna idola. 
[…]
	 Ja nisam idealisala. Nisam htela da od Skerlića napravim idola. Ja sam htela 
da ga predstavim takvog kakav je bio, od mesa i kostiju. Htela sam da dam istinitu 
sliku” (Скерлић 2021: 158).

U skladu s ovakvom autorskom motivacijom, u memoarima Klare Skerlić 
(re)konstruiše se, barem naoko, biografija Jovana Skerlića koja počiva na 
težnji ka nepristrasnosti i objektivnosti u ocrtavanju epohalnog doprinosa 
jedne nesporno velike i izuzetne ličnosti, kao u slučaju prosedea Vukosa-
ve Milojević, s tim što ovde pouzdanost svedočenja duguje i neposrednoj 

81	  U tom pogledu, najznačajniji je iskaz na koji ću se dodatno osvrnuti u poglavlju po-
svećenom Katarini Bogdanović, a koji je ona iznela u poslednjim godinama svog života: 
„Zanimaju vas Skerlić i Isidora? Skerlića sam volela kao svog oca. On je izvršio jak uticaj na 
mene, a pomagao mi je i kod objavljivanja rukopisa. Njegovu smrt sam propisno odbolovala. 
Ali moram priznati da mi se nikako nije sviđalo što su se on i Bogdan Popović uvek nekako 
s podsmehom odnosili prema Isidori” (Николић 1986: 14–15).



162

Zorana Simić

involviranosti biografkinje u Skerlićev život.82 U želji da supruga ocrta kao 
čoveka „od mesa i kostiju”, Klara Skerlić ne preza, međutim, ni od upliva u 
najintimnije aspekte svog suživota s Jovanom Skerlićem, a poseban segment 
memoara posvećuje, primera radi, osvrtu na njegove preljube i „reputaciju 
Don Žuana” (ibid.: 160). Ti osvrti praćeni su autorkinim racionalizacijama i 
opravdanjima svog supruga, budući da se kao prioritetna – barem na nivou 
motivacije, nominalno – uspostavlja vizija Skerlića kao javne figure, čoveka 
koji je uvek i iznad svega stavljao rad i doprinos javnim borbama.

„Zaista, često sam imala prilike da vidim da je u Skerlićevom načinu života sve 
pomalo žrtvovano toj mogućnosti da radi, tj. uvek se trudio da svu snagu i sve 
svoje vreme uloži u rad, te je na taj način malo zanemario i stavio u drugi plan sve 
drugo što ga je moglo od toga odvojiti, tj. dekoncentrisati. Međutim, da li bi bez 
ove karakterne osobine mogao uopšte imati mogućnosti da ostvari onaj gigantski 
posao koji je uradio za tako malo vremena? Svi imamo određenu količinu iskonske 
sile koju nam je dala priroda i koju treba iskoristiti” (ibid.: 60).

U završnom autorskom komentaru Klare Skerlić – kojima inače obiluje njen 
memoarski prosede – može se iščitati i pritajena nota rezignacije ili barem 
surevnjivosti, ukoliko taj komentar sagledamo u kontekstu celine memoara. 
Naime, kako potcrtava i priređivačica Slavica Garonja Radovanac, diskurs 
Klare Skerlić o svom suprugu Jovanu, između svega ostalog, jeste i svojevrsna 
ispovest autorke o vlastitom (neostvarenom) životnom i profesionalnom putu, 
njen autoportret koji se ispotiha prelama kroz oblikovanje portreta supruga. 
Sličan sud iznosi i Dragana Vukićević, koja u svom osvrtu na memoare Klare 
Skerlić, razmatrajući njihovu polifoniju, odnosno raslojenost memoarskog 
(autorskog) glasa – istovremeno, u pitanju je „glas Skerlićeve supruge, glas 
intelektualke, glas domaćice, glas strankinje” (Вукићевић 2023: 63) – naročito 
ističe upravo ovaj aspekt, tj. žanrovski amalgam, palimpsestnost memoara 
(svojevrsni autoportret-u-portretu).

„Klara Skerlić želi da piše za obrazovanu publiku koja ceni delo njenog muža i da 
se distancira od čaršije željne ’tračarenja’ ili licemernog i neumernog hvalisanja 
života velikih. Međutim, njen se život ispostavlja kao savršena građa upravo za 
takav trač. Uprkos pokušajima autorke da priče o neverstvima svog muža učini 
temom filozofskih razmišljanja o tipovima ljubavi, o lojalnosti, muškom i ženskom 
erosu, iza stereotipa, probija opet jedan ’nememoarski’, neplanirani glas povređene 
žene, pa se memoari primarno mogu čitati kao kriptogramska priča – usamljene 

82	  „Jedna od mistifikacijskih tehnika ’objektivnog memoarskog glasa’ jeste podmetanje 
’muškog’ stila kao sopstvenog – insistiranje na racionalnom, objektivnom pisanju prožetom 
duhovitošću koja je karakterisala Skerlića” (Вукићевић 2023: 67).



163

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

i ignorisane žene koja svoja nezadovoljstva i nesreću kompenzuje brigom oko 
vaspitanja ćerke i ekonomiji kuće” (ibid.: 66).

Vukićević, uz to, ispravno zaključuje da je vrednost ovog teksta, uprkos ili 
upravo zahvaljujući njegovom palimpsestnom karakteru, i velika i višestruka: 
„Monografija je značajna za istraživanje istorije privatnog života, imagoloških 
predstava sopstvene i tuđe kulture, za feminističke analize samoprezentacije 
žena velikih, uspešnih muževa, za semiotiku svakodnevice Beograda u prve 
dve decenije 20. veka” (ibid.: 65). Autorka sugeriše da je lik/glas Klare Skerlić 
koji srećemo u ovim memoarima presudno obeležen „nedostatkom muške 
figure” – gubitkom oca, s jedne, i gubitkom muža, kako doslovnim tako i 
simboličkim, tj. njegovim nedovoljnim prisustvom u porodičnoj dinamici i 
mikrozajednici tokom njegovog života, s druge strane (ibid.). Štaviše, onda 
kada se dotiču bračnog suživota Klare s Jovanom Skerlićem, „memoari se 
čitaju i kao drama dva bića u kojoj je jedno stalno u naporu prilagođavanja” 
(ibid.: 68).

„Autorka memoare piše sa jasnom svešću o manjku, nedostatku koji nije mogao 
kompenzovati brak sa čovekom-institucijom. U autobiografskoj fikciji pratimo 
kako se fakti sameravaju stanjima (povređenosti, zanemarenosti) koja nastaju 
njihovim sećanjem i reaktualizacijom, s jedne strane, a s druge – željenom auto-
projekcijom emancipovane intelektualke. U pokušaju da se uspostavi jedinstvena 
perspektiva koja bi sećanjima dala koherentno obličje vođeno samosagledavanjem 
sebe i sopstvenih životnih odluka kao ispravnih etičnih, filozofski promišljenih, 
drugo dvoglasje glasova koje tu koherentnost narušava razlaže se stoga na glasove 
patrijarhalne domaćice i glas samoosvešćene intelektualke” (ibid.: 65).

Dragana Vukićević se tek uzgred dotiče feminističkog aspekta lika i dela 
Jovana Skerlića (u vizuri Klare Skerlić). Оvde se pak važnim čini upravo sloj 
memoara koji se tiče Skerlićevog feminizma. S jedne strane, Klara Skerlić 
insistira na tome da je Jovan Skerlić u javnosti bio dosledan feminista, ali 
i da je zapravo, u praksi, za razliku od njegovog odnosa prema feminizmu, 
njegov feminizam bio prožet nemalom ambivalencijom i nedoslednošću („U 
njegovu feminizmu primećivalo se, kako izgleda, izvesno odsustvo logike”; 
ibid.: 102), pa čak i to da je Skerlić privatno, „u mikrosvetu ženske svakod-
nevice” (Вукићевић 2023: 68), u koju nam Klara Skerlić pruža upečatljiv 
uvid, bio – mizogin.

„Njegova koncepcija ljubavi bila je vrlo bliska cinizmu. On je imao jedan lični 
princip, u tom pogledu, koji je često ispoljavao. ’Ja delim žene na dve kategorije’ – 
imao je običaj da kaže – ’one kojima se možeš oženiti, i – one druge’. (Da označi te 



164

Zorana Simić

’druge’, on je upotrebljavao jedan izraz koji je suviše drastičan da bih ga ovde mogla 
ponoviti.) Jer, u osnovi, on nije istinski cenio ženu, i u toj crti ponovo se pojavljuje 
Istočnjak, haremski čovek, koji ženu ceni kao izvrsno oruđe za zadovoljstvo koje 
ona predstavlja, traži od nje inteligenciju (ako je i sam inteligentan) da bi znao da 
to oruđe učini što je moguće savršenijim, ali joj ne traži dušu, u pravom smislu. 
	 Skerlić je, uopšte, ženi ukazivao više pravde no poštovanja; eto zbog čega je bio 
feminista i pristalica jednakosti prava za oba pola, dozvoljavajući pri svemu tome 
sebi, kad bi mu se prohtelo, grube šale na račun suprotnog pola, i to ne samo radi 
uveseljavanja, zabave i razvedravanja atmosfere. Međutim, nije nikako bio protiv 
toga, npr, da shvati ozbiljno ženu-pisca svog vremena. […]
	 Pravdu koju je imao za ženu Skerlić je bez sumnje crpio iz zapadnjačkog dela 
svoje ličnosti, i iz svojih naklonosti prema socijalističkim teorijama u tom pogledu; 
a njegovo preziranje žene svakako mu je dolazilo od nekih dalekih orijentalnih 
predaka” (ibid.: 98–99).

Dakle, za razliku od Vukosave Milojević i Pauline Lebl Albale, a donekle slično 
Katarini Bogdanović, Klara Skerlić demistifikuje i deidealizuje feministički 
angažman Jovana Skerlića, koji, takođe poput Vukosave Milojević, presud-
no dovodi u vezu sa (njegovim) socijalističkim idejama. Ona u više navrata 
problematizuje Skerlićev odnos prema ženama uopšte, a ne samo prema sebi 
samoj. S druge strane, a u skladu s tim, njen memoarski spis može se čitati i 
kao pritajena, latentna polemika sa Skerlićevim praktikovanjem feminizma, 
utemeljena upravo u ličnom iskustvu i (osujećenom) profesionalnom putu 
autorke memoara, Klare Skerlić. Ne samo da se bez sumnje, kako ističe i 
Slavica Garonja Radovanac, u ovim memoarima „iščitava jedna neizrečena, 
a patrijarhalno determinisana uloga žene u braku” (Гароња Радованац 
2021: 16), već se, u istom tom maniru, gradi i ispovest Klare Skerlić o svojim 
neiskorišćenim ličnim potencijalima, pri čemu autorka sugeriše da je njih 
osujećivao upravo njen suprug, Jovan Skerlić.

„Ja sam nalazila ipak da je nepravedno svaliti teret dveju porodica jedino na leđa 
moga muža, i predložila sam da svi rade: da mlađa sestra radi kao učiteljica, sta-
rija kao glumica, a ja sam nastojala kod svog muža da me postave za profesora u 
ženskoj gimnaziji.
	 On je u tom smislu stvarno podneo molbu dotičnom ministru, koji se pokazao 
sasvim raspoložen da iziđe u susret, kako je i moj muž sam govorio.
	 Ali najedanput, Skerlić okrenu drugi list: ja sam od samoga početka bila 
videla da mu se moj plan nije baš suviše dopadao; ali ovoga puta on je pronašao 
sve vrste izgovora da ga potpuno osujeti: da ja ne znam dovoljno srpski; da je u 
rđavim odnosima sa direktorom pomenute škole itd. itd.
	 Trebalo je, dakle, odustati” (Скерлић 2021: 65).



165

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Uprkos tome, Klara Skerlić eksplicitno ne dovodi u pitanje gorostasni inte-
lektualni i moralni lik Jovana Skerlića, mada je takvo portretisanje značajno 
preoznačeno i osenčeno brojnim nesavršenostima tog lika: „Znam dobro da 
je on imao i nedostataka u karakteru (ja ih znam isuviše)” (ibid.: 80). Njeno 
svedočanstvo o veličini Jovana Skerlića kao javne figure višestrukih habitusa 
upadljivo je, barem naizgled, slično onima koje iznose Vukosava Milojević 
i Paulina Lebl Albala. Na primer, i ona dosledno insistira na vitalizmu i de-
terminizmu kao ključnim Skerlićevim osobinama, premda ih, za razliku od 
pomenutih autorki, a u svojstvu supruge, jukstaponira s njegovim delovanjem 
i držanjem u intimnim relacijama i porodičnom okruženju, neretko gradeći 
i potcrtavajući kontraste između javnog i privatnog Skerlića (up. Вукићевић 
2023: 65). Pri tom, kako je već naznačeno, ne preza od ukazivanja na njegove 
nedostatke, koliko i na vrline. Utoliko se može braniti hipoteza da je u memo-
arima Klare Skerlić ponuđen najcelovitiji, najobuhvatniji i najkompleksniji 
dosad poznat portret Jovana Skerlića. „Izgleda da je Slobodan Jovanović 
imao običaj da za Skerlića kaže kako je on bio jedna stihija. On je, odista, bio 
stihija od čoveka, koja je srušila dosta stvari, ali koja ih je podigla još više. 
Na nesreću, na kraju krajeva, ta stihija srušila je samog sebe, fizički” (ibid.: 
79). S druge strane, kako ističe Klara Skerlić, veći deo porodičnih dužnosti, 
primera radi – obaveza prema detetu – bio je na njoj, a ne na njenom suprugu, 
koji je privatno, čini se, bio blaži i popustljiviji, ali i znatno pasivniji nego 
u svom javnom delovanju.83 Takođe, autorka insistira i na velikoj hrabrosti 
Jovana Skerlića; u tom koraku može se iščitati još jedna sličnost između njega 
i njegovih studentkinja Pauline Lebl Albale i Katarine Bogdanović.

„Borbena hrabrost Skerlićeva bila je utoliko impozantnija što je on bio čovek 
potpuno ’self made’; to nije bio ’tatin sin’, jer mu je otac, kao što sam već ranije 
naglasila, činio samo naopake usluge; to nije bio ni vešt ’arivista’ koji bi se pobrinuo 
da sebi, u nedostatku porodičnih veza, stvori tuđinske veze, laskanjem ili niskošću; 
on se nikad nije pouzdavao u što drugo do u svoj talenat, u svoj rad i u svoju ličnu 
hrabrost.
	 Ima tu dakle nesporno veličine karaktera” (ibid.: 80).

83	  „Nedostajalo mu je ono što bi se moglo nazvati ’muzika duše’ (kad bi čovek bio primo-
ran da zamisli muzičke instrumente u Skerlićevoj duši, mogao bi tu videti fanfare, trube, 
bubnjeve; ali ne violončelo, ne harfu. […] I tom nedostatku harmonije ja pripisujem i 
upadljive kontraste koji su postojali u njegovoj prirodi: blagost, koja je išla do mekuštva, u 
privatnom životu; i silna, i ponekad čak nepravedna agresivnost u javnom životu” (Скерлић 
2021: 114).



166

Zorana Simić

4.3.4. Katarina Bogdanović, Jovan Skerlić i studije periodike

Nakon što je 1910. godine diplomirala na Beogradskom univerzitetu, 
a pre nego što će, po osnivanju časopisa Zofke Kveder Demetrović (Ženski 
svijet / Jugoslavenska žena), nakratko postati njegova saradnica, Katarina 
Bogdanović oglašava se u dva predratna časopisa: Prosvetni glasnik i Srpski 
književni glasnik.84 U drugom je objavila i svoj debitantski tekst. Pod naslovom 
„Dimitrije Davidović”, on je sukcesivno objavljivan tokom 1910. godine, u 
periodu njenog diplomiranja.85 Upravo ovaj prilog naročito je važan za ra-
zumevanje Skerlićevog uticaja na Katarinu Bogdanović (i obratno), ali i za 
genezu izučavanja periodike u domaćem akademskom kontekstu.

Naime, u programskom tekstu „Za jednu istoriju književne perio-
dike” Đorđije Vuković ukazao je na poduhvate s početka 20. veka koji se 
mogu smatrati pionirskim istraživačkim doprinosima studijama periodike 
u Srbiji.

„Interesovanje za periodiku bilo je kod nas dosta veliko još početkom ovoga veka, 
kada su se pojavili prvi pregledi istorije štampe (Skerlić), ogledi o ’književnim 
listovima’ uopšte (Bogdan Popović) ili o pojedinim starijim časopisima (Pavle 
Popović), što nije slučajno, jer su tada, pored ostalog, stvorene i veće institucionalne 
mogućnosti za naučno proučavanje književnosti, a sami časopisi i listovi su imali 
znatnu ulogu u celokupnom kulturnom i društvenom životu” (Вуковић 1984: 355).

Kad je o prvom primeru reč, Vuković implicitno ima u vidu Skerlićevu studiju 
Istorijski pregled srpske štampe 1791–1911, izvorno objavljenu 1911. godine 
u Beogradu, u izdanju Srpskog novinarskog udruženja. U ovoj studiji Jovan 
Skerlić je na sistematičan i koncizan način izložio genezu štampe na prostoru 
današnje Srbije u naznačenom periodu, u doba prosvećenosti, uz dijahronijski, 
kontekstualizovan pregled važnijih listova, uslova njihovog osnivanja, distri-
bucije i recepcije, počevši od seobe Srba krajem 18. veka do samog trenutka 
u kom nastaje studija, obeleženog hiperprodukcijom časopisa koja se ovde 
tek locira i čije se istraživanje podstiče (popisani su, između ostalog, Žena i 

84	  Naveden je sledeći korpus tekstova iz perioda do 1918. godine: „O načinu ispitivanja morala” 
(Просветни гласник br. 10, 1913) i „Češka veda: osvrt na pojavu časopisa Veda Češka u Pragu 
1914” (Српски књижевни гласник br. 3, 1914), kao i nekoliko prevoda Katarine Bogdanović s 
francuskog jezika: „Sonet”, Arver Feliks; „Otadžbina”; „Prirodni moral” (sedma glava iz dela La 
morale et la Science des Moeurs); „San” (SKG). Osim toga, Miroslav Čomić je za potrebe ovog 
izdanja (Богдановић 1986) sastavio bibliografiju Katarine Bogdanović.
85	  Lela Vujošević navodi da je ovaj tekst zapravo diplomski rad Katarine Bogdanović (v. 
Вујошевић 2018).



167

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Ženski svet). Pri tom, on je posvetio pažnju i rekonstrukcijama uredničkih 
politika, delovanju prominentnijih uredničkih figura, a priori polazeći od go-
tovo svih bitnijih kriterijuma i smernica koje će decenijama kasnije Vuković i 
Dragiša Vitošević sistematizovati u čuvenom „Upitniku”, svojevrsnom vodiču 
za istraživače u oblasti studija periodike (u domaćoj akademskoj zajednici) 
(v. Витошевић, Вуковић 1984).

Među fenomenima zastupljenim u Skerlićevom Istorijskom pregledu 
srpske štampe jesu i Novine srbske, uporedo s njihovim pokretačem i uredni-
kom Dimitrijem Davidovićem, jednim od „najobrazovanijih i najaktivnijih 
javnih radnika srpskih u prvim desetinama XIX veka” (Скерлић 1911: 12). 
Pri skiciranju njegovog urednikovanja, Skerlić se poziva na tekst Katarine 
Bogdanović iz SKG, objavljen godinu dana pre Istorijskog pregleda..., u kome 
ova autorka donosi opsežan urednički portret Dimitrija Davidovića, takođe 
anticipirajući metodološke dileme, propozicije i smernice koje će u studija-
ma periodike biti prepoznate i sistematično izložene decenijama kasnije (v. 
Вуковић 1984; Вуковић, Витошевић 1984).86

Uz to, Katarina Bogdanović, i kao biografkinja, već u svom debitantskom 
članku „Dimitrije Davidović” (u napomeni se ističe da je rad nastao u okviru 
univerzitetskog Seminara za novu srpsku književnost) pokazuje visok stepen 
autorske samosvojnosti, pseudoromaneskne i feljtonske veštine pripoveda-
nja, udružen s pedantnim naučnoistraživačkim radom, ali, ponovo, i jasnim 
političkim pozicioniranjem autorke.

„Proučavanje naših pisaca iz prve trećine prošlog veka neminovno iziskuje dobro 
poznavanje celokupnog kulturnog i političkog stanja ondašnjeg srpskog društva. 
Tada su književne težnje smatrane za podređen deo nacionalnih i prosvetnih 
ideala, a pisanje bilo više dopuna javnog rada no izraz umetničkih pobuda. […]
	 Tako je Davidović imao prilike da se kreće među ljudima od kojih su jedni 
docnije postali čuveni kao pisci i prosvetni radnici, dok su drugi bili pre svega 
političari i rodoljubi. Prirodno je što su takve veze i prijateljstva još više razvili 
njegovo ranije interesovanje za književna i politička pitanja; i da bi mogao dati 
puna maha ovim simpatijama, on prekida svoje medicinske nauke i sav se odaje 
neblagorodnom novinarskom radu i književnosti. […]
	 Samo, ta pobeda stala je mnogo truda i novaca; a kako su Novine srbske veoma 
rđavo prolazile, to se Davidović svojim patriotskim preduzećem materijalno sasvim 
upropastio. Za nepunih deset godina imao je oko 30000 forinata duga, mada se 
dvaput ženio i uvek sa povećim mirazom. […]

86	  Inače, sam Dragiša Vitošević cenio je Katarinu Bogdanović.Vodio je razgovor s njom 
1962. godine, a nakon njene smrti posvetio joj je nekrolog (Борба, 1. 12. 1969: 11).



168

Zorana Simić

	 Međutim, zaduživanje i ostale ne baš pohvalne osobine nisu bile izuzetno 
samo Davidovićeve slabe strane. Celo to malo društvo u Beču živelo je u stalnoj 
novčanoj oskudici, u zavisnosti od mecena i bogatih trgovaca – ’cipora’ i ’blago-
obražene prostote’, kako veli Vuk. Članovi ove male komune postaju naizmence 
poverioci i dužnici jedni drugima i traže na sve strane, kad ne mogu međusobno 
da se pomognu. Kad god im sredstva dopuštaju, oni vode prilično veseo život i 
traže sasvim zemaljska uživanja. […]
	 Ali njemu se desilo isto što i drugim pametnim rodoljubima koji su imali 
slične namere o Srbiji i od Kneza Miloša hteli da načine srpskog Petra Velikog. 
Zna se da je Knez vladao kao da Srbija postoji samo radi njega, i da se mnogo više 
brinuo i trošio za nasledno kneževsko dostojanstvo, nego za narod i prosvetu. 
U njegovoj okolini bilo je ljudi koji su javno pretili Vuku Karadžiću što savetuje 
Gospodara da uči čitati i pisati; a drugi je išao još dalje u svojoj rodoljubivoj brizi 
za mir u ’otečestvu’, te je predlagao da se pobiju svi koji su pismeni u Srbiji, pošto 
učeni ljudi bune narod!” (Богдановић 1986: 155–166).

Dakle, osim univerzitetskih profesora – Pavla Popovića, Bogdana Popovića 
i Jovana Skerlića – koje Đorđije Vuković prepoznaje kao inicijatore/preteče 
studija periodike u Srbiji s početka 20. veka, ovoj grupi ravnopravno pri-
pada i Katarina Bogdanović. Kao tek svršena studentkinja (diplomirala je 
iste godine u junu), ona već 1910. publikuje časopisni prilog koji ispunjava 
sve (savremene) kriterijume originalnog naučnog rada, nudeći u isti mah 
– možda i prvi put u ovdašnjoj istoriji – model sveobuhvatnog uredničkog 
portreta, „ličnu kartu” časopisa Novine srbske i periodičkog/intelektualnog/
političkog polja odgovarajuće epohe kroz prizmu biografisanja uredničke 
instance.

O tome kako se i zašto Katarina Bogdanović opredelila upravo za ovaj 
uzorak, ne može se govoriti sa sigurnošću. Osnovano je pretpostaviti da 
je do Dimitrija Davidovića došla upravo posredstvom ili pak na predlog 
Jovana Skerlića. U tom koraku, iznova se otvara i pitanje doprinosa Skerlića 
(u) ovdašnjoj istoriji feminizma, kojeg se u svojim nedavnim istraživanjima 
uzgredno dotakla i istoričarka Jasmina Milanović:

„Jedan od stubova emancipacije jeste obrazovanje ženske dece. Ideje prosvetiteljstva 
i potrebe obrazovanja muške i ženske dece u Srbiju je doneo Dositej Obradović. 
Kasnije je i Jovan Skerlić upravo Dositejeve stavove uzimao kao početni argument 
u dokazivanju potrebe ženskog obrazovanja, naročito u pogledu nacionalnih ideja 
i ciljeva, dajući svoju oštru ocenu srpskog društva: ’Patrijarhalni život, kojim su 
se naši romansijeri toliko ponosili, jeste uopšte vrlo nizak stupanj civilizacije, i u 
njemu je žena kao ličnost uništena, njena sva uloga svedena je na kokoš koja leže 
piliće i na domaće marvinče koje vuče jaram’” (Милановић 2022: 25).



169

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Jasmina Milanović, navodeći Skerlićeve reči iz teksta „Za žensko obrazovanje” 
(1912), ubrzo osvetljava i profil Dimitrija Davidovića iz novog ugla: „ideje 
Dositeja Obradovića nastavio je da u Srbiji sprovodi Dimitrije Davidović, koji 
je već po sticanju autonomije 1830. pokrenuo pitanje školovanja ženske dece” 
(ibid.: 26). Dakle, 1910. godine Katarina Bogdanović objavljuje opsežan prilog 
o Dimitriju Davidoviću i prosvetiteljstvu, 1911. izlazi Skerlićev Pregled u kom 
se autor osvrće i na taj prilog, a godinu dana kasnije, 1912, „pravi manifest 
ženske emancipacije napisao je Jovan Skerlić u dva svoja teksta – ’Za žensko 
obrazovanje’ i ’Načelo solidarnosti’” (Милановић 2022: 35).

Ovakva hronologija zahteva da uvažimo dosad neprepoznat doprinos 
Katarine Bogdanović (studijama periodike), ali i da uzmemo u obzir činje-
nicu da je dinamika „Skerlić – feminizam” bila složena i višesmerna. S jedne 
strane, ovaj autor baštinio je protofeminističke ideje Omladine – prvenstveno 
posredstvom Svetozara Markovića, čiji je bio obožavalac i biograf. U Skerliće-
voj reinterpretaciji Markovićevog nasleđa, da ponovimo, susretali su se uticaji 
ruskih autora poput Černiševskog i Turgenjeva, prevoda Milove Potčinjenosti 
ženskinja, te profeminističkih stavova Avgusta Bebela. U isti mah, u plediranju 
za emancipaciju žena, a na prvom mestu za njihovo intelektualno usavršava-
nje kroz obrazovanje, Jovan Skerlić nalazio je oslonac u agitacijama Dositeja 
Obradovića i njegovog nastavljača u borbi za žensko obrazovanje, Dimitrija 
Davidovića. Shodno tome, može se naslutiti da je ovakve ideje i težnje Skerlić 
ispoljavao i za katedrom, kao profesor univerziteta, pred svojim slušateljkama, 
među kojima su bile Katarina Bogdanović i Paulina Lebl, a koje će desetak 
godina kasnije postati članice redakcije Ženskog pokreta. Međutim, ne bi bilo 
neobično ni da je upravo prisustvo prvih studentkinja na univerzitetu, preda-
vačko iskustvo koje je Skerlić stekao u susretu s njima, ovog autora podstaklo 
da zaoštri svoj profeministički angažman, da gorljivije nego dotad insistira na 
nužnosti obrazovanja žena „naporedo s muškarcima”,  oglašavajući se „pravim 
manifestima ženske emancipacije” neposredno pred Prvi svetski rat. 

4.3.5. Paulina Lebl Albala, Katarina Bogdanović i Teorija književnosti

Osim u opsežnom članku o Dimitriju Davidoviću, i u drugim ranim 
časopisnim prilozima Katarine Bogdanović, koliko i onima Pauline Lebl, 
prepoznaje se Skerlićev (urednički) rukopis. Obe autorke intenzivno su se 
oglašavale u predratnoj seriji Srpskog književnog glasnika, kako kroz autorske 
članke i eseje tako i prevodima (fikcije) s francuskog i nemačkog jezika. Svi 



170

Zorana Simić

ovi prilozi vrlo su uspešni, naročito ako se ima u vidu da su plod „početnica”, 
i svi oni zavređuju posebnu pažnju. Sama Paulina Lebl Albala posvedočila je 
da je Srpski književni glasnik pomno i predano čitala i pre polaska na studije, 
te da je pritom naročito pratila Skerlićev (urednički) rad: „na taj način, kada 
sam uskoro postala Skerlićev đak, znala sam u prste sve što je on napisao, on, 
kao i moja druga dva mila profesora, Bogdan i Pavle Popović” (Lebl Albala 
2005: 101). Katarina Bogdanović takođe je bila upoznata s ovim časopisom 
i izražavala veliku radost činjenicom da će pomenute urednike/profesore 
moći i da upozna na univerzitetu: „Ja ću... Oh, bože moj, da li je moguće da 
se to približuje? Videti Skerlića, B. Popovića, B. Petronijevića, P. Popovića i 
biti đak tih ljudi!...” (Богдановић 1986: 43).

Međutim, to nipošto ne znači da je autorsko profilisanje Katarine Bog-
danović i Pauline Lebl isključivo zavisilo od volje ili uticaja Jovana Skerlića. 
Premda su one same, a naročito druga, bile sklone da u naknadnim osvrtima 
usmeravaju sopstvenu recepciju ka (univerzitetskim) „pokroviteljima” – na 
prvom mestu ka doprinosu Jovana Skerlića, ali i Pavla i Bogdana Popovića, 
ili pak Brane Petronijevića – postavlja se pitanje šta je sve prethodilo njiho-
vom susretu s vodećim akademskim književnim autoritetima epohe, a što je 
ujedno moglo i da dovede do jednog tako plodnog susreta. Svedočanstva o 
tome očuvana su kako u memoaristici/dnevnicima tako i u periodici.

Na primer, u predratnom periodu, u januaru 1909. godine, u Prosvet-
nom glasniku objavljen je kraći esej „O čitanju” Pauline Lebl, učenice Ženske 
gimnazije, a u okviru rubrike „Nagrađeni učenički radovi”. Navodi se da je 
na istoimenom nagradnom konkursu „O čitanju”, namenjenom učenicima 
osmog razreda, maturantima, i pokrenutom na inicijativu Ministarstva pro-
svete i crkvenih poslova, pismeni sastav Pauline Lebl osvojio treće mesto, dok 
je prvo pripalo Stanislavu Vinaveru (Prva beogradska gimnazija), a drugo 
podelili Jelena Golemović, takođe učenica Ženske gimnazije (o njoj v. Lebl 
Albala 2005) i Zdravko Todorović, gimnazijalac iz Užica. Cilj konkursa bio 
je da se podstakne samostalno kritičko mišljenje učenika i učenica o značaju 
čitanja, pri čemu se „pod čitanjem razume dobrovoljno čitanje, tj. čitanje van 
udžbenika” (Prosvetni glqsnik, januar 1909: 2). Tadašnji ministar prosvete i 
crkvenih poslova, radikal Andra Nikolić, koji se i sam bavio književnošću, za 
članove komisije imenovao je profesora Momčila Ivanića kao predsednika, 
Jovana Tomića, bibliotekara Narodne biblioteke, te Jovana Skerlića i Pavla 
Popovića, vanredne profesore Beogradskog univerziteta (ibid.).87

87	  „Zapitala sam ga zašto se on ne pridruži socijalistima koji, očito, jesu najveći idealisti i 
njihovi zahtevi jesu najpravičniji. – Vidite – odgovorio mi je Skerlić – da sam ja u Francuskoj, 



171

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Uz opsežan komentar komisije na pristigle radove, u januarskom broju 
Prosvetnog glasnika publikovani su i svi nagrađeni učenički sastavi, pa tako i 
onaj Pauline Lebl. U njemu se ističu ozbiljnost, posvećenost i zrelost s kojima 
je ova adolescentkinja (osamnaestogodišnjakinja) pristupala čitanju i pisanju, 
te ne iznenađuje što će ona ubrzo potom biti i među prvim studentkinjama 
filološkog odseka Beogradskog univerziteta, na kom je diplomirala 1913. 
godine, malo pre Skerlićeve smrti.

„Zar to nije najveće i najčistije zadovoljstvo kad se opaža da se pred nama otvaraju 
novi regioni, za koje do sad nismo ni slutili da postoje. Tada se naš duh proširuje, 
povećava, želi da sve obuhvati, i u toj želji raste. To osećanje javilo se u meni prvi 
put u šestom razredu. U šesnajstoj godini kad se svest počela da budi, nastaje najveći 
haos u mladoj glavi. Silni utisci iz okoline počinju da se sređuju, ali sad iskrsnu 
stotinu pitanja, koja zbunjuju, čiji odgovori protivreče jedan drugom. Šta da se 
radi? Zašto se živi? Zbog koga se živi? Mladi mozak, nenaviknut na ta pitanja, bori 
se, muči, ne  nalazi odgovora; ne sme nikog da pita, i onda ga iz sviju tih trzavica 
spasava knjiga Misli Bože Kneževića. Te Misli su me naučile da čovek treba da 
radi samo ono što treba da radi, a ne ono što mora ili hoće, da on u samom sebi 
nosi sudiju dela svojih, i da ne treba da očekuje pomoći ni odozgo ni na strane, 
već da je sve u samom njemu. To me je umirilo, dalo mi pouzdanja, počela sam 
da radim, videla sam da tek kad se sama razvijem, moći ću dati nešto i drugima, 
što je cilj čovečjeg života. A razvijanje se dostiže samo ozbiljnim radom, i to na 
prvom mestu čitanjem” (Просветни гласник, januar 1909: 11).

Ovaj konkurs zapravo je bio prvo mesto susreta Pauline Lebl i Skerlića (v. Lebl 
Albala 2005). Takođe, o Boži Kneževiću Lebl će i kasnije pisati nadahnuto i s 
uvažavanjem. Međutim, zasad je unekoliko važnije to što se Paulina Lebl već 
u ranom uzrastu (samo)određuje kao posvećena i odgovorna čitateljka, ali i 
kao ličnost svesna značaja i neophodnosti lične odgovornosti, individualnog 
razvoja, stroge radne etike koja je svakako mogla da ostavi povoljan utisak 
na Skerlića i pospeši njihovu potonju saradnju i uzajamnu podršku. To ta-
kođe potvrđuje da je bazična humanistička pozicija Pauline Lebl vremenom 
uključivala feministički angažman kao neizostavni aspekt opšteg (društvenog) 
preporoda i emancipacije – baš kao u slučaju Katarine Bogdanović. To pak 
objašnjava i trajno uvažavanje i plodnu saradnju između ove dve intelektu-

pouzdano bih bio pripadnik socijalističke stranke. Tamo je radništvo mnogobrojno i, udružen 
s njima, mogao bih mnogo šta počiniti. Ali, šta možete početi sa socijalistima u našoj zemlji, 
koja je 90% agrikulturna, i u kojoj je radnički pokret tek u povoju. Ako čovek hoće da ima 
uticaja, da ima glasačku vojsku, mora već pripadati jednoj stranci koja je uhvatila dubljeg 
korena u narodu. I zato sam ja, mada sam u mladosti bio socijalista, prišao sad samostalnim 
radikalima, koji su ipak najnaprednija stranka u našoj zemlji” (Lebl Albala 2005: 196).



172

Zorana Simić

alke uprkos brojnim razlikama među njima (Bogdanović je, primera radi, 
bila prosocijalistički, a Albala antisocijalistički orijentisana).

 Kako je već sugerisano, njihova saradnja krunisana je u ranim dvadese-
tim godinama: i u uređivanju Ženskog pokreta i objavljivanjem koautorskog 
udžbenika Teorija književnosti i analiza pismenih sastava: za srednje i stručne 
škole (prvo izdanje: Geca Kon, Beograd, 1923). Ni ova publikacija dosad nije 
bila predmet detaljne istraživačke pažnje, iako se spominje u više navrata, 
uz insistiranje na tome da je reč o presedanu, o pionirskom poduhvatu u 
ovdašnjem obrazovnom sistemu, budući da su njene autorke dve žene (v. 
npr. Пантелић, Милинковић, Шкодрић 2013; Вујошевић 2018, 2019). 
Presedan je utoliko veći s obzirom na opštu klimu tadašnjeg obrazovnog 
sistema u Kraljevini SHS, kao i na to da su discipline koje autorke obuhva-
taju – stilistika, retorika, (normativna) poetika – tradicionalno, i to ne samo 
u lokalnim okvirima, kodirane kao uzorni maskulini domeni. Štaviše, ovaj 
udžbenik bio je u zvaničnoj upotrebi u srednjim (stručnim) školama sve do 
početka Drugog svetskog rata, a doživeo je i korigovana reizdanja – 1927, 
1930, 1936. i 1937. godine. Pomnija analiza prvog i naredna četiri izdanja 
trebalo bi da uključi i sve promene u konceptu, naknadne intervencije 
autorki, recenzenata i izdavača, a takva analiza bila bi višestruko korisna, 
značajna i zanimljiva.

Naime, već letimičan komparativni pogled na ova izdanja pokazuje da 
je do promena često dolazilo u odabiru primera iz (narodne) književnosti, 
čija je funkcija bila da ilustruju određene stilske postupke/figure, kao i da 
ponude model uzorne pismenosti, sugestivnog i urednog pisanog izražava-
nja i mišljenja. Uporedna kritička analiza diskursa ovih publikacija, između 
ostalog, potencijalno bi ukazala i na šire, kontekstualno uslovljene smene 
paradigmi u (obrazovnom) sistemu Kraljevine SHS/Jugoslavije, odnosno na 
dijalektiku društvenih okolnosti i normiranja (književnog) dekoruma/ukusa, 
kao i odgovarajućih jezičkih politika. Takođe, udžbenik Teorija književno-
sti... mogao bi da se situira i u korpus zvanično priznatih i institucionalno 
podržanih udžbenika i drugih školskih pomagala u odgovarajućem periodu 
(1923–1941), te tako sagleda iz komparativne vizure na drugačijem nivou, 
kao jedan od aspekata šireg izdavačkog polja školskih priručnika/lektire u 
Kraljevini SHS/Jugoslaviji. Naposletku, bilo bi zanimljivo sprovesti još jednu 
komparativnu makroanalizu – razmotriti položaj ovog udžbenika u čitavom 
nizu onih slične namene koji mu prethode i koji će uslediti na južnosloven-
skim prostorima, te locirati mesta kontinuiteta i diskontinuiteta s njima, a s 
fokusom na implicitne i eksplicitne metodičke i metodološke pretpostavke 



173

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

obrazovanja i podučavanja srednjoškolaca u domenu književnosti, književne 
teorije, istorije, hermeneutike, retorike, poetike i stilistike. Razume se, tome 
bi mogla da se posveti čitava jedna studija ili nekoliko njih.

U predgovoru prvom izdanju, autorke Katarina Bogdanović i Paulina 
Lebl Albala navode:

„Teorija Književnosti ulazi u program naših srednjih škola iz dva razloga: da omo-
gući razumevanje istorije književnosti, i da pomogne pismenoj nastavi. Do nastav-
nika u prvom redu stoji kako će ta dvostruka upotreba da se zadovolji, ali mnogo 
zavisi i od toga kakvu će pomoćnu knjigu đaci dobiti u ruke. Teorija književnosti 
od P. P. Đorđevića, koja je kod nas u školskoj upotrebi već nekih trideset godina, 
sastavljena je u glavnom tako da odgovori prvom zadatku, a pismena nastava mogla 
se osloniti samo na usmena uputstva predmetnih nastavnika.

[...] Sastavljajući ga pomoću znanja stečenog na univerzitetu iz predavanja naših 
odličnih profesora, GG. Bogdana Popovića, Pavla Popovića i Jovana Skerlića, zatim 
na osnovu proučavanja najboljih stranih retorika i drugih sličnih spisa i članaka, 
i dopunjujući sve to desetogodišnjim nastavničkim iskustvom, želele smo, s jedne 
strane, da izradimo teoriju književnosti sa svim potrebnim materialom koji obi
čno nalazimo u knjigama te vrste, s druge strane, da analizom književnog dela, 
primerima i vežbanjima pripomognemo boljem razumevanju i oceni književnih 
proizvoda, i uputimo đake u sređeno i lepo izlaganje misli” (Богдановић, Лебл 
Албала 1923: bez paginacije).

Albala i Bogdanović polaze od sledećeg korpusa strane, na južnoslovenske 
jezike dotad neprevedene literature: priručnika English Composition and Rhe-
toric autora Aleksandra Bejna [Alexander Bain], izdanje iz 1888. godine; A 
Handbook of Poetics, for Students of English Verse autora F. B. Gamera [Francis 
Barton Gummere], 1886; The Working Principles of Rhetoric: Examined in 
Their Literary Relations and Illustrated with Examples, Dž. F. Genung [John 
Franklin Genung], 1901; Neuhochdeutsche Metrik. Ein Handbuch, J. Minor, 
1902; Principes de Composition et de Style, Gistav Lanson [Gustave Lanson], 
1912; Bréviaire d’esthétique, Benedeto Kroče [Benedetto Croce], 1923.

Ažurnost autorki nesumnjiva je utoliko što uključuju i francuski pre-
vod Kročeovog Brevijara koji izlazi iste godine kad i prvo izdanje njihovog 
udžbenika – 1923. Osim Kročea, upadljivo je i prisustvo Gistava Lansona, 
jednog od važnijih predstavnika francuskog pozitivizma, s kojim su se au-
torke susrele upravo na studijama filologije u Beogradu. Takođe, kako i one 
same ističu, ovaj školski priručnik u velikoj je meri utemeljen u radu njihovih 
profesora i usmerava korisnike/čitaoce na neke od publikacija akademskih 
autoriteta epohe, „a najviše na Antologiju Novije Srpske Lirike od Bogdana 



174

Zorana Simić

Popovića, Srpske Narodne Pesme, antologija od Dr. Vojislava Jovanovića, i 
Čitanku za niže razrede srednjih škola, od Dr. Vojislava Jovanovića i Miloša 
Ivkovića” (ibid.).

Udžbenik je načelno koncipiran na karakterističan način za publikacije 
slične namene, sa strukturom kakva se, barem naoko, kod nas i danas sreće 
u srednjoškolskim „teorijama književnosti”. Izlaganje se sistematizuje u tri 
makroceline: „O umetnosti”, „Analiza književnog dela” i „Književni rodovi”. 
Argumentativni tok (prvog i drugog izdanja) polazi od „Pojma o umetnosti”, 
odnosno pitanja šta je umetnost/fikcija i na koje se načine ona razlikuje od 
onoga što umetnost/fikcija nije, da bi se fokus preusmerio ka umetnosti jezika, 
književnosti. U sledećem koraku definišu se „Osećanja” i „Mašta”, te insistira 
na diferenciranju „sadržine i oblika”/forme u književnoj produkciji i recepciji 
književnosti. Drugo poglavlje „Analiza književnog dela” bavi se fenomeni-
ma odnosno pojmovima koncepcije, invencije, dispozicije i kompozicije. 
Poseban odeljak posvećen je jeziku, s fokusom na književni jezik i njegove 
specifičnosti u odnosu na neknjiževne upotrebe, a osetno je privilegovanje 
estetičkih kriterijuma u domenu tradicionalnije retorike i stilistike nauštrb 
drugih mogućih pristupa književnoumetničkom postupku (onih koji se u 
tom trenutku i nekoliko godina ranije, na primer, formulišu među ruskim 
formalistima ili zastupnicima avangarde). Stilska izvrsnost demonstrira se 
i afirmativnim i negativnim primerima, te segment udžbenika naslovljen 
„O književnom stilu” uključuje osnovne uvide o stilskim figurama i drugim 
odlikama stila, dok se značajan prostor ustupa i „Metrici, ili versifikaciji”, 
analizi stiha, ritma i rime (slika). Sve ovo vodi ka potpoglavlju „Glavne vrste 
pismenih sastava”, gde se razmatraju problemi deskripcije, naracije i argu-
mentacije. Najzad, treći širi segment udžbenika, „Književni rodovi”, donosi 
osnovne diferencijacije i analize književnih žanrova, rodova i vrsta (lirika, 
epika, drama), uz insistiranje na razlikovanju narodnih i umetničkih oblika, 
kao i na „Prelaznim rodovima”. Jedan segment posvećen je i „Besedništvu”, 
a udžbenik zatvara „Dodatak. Estetička analiza”, u kom se nude primeri 
optimalnog tumačenja jednog književnog dela.

U svojim memoarima, u knjizi Tako je nekad bilo, Paulina Lebl Albala 
osvrće se i na svoje (ko)autorstvo ovog udžbenika: „Ako sam dala jedan dobar 
udžbenik za teoriju književnosti, iz koga se već generacije naših srednjoškol-
skih đaka uče pisanju, zasluga je to u prvom redu moga izvanrednog učitelja 
teorije književnosti, Bogdana Popovića” (Lebl Albala 2005: 139). I Katarina 
Bogdanović u svojim autobiografskim skicama i beleškama spominje ovaj 
udžbenik i saradnju s Albalom, premda bez istih strategija samoosporavanja. 



175

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Ona će pak do kraja života, takođe, izražavati duboku zahvalnost svojim uni-
verzitetskim profesorima i urednicima okupljenim oko Srpskog književnog 
glasnika / Seminara za novu srpsku književnost, a na prvom mestu Skerliću, 
te se ni njen (urednički) portret ne može posmatrati izolovano od toga.

Ipak, biografije Katarine Bogdanović i Pauline Lebl Albale zahtevaju i 
drugačiju vizuru, onu usredsređenu na razvoj feminističke svesti ovih autor-
ki, i mimo doticaja s književnim autoritetima i njihovog (univerzitetskog) 
obrazovanja. U tom poduhvatu, štaviše, mogu se slediti smernice koje nam 
upravo njih dve ostavljaju u Teoriji književnosti i to, zanimljivo, ponovo na 
tragu Jovana Skerlića. „U tom udžbeniku one, između ostalog, upućuju na 
upotrebu dnevničkih zapisa kao proživljenih, ličnih iskustava u saznavanju 
stvarnosti: ’Dnevnici su dokument prvog reda za upoznavanje jednog čo-
veka ili jedne sredine’” (Vujošević 2018: bez paginacije).88 Stoga i biografije 
Katarine Bogdanović i Pauline Lebl Albale, prvih urednica Ženskog pokreta, 
mogu da se zasnivaju upravo na njihovim sačuvanim i/ili rekonstruisanim 
dnevničkim beleškama.

4.4. „Ubeđuju me iskreno i jasno... / Ni prava žena, ni veliki čovek”: 
Katarina Bogdanović (1885–1969)

Čovek je u suštini egoista. Ja ovde uzimam za primer sebe. Tek ako 
ne može sam sobom da ispuni ono vreme koje se zove njegov život – 
tek tada će čovek osetiti potrebu da ga ispuni radom za druge. Kad 
bih unapred znala da nemam u sebi ničega što vredi razvijati, nego 
da sam posve obična, najobičnija, sigurno je da bih se odmah trgla 
i vratila, mada sam već i odviše zastranila. Tada bih se žrtvovala za 
brata. Ali ko zna? Ima u meni nečeg što mi ne dopušta da se žrtvujem, 
nego traži da zadovoljavam sebe koliko više mogu.

Katarina Bogdanović, 23. jun 1906, Tuzla

Katarina Bogdanović, rođena 1885. u selu Trpinja kod Vukovara, u 
granicama tadašnje Austrougarske, danas je u literaturi uvažena kao jedna 
od prvih visokoobrazovanih žena na području Srbije i Jugoslavije, kao prva 
dosad poznata diplomirana filozofkinja Beogradskog univerziteta, te kao 

88	  U petom izdanju udžbenika iz 1937. navode kao primer dnevnik U Fruškoj gori 1854. 
Milice Stojadinović Srpkinje, i to kao „zanimljiv” plod ovog žanra (Vujošević 2018), a isti taj 
dnevnik svojevremeno je hvalio i Jovan Skerlić.



176

Zorana Simić

znamenita figura kragujevačke lokalne istorije.89 Najznačajniji i ujedno pi-
onirski doprinos publikovanju njenih dela mimo periodike pružio je Milan 
Nikolić (1935), književnik, književni kritičar i prevodilac, jedan od osnivača 
časopisa Koraci i Kluba književnih radnika Kragujevca, preimenovanog u 
Književni klub „Katarina Bogdanović” 1986. godine.90

Nikolić je iste te godine objavio knjigu Izabrani život (v. Богдановић 
1986), u kojoj se nalazi veći deo pisane zaostavštine Katarine Bogdanović: 
dotad neobjavljeni dnevnici i dnevnički putopisi, potom preštampani eseji, 
kritike i drugi časopisni prilozi, te propratna biobibliografija. Ova obimom 
skromna zaostavština čuva se u Istorijskom arhivu Šumadije u Kragujevcu 
i, osim jedinica koje je Nikolić obuhvatio svojim izdanjem, sadrži i lična 
dokumenta Katarine Bogdanović, izvestan broj fotografija i uzgrednih po-
jedinačnih zapisa, kao i transkript priređenog predavanja koje je Katarina 
Bogdanović održala nakon stručno motivisanog jednomesečnog putovanja u 
Ameriku tokom jula i avgusta 1939. godine.91 Tatjana Janković, tada aktuelna 
urednica Koraka, konsultujući pomenutu arhivsku građu, 2021. iznova je 
objavila dnevnički putopis iz Amerike, kao i (prvi put) priređeni transkript 
propratnog predavanja Katarine Bogdanović, pod naslovom Govoriti o Nju-
jorku, a u okviru edicije Graditeljke kragujevačke Narodne biblioteke „Vuk 
Karadžić” (v. Богдановић 2021).

Osim toga, priređivačica Tatjana Janković prenela je u ovom izdanju i 
opsežan, dvodelni tekst Lele Vujošević, „Katarina Bogdanović – put avan-
gardne intelektualke”, izvorno objavljen u časopisu Knjiženstvo 2018 odno-
sno 2019. godine (v. Вујошевић 2018; 2019). Lela Vujošević je o Katarini 

89	  V. npr. Пантелић, Милинковић, Шкодрић 2013. Kako navodi Lela Vujošević, „u 
Kragujevcu je bila aktivna u više udruženja: bila je predsednica novoosnovane kragujevačke 
sekcije Univerzitetski obrazovanih žena, članica uprave Narodnog univerziteta, članica 
uprave Sokolskog društva, potpredsednica Francuskog kluba (koji je smatran za levičarski) 
i Jadranske straže (udruženje koje je u Kragujevcu postojalo od 1925. do 1941. i, između 
ostalog, organizovalo letovanje učenika na Jadranskom moru). Bila je inicijatorka osnivanja 
i prva urednica kragujevačkog časopisa za kulturu Naša stvarnost i u njemu je objavljivala 
eseje iz filozofije i književnosti (1950, 1951)” (Вујошевић 2018: bez paginacije).
90	  „Čak je i Kragujevački književni klub (osnovan 1953), koji je od 1986. godine nosio 
ime ’Katarina Bogdanović’, 2011. godine promenio ime u ’Udruženje pisaca Kragujevac’. U 
argumentaciji odluke za preimenovanje rukovodstvo Udruženja nezvanično je navelo da Ka-
tarina Bogdanović nije ostavila iza sebe značajnije književno delo, kao i da je ona zagovarala 
levičarsku ideologiju koja nije više dominantna. Natpis na njenom nadgrobnom spomeniku je 
izbledeo, a grobno mesto je zaraslo u korov. Životna priča Katarine Bogdanović paradigmatska 
je za žensku istoriografsku – a u kontekstu aktuelnog procesa istorijskog revizionizma, i za 
opštu levičarsku – tradiciju” (ibid.).
91	  „Veći deo, koji se nalazio u Domu za stare i penzionere, uništen je” (ibid.).



177

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Bogdanović pisala i u tekstu „Katarina Bogdanović: Poetika anarhizma” (v. 
Вујошевић 2017). Uz druge, manje temeljne leksikonske, rečničke i pregledne 
izvore, doprinos Milana Nikolića i Lele Vujošević omogućavaju optimalan, 
sistematičan uvid u stvaralačku, autorsku i intelektualnu genezu Katarine 
Bogdanović, te je najpre neophodno ukazati na ključne zaključke, rezultate 
i saznanja do kojih su ovi istraživači već došli (v. i Tomić 2019b).

U predgovoru izdanju Izabrani život, Milan Nikolić polazi od stava da 
je nasleđe Katarine Bogdanović koliko epohalno toliko i marginalizovano.92 
Autor insistira na višestrukom javnom habitusu Katarine Bogdanović: preda-
vačkom/pedagoškom, publicističkom, književnom, činovničkom, naučnom 
i aktivističkom, dodajući i da je ona svojevremeno bila urednica Ženskog 
pokreta. Primećujući da je, kako je i sama o sebi govorila, ostala „pisac 
bez dela” (Николић 1986: 7), delimično i utoliko što za njenog života nije 
publikovana nijedna knjiga pod njenim imenom (premda s Paulinom Lebl 
Albalom potpisuje udžbenik iz teorije književnosti), Milan Nikolić u tome 
ne pronalazi adekvatno objašnjenje istraživačke tišine koja do 1986. obavija 
figuru i intelektualno-aktivistički doprinos Katarine Bogdanović.93 Nikolić 
istovremeno otvara problematiku (ne)vidljivog rada u javnosti, kao i fukoov-
sko pitanje diskurzivnog autorstva, i to na primeru jednog reprezentativnog 
slučaja: doprinos Katarine Bogdanović nije dovoljno situirati isključivo na 
osnovu njenih publikovanih radova, dodatno i stoga što je reč o autorki koja 
se u periodici nije oglašavala kontinuirano ili suviše često, već je neophodno 
uvažiti i njen trajni autorski dijalog s drugima kroz reformistički angažman – 
„pre svega na planu reforme školstva i emancipacije žena” (ibid.: 8; na ovim 
aspektima dodatno se zadržava Lela Vujošević).

Delovanje Katarine Bogdanović od početka 20. veka do perioda nakon 
Drugog svetskog rata, pa i rekonstrukcija njene biografije, za (feministički 
92	  „Osim svojim sve malobrojnijim učenicima kojima je još početkom ovoga veka pre-
davala filozofsku propedevtiku i istoriju književnosti, kao i onim još ređim kopačima po 
međuratnoj književnoj periodici u kojoj se povremeno (a u Srpskom književnom glasniku i 
dosta često) javljala svojim smelim, lucidnim, živo i znalački pisanim člancima, kritikama, 
esejima, studijama i raspravama, Katarina Bogdanović je kao književnica, naučni radnik i 
društvena aktivistkinja, gotovo potpuno nepoznata novim generacijama čitalaca i, što je 
manje shvatljivo, istoričara i književnih letopisaca” (Николић 1986: 7).
93	  „Jer, iz njenog nevelikog po obimu ali izuzetno interesantnog po tematici, sadržaju i stavu 
kritičko-teoretskog i stručno-publicističkog opusa, ne mogu se izuzeti ni njene ostale, brojne 
a ne manje značajne aktivnosti (pre svega na planu reforme školstva i emancipacije žena), 
a sve to zajedno dovoljno je da ovoj ženi velikog dara i znanja, prvoj našoj ženi-filozofu, 
obezbedi počasno mesto u istoriji naše kulture i, posebno, ženskog pokreta, utoliko pre što 
se baš ne možemo pohvaliti da smo takvih žena imali previše, te da poneku od njih možemo 
i da zaboravimo” (Николић 1986: 8).



178

Zorana Simić

orijentisanu) istraživačicu predstavljaju osobeni izazov. Pored višestrukosti 
habitusa i (ne)dostupnosti građe, tj. nevidljivog i nedokumentovanog rada/
autorstva, izazov stoji i u tome što je, kako pokazuju njeni najintimniji iskazi 
sačuvani u dnevničkim beleškama, Katarina Bogdanović bila prilično samo-
zatajna ličnost, intelektualka veoma izražene introvertnosti i indvidualnosti, 
koja je kolektivno delovanje i kontakt s javnošću neretko percipirala kao 
nužno egzistencijalno opterećenje, osujećenje sopstvenih stvaralačkih po-
treba i kapaciteta. Kako je i sama u više prilika tvrdila, „za razliku od Isidore 
Sekulić, sa kojom je drugovala dok su zajedno radile u beogradskoj Drugoj 
ženskoj gimnaziji i koja je uvek ’pisala za javnost’, Katarina Bogdanović je to 
činila ’samo izuzetno’ i samo onda kada se to odnosilo na druge” (Николић 
1986: 9, istakla Z. S.).94

U isti mah, međutim, ona je svoj formalni i neformalni rad u javno-
sti, prvenstveno u domenu prosvete, obavljala vrlo prilježno i posvećeno, 
kontinuirano se edukovala i usavršavala u zemlji i inostranstvu, pratila i 
blagovremeno ukazivala na aktuelne, između ostalog i feminističke inicijative 
i intelektualne tendencije, prikazivala studije i književna dela, te razvijala oso-
beni pedagoški metod koji je primenjivala u susretu sa svojim učenicama. Pri 
tom, u retkim prilikama kada se oglašavala svojim tekstovima ili izlaganjima, 
Katarina Bogdanović činila je to s velikom lakoćom i predavačkim talentom, 
ubedljivo, vispreno, argumentovano, izražavajući, u borbenom maniru, kao 
i u dnevnicima, „duh pobune” (v. Вујошевић 2019).95

Kako navodi Milan Nikolić, a dodatno ističe Lela Vujošević, predavačka 
karijera Katarine Bogdanović započela je vrlo rano, a njoj je prethodila snažna 
želja autorke da se obrazuje uprkos tome što je bila klasno deprivilegovana, 

94	  Slične primedbe sreću se i u okviru njenih sporadičnih ili uzgrednih zapisa i beležaka iz 
kasnih 50-ih godina 20. veka.
95	  Up.: „Period od 1921. do početka Drugog svetskog rata je njen najdinamičniji i na-
jproduktivniji stvaralački period u kojem objavljuje recenzije knjiga prevedene i domaće 
literature, piše o savremenicima, književnicima i javnim delatnicima: Žil Pajou, D. A. 
Lončareviću, sociologu P. S. Taletovu, engleskom novelisti i pesniku Džordžu Mereditu, 
španskom novelisti, novinaru i političaru Blasku Ibanesu, Onore de Balzaku, Deniju Didrou, 
Otu Vajningeru, biznismenu Henriju Fordu, obrađujući književne, sociološke, ekonomske 
i političke teme. Napisala je prikaz knjige Prosvećena žena Truske Baginske (1926); studiju 
o Žanu Koktou, francuskom piscu, pesniku, dizajneru, režiseru, glumcu i multimedijalnom 
umetniku, koja je objavljena u Srpskom književnom glasniku 1933, a objavljena je i kao 
samostalno izdanje. Pisala je članke na aktuelne teme, slušala je predavanja u Beču, Lon-
donu, Njujorku (na Univerzitetu Kolumbija) i u drugim gradovima, pa je o tim iskustvima 
ostavila dnevnička svedočanstva. […] Takođe, proučavala je život i delo Tolstoja, stvaraoca 
koji je verovao u i do pred kraj života živeo anarhiju (hrišćanski anarhizam)” (Вујошевић 
2018: bez paginacije).



179

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

rođena na selu, i uprkos tome što u porodici nije imala značajne uzore, olak-
šice ili podršku u tom smeru.

„Četvrti razred osnovne i četiri razreda više ženske škole završila je u Beogradu, a 
četiri razreda učiteljske u Karlovcu. Iste godine (1904) postavljena je za učiteljicu 
srpske osnovne škole u Tuzli, gde posle dve godine podnosi ostavku (’Kako mogu 
razvijate druge kad još i sama osećam potrebu da se razvijam?’), i odlazi u Beograd 
radi studija. Kao vanredni slušalac Filozofskog fakulteta osam semestara studira 
filozofke nauke, književnost i strane jezike, i juna 1910. sa odličnim uspehom polaže 
diplomske ispite kod dr Brane Petronijevića i dr Jovana Skerlića. Avgusta iste godine 
postavljena je za profesora privatne ženske gimnazije u Smederevu (na icijativu Jovana 
Skerlića, prim. Z. S.), ali posle dve godine, po drugi put u svojoj nastavničkoj karijeri, 
podnosi ostavku i odlazi u Francusku radi daljih studija” (Николић 1986: 9–10).

Već prvi koraci na obrazovnom i profesionalnom putu Katarine Bogdanović 
ukazuju na crtu koja će, uz izraženu samostalnost i samozatajnost, i kasnije 
karakterisati njen portret. Pre svega, važno je locirati da je Katarina Bogda-
nović period svoje prve učiteljske službe provela okružena omladinom koja 
je i sama gajila „duh pobune”, tj. u krugu mladobosanki i mladobosanaca: 
„zaposlila se u Tuzli, gde je radila kao učiteljica u osnovnoj školi 1905. i 1906. 
godine, u vreme kada su joj kolege bili Veljko Čubrilović i par učesnika u 
docnijem sarajevskom atentatu” (Вујошевић 2018: bez paginacije). Osim 
istoriografskim rekonstrukcijama – uzimajući u obzir da je ona već kao ado-
lescentkinja, autorka tzv. Devojačkog dnevnika (Tuzla, proleće 1905 – leto 
1906), bila strastvena čitateljka Šopenhauera i Ničea (poput, na primer, pro-
fesora Brane Petronijevića s kojim će se naknadno susresti na univerzitetu)96 
– taj portret mogli bismo eventualno da dekodiramo upravo u ničeanskom 
ključu. Ukoliko se iz biobibliografije Fridriha Ničea iščitava drama njegovog 
očinsko-sinovljevskog odnosa i sa samim Šopenhauerom i s Vagnerom, 
Ničeova fascinacija vagnerijanskom estetikom, u čiju je slavu pisao Rođenje 
tragedije iz duha muzike – a s kojom će ubrzo potom načiniti radikalan raskid, 
osamostaljujući se i oslobađajući od svog formativnog uticaja – za Ničeovu 
čitateljku Katarinu Bogdanović moglo bi se reći da je i sama živela u skladu s 
filozofijom raskida, tj. permanentnih pokušaja osamostaljivanja (od uticaja), 
pri čemu je neretko bila i doslovno (fizički) osamljena, budući da je život 
uglavnom i provela i okončala u samoći. Štaviše, Katarina Bogdanović je u 

96	  U predratnoj seriji Srpskog književnog glasnika objavljuju se Petronijevićevi prilozi o 
ovim filozofima, a oni se tada i inače prevode i afirmišu u ovom u ovom časopisu. U svojim 
beleškama Katarina Bogdanović navodi da je, kao učenica učiteljske škole, čitala studiju 
Petronijevića o Ničeu u Letopisu matice srpske.



180

Zorana Simić

različitim razdobljima života – po svemu sudeći, kontinuirano i često – uni-
štavala sopstvene (ne)dovršene rukopise, što pred istraživačicu njene pisane 
zaostavštine postavlja dodatne izazove (v. Николић 1986).97

U nekim od odsudnih trenutaka svog života, ona će takođe ponavljati 
i gest naglog napuštanja okruženja u kom se tek obrela. Osim svojevoljnog 
prekida dvogodišnje učiteljske službe u Tuzli, koji je u njenoj porodici i 
bliskom okruženju percipiran kao skandalozan,98 a u cilju obuhvatnijeg hu-
manističkog obrazovanja u Beogradu („Ne smem se osetiti zadovoljna ovim 
položajem, jer bi to značilo moju intelektualnu smrt”; Богдановић 1986: 29), 
te kasnije ostavke na mesto nastavnice u Smederevu radi odlaska u Francusku 
i nastavka studija, takođe nakon dve godine službe – Katarina Bogdanović 
će i Ženski pokret / Ženski pokret napustiti svega nekoliko godina od osni-
vanja organizacije (1924) i časopisa u kom je imala urednički angažman 
(1920–1921; dva broja tokom 1923).99 Isto tako, nakon Drugog svetskog rata, 
kao prva predsednica AFŽ u Kragujevcu, na toj poziciji ostaće vrlo kratko 
i ubrzo se distancirati i od ove organizacije, a Lela Vujošević smatra da ta 
odluka koincidira s njenim anarhističkim uverenjima (Вујошевић 2018).100

Premda bi ova pravilnost mogla da navede na pomisao da je reč o 
odustajanju, defetizmu ili čak neprincipijelnosti Katarine Bogdanović, ta-
kvo objašnjenje ne čini se sasvim zadovoljavajućim. Naime, ona je studije 
na Beogradskom univerzitetu završila vrlo uspešno i u kratkom roku, kao 
i sve prethodne nivoe školovanja, i to samoinicijativno, uprkos otporima 
porodičnog okruženja i nedostatku materijalne podrške, zahvaljujući sop-
stvenom talentu i radu, to jest, kako je sama isticala, „bez ikakve protekcije” 
(v. Богдановић 1986: 123). Takođe, moguće je i da bi se na Sorboni, na kojoj 
je 1913. godine slušala predavanja, posvetila poslediplomskim studijama 

97	  Sama Katarina Bogdanović beleži da je spaljivala rukopise, a povremeno i da se kaje što 
nije objavljivala pesme, romane i pripovetke.
98	  O tome će biti još reči u razmatranju njenih dnevnika.
99	  Kako navodi Lela Vujošević, „već od 1923. godine Katarina Bogdanović se udaljava 
od Ženskog pokreta i feminizma, a sve više se okreće pedagoško-prosvetnoj tematici i 
temama iz oblasti filozofije i književnosti. Od 1922. godine, kada je počeo sa radom Narodni 
univerzitet (kasnije je prerastao u Kolarčev narodni univerzitet), Katarina Bogdanović, 
Isidora Sekulić, Zorka Vulović i Ksenija Atanasijević bile su prve žene koje su držale jav-
na predavanja sa katedre Narodnog univerziteta. Njihova predavanja privlačila su veliku 
pažnju intelektualne elite i radoznale javnosti, nenavikle na učešće žena u naučnoj sferi” 
(Вујошевић 2018: bez paginacije).
100	  Katarina Bogdanović „među prvima je dobila Diplomu počasnog građanina Kragujevca, 
a pored Ordena sv. Save (iz međuratnog perioda), odlikovana je i Ordenom rada drugog reda 
(1958)” (Николић 1986: 11).



181

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

koje je sama finansirala101 da iste godine nije dobila poziv Ministarstva 
prosvete Kraljevine Srbije i „bila postavljena za profesora (’razrednu uči-
teljicu’) Više ženske škole (kasnije Druge ženske gimnazije)” u Beogradu; 
Katarina Bogdanović će tik uoči Prvog svetskog rata prihvatiti ovu poslovnu 
ponudu i vratiti se u Beograd, „gde sledećih petnaest godina (do 1928) u 
višim razredima predaje filozofsku propedevtiku i srpsku književnost” 
(Николић 1986: 11).

Dakle, sklonost ka humanističkom obrazovanju i intelektualnom 
usavršavanju kod Katarine Bogdanović bila je konstantna, a svoj poslovni 
angažman u Drugoj ženskoj gimnaziji ona je shvatala vrlo ozbiljno i bila mu 
predana, neprestano se, kao i kasnije, zalažući za reforme školstva, o čemu 
svedoče prilozi u prosvetnoj štampi tog doba. Njih je već razmotrila Lela Vu-
jošević: „u desetom broju Prosvetnog glasnika iz 1921. u tekstu ’O predlozima 
za reformu srednje škole’, Katarina Bogdanović kritikuje predlog Prosvetnog 
odbora o uvođenju predmeta Nauka o državnom uređenju za đake osmog 
razreda osnovne škole” (Вујошевић 2019: bez paginacije). Bogdanović, na-
ime, primećuje da se u realizaciji takvog predmeta „lako može upasti u suvo 
i nametljivo moralisanje o građanskim dužnostima prema kralju i otadžbi-
ni”; shodno tome, „ona predlaže uvođenje predmeta Osnovi nauke o državi i 
društvu”, gde bi se ponudila genealogija države i društva uopšte, uključujući 
osnovne liberalne vrednosti i pojmove (zakon, sloboda, dužnost, društvena 
pravda), ali i osnove ekonomije i istorijskog materijalizma, a od nastavnika bi 
se očekivalo da kurs zaključi „predavanjem o solidarnosti i važnijim teorijama 
o međusobnim odnosima pojedinaca i društva” (ibid., istakla Z. S.). Osim toga,

„Katarina Bogdanović se uključuje i u raspravu na temu đačke samouprave, pokre-
nutu u Prosvetnom glasniku iz 1920. i 1921. godine. U duhu reformisanja nastave i 
smanjivanja birokratizacije, ona se zalaže za uvođenje đačke samouprave u proces 
nastave, koja bi, u skladu s principima tadašnje moderne pedagogije, imala za cilj 
praktičnu primenu znanja stečenih iz školskih predmeta. […] U svojim radovima 
razvijala je, uslovno rečeno, pedagošku utopiju, u okviru koje se zalagala za ukida-
nje sistema ocenjivanja đaka i za slobodarsko obrazovanje u čijem je središtu rad 
pojedinca na sebi” (ibid., istakla Z. S.).102

101	  „Svojim zdravljem plaćam svoje iskustvo i saznanje. U Tuzli, Batajnici i Smederevu gla-
dovala sam i smrzavala se da bih uštedela malo novca i mogla krenuti u inostranstvo. I ovde, 
u Parizu, lišavam se najnužnijih stvari kako bih mogla sve videti i sve čuti”, navodi Katarina 
Bogdanović u sažetom „Pariskom dnevniku” (Богдановић 1986: 44).
102	  Bilo bi zanimljivo uporediti prosvetne reforme Katarine Bogdanović s uvidima, smer-
nicama i idejema svojstvenim drugim kritičkim (feminističkim) pedagogijama. V. Kolarić 
2021. 



182

Zorana Simić

Međutim, 1928. godine Katarina Bogdanović dobija novu poslovnu ponudu 
i mogućnost karijernog napretka, što će iz njene naknadne vizure biti pre-
sudna životna prekretnica na kojoj se obrela, a – u konačnici – i stranputica. 
„Te godine, prema kasnijem vlastitom priznanju, čini fatalnu grešku koja 
će je, zarad činovničke, koštati književne karijere: prihvata postavljenje za 
direktora Ženske gimnazije u Nišu” (Николић 1986: 10). U tom pogledu 
može se govoriti o izuzetnosti profesionalnog iskustva Katarine Bogdanović 
– u međuratnom razdoblju mali broj žena bio je na na sličnim pozicijama. 
Katarina Bogdanović će i toj poziciji pristupiti veoma odgovorno. „Posle 
četiri godine (1932) premeštena je u Kragujevac, takođe u svojstvu direktora 
Ženske gimnazije, i na toj dužnosti ostaje sve do sredine 1940. godine” (ibid.).

„Ženskom gimnazijom u Kragujevcu Katarina Bogdanović je rukovodila, koliko 
su joj okolnosti dozvoljavale, oslanjajući se na principe liberalne obrazovno-vas-
pitne teorije. Univerzalne kapacitete ljudi za slobodu izbora u razvoju vlastite 
individualnosti, prenela je na slobodu aktivne interakcije sa drugima u sferi druš-
tvenih odnosa i politike. […] Ona je često uspevala da od policijskog progona 
zaštiti učenice koje su se bavile revolucionarnim, ilegalnim aktivnostima. Zato 
je ministar prosvete Kraljevine Jugoslavije, Anton Korošec, Katarinu Bogdanović 
prisilno penzionisao sredinom 1940. i tako sklonio sa funkcije direktorke Ženske 
gimnazije sa obrazloženjem da je ’levičarski nastrojena’ i da joj se zato ’ne može 
poveriti vaspitanje ženske omladine’” (2018: bez paginacije).103

Polazeći od smernica Milana Nikolića, Lela Vujošević usredsređuje se upravo 
na „levičarska uverenja i nastrojenost” Katarine Bogdanović, tj. na njenu 
intelektualnu genezu kroz prizmu anarhističkih i socijalističkih ideja. „U Be-
ogradu, dvadesetih godina”, kako navodi Nikolić, Katarina Bogdanović „bila 
je neko vreme sekretar i aktivistkinja Saveza rada, progresivne organizacije na 
čijem se čelu nalazio tada još uvek levo orijentisani dr Dragoljub Jovanović” 
(Николић 1986: 12).104 Osim toga, „bila je funkcioner ili član i mnogih dru-

103	  „Dok je bila direktorka, učenice su, zajedno sa učenicima Muške gimnazije, redovno 
učestvovale u organizacijama prvomajskih proslava u Šumaricama, a 1. maja 1937. učestvovale 
su u ’bakljadi’ i ispred zgrade Oficirskog doma, pevale su himnu ’Hej Sloveni’ i skandirale: 
’Dole fašizam i krvava diktatura’. Učestvovale su i u akciji paljenja antikomunističke izložbe 
organizovane u Vatrogasnom domu, 1937. Povodom Hitlerove aneksije Sudetske oblasti 1938, 
učenice Ženske gimnazije organizovale su štrajk, što je prouzrokovalo policijsku intervenciju u 
školi. Jedan od vidova protesta protiv fašizma ispoljio se i u opredeljivanju velikog broja učen-
ica za polaganje francuskog umesto nemačkog jezika na maturskom ispitu. Smatra se da je, u 
vaspitavanju ovih društveno angažovanih i odvažnih učenica, veliku ulogu odigrao referentan 
pedagoški kadar Ženske gimnazije na čelu sa Katarinom Bogdanović” (Вујошевић 2018).
104	  Ovaj aspekt njenog delovanja tek treba istražiti i pažljivije rekonstruisati, ukoliko izvori 
to dozvole.



183

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

gih naših i stranih naprednih društava i udruženja, pored ostalih i pariskog 
studentskog Udruženja socijalista i anarhista” (ibid.).105 Dakle, i pre i tokom 
i nakon angažmana u Ženskom pokretu i istoimenom časopisu, Katarina 
Bogdanović stiče bogato iskustvo neformalnog političkog i aktivističkog 
organizovanja, koje ona sama nije percipirala nezavisno od književnog, od 
čitalačkog iskustva koje je sticala i pre dolaska u Beograd radi studija: „kasnije 
će u vezi sa svojom okupiranošću Dostojevskim, Turgenjevom i Gorkim reći 
da su je ruski pisci naučili da misli o društvu”; upravo u njihovim formativnim 
uticajima, smatra Nikolić, mogu se prepoznati razlozi „za levičarska uverenja 
koja su je, kako je sama na jednom mestu zapisala, od komunističkih delila 
samo formalnim nepripadanjem partiji” (ibid.: 12). Na tom tragu, Lela Vu-
jošević tumači i feministički angažman Katarine Bogdanović:

„Zanimanje za prava žena proizlazilo je iz dubokih socijalističkih uverenja kojima se 
rukovodila, pa je posle rata, početkom 1945, kao priznata borkinja za ženska prava 
i socijalnu pravdu, Katarina Bogdanović postala prva predsednica AFŽ-a u Kragu-
jevcu. […] U kasnijim godinama AFŽ je sve više postajao transmisija Komunističke 
partije u zadacima koje je trebalo sprovoditi i 1953. godine je ukinut, a umesto njega 
su formirana Ženska društva. Ime Katarine Bogdanović se u izveštajima o radu ovih 
ženskih organizacija više ne spominje. Njeno neprihvatanje učestvovanja u radu 
centralizovanih i birokratizovanih organizacija koincidira sa bazičnim anarhističkim 
pozicijama borbe protiv hijerarhijskog ustrojstva i principijelnog odbijanja uloge 
pukog izvršitelja zadatih direktiva” (Вујошевић 2018: bez paginacije).

U doslednoj odluci o nepripadanju „glavnom toku”, pa bila to i partija koja 
je promovisala ideje svojstvene i samoj Katarini Bogdanović, treba tragati 
za objašnjenjem autorkine celoživotne filozofije raskida, mnogo pre nego 
u prividnom defetizmu. Anarhistički impuls Katarine Bogdanović, njena 
netrpeljivost spram etatizma, institucionalizacije i birokratizacije svake 
vrste, u kojima je ona prepoznavala i osujećujuće prepreke po kreativnost i 
monotoniju pogubnu po slobodu duha („intelektualnu smrt”), manifestovali 
su se na više nivoa, i to, kako ispravno sugeriše Lela Vujošević, u privatnoj 

105	  „Za vreme boravka u Parizu, početkom 1913, zadojena snagom revolucionarnih ideja, 
učlanila se u studentsku organizaciju Udruženja komunista i anarhista ili Anarhokomunističku 
Federaciju (La Fédération communiste anarchiste FCA) i usmerila ka aktivnom levičarskom 
intelektualnom i antiratnom društvenom angažmanu. FCA je osnovana 1910. u Parizu kao 
prva francuska anarhistička organizacija na nacionalnom nivou i ujedinila je postojeće 
anarhističke pokrete u zajedničkoj ideologiji koja se bazirala na anarhokomunizmu, antimi
litarizmu i revolucionarnom sindikalizmu. Ideje koje su negovane u ovom anarhističkom i 
antimilitarističkom udruženju dale su pečat Katarininom životu, kako u njenom teorijskom 
radu, tako i u životnom stilu” (Вујошевић 2018: bez paginacije).



184

Zorana Simić

koliko i u javnoj sferi. Tuzlanski dnevnik iz devojačkih godina Katarine Bog-
danović višestruko je dragocen izvor (i) u tom pogledu. S jedne strane, to je 
istovremeno i čitalački dnevnik, osenčen, kako primećuje Nikolić, Ničeom 
i Šopenhauerom, nihilističkim štimungom i dekonstruktivističkim impul-
sima. S druge, a na čemu insistira Lela Vujošević, već u njemu pronalazimo 
nagoveštaje nepoverenja Katarine Bogdanović u institucije, pa i instutuciju 
braka, na koju ona neće pristati do kraja života: kako u teoriji tako i u prak-
si.106 Antiinstitucionalni stav podrazumevao je i dosledni antiklerikalizam, 
koji je kod Katarine Bogdanović bio u sprezi s ateizmom.

„Njen ateizam nije bio proizvod jačanja službenog ateizma Sovjetskog saveza i šire-
nja marksističke misli u predratnom periodu, poput ateizma intelektualaca njenog 
doba. Još kao dvadesetogodišnjakinja, Katarina Bogdanović je zabeležila u svom 
dnevniku (15. aprila 1905. godine) lični stav koji ukazuje na nužnost premeštanja 
verskog uverenja iz javnosti u sferu ličnog, intimnog; na slobodu veroispovesti kao 
jedno od temeljnih ljudskih prava, ali i demokratsko i pluralističko načelo moderne 
države i njenog pravnog poretka. […] Kao i mnogi teoretičari i teoretičarke 19. 
veka, i ona je bila skeptična prema instituciji crkve koja, u simbiozi s državom, 
porobljava čoveka. Katarina Bogdanović ukazuje na neophodnost postojanja seku-
larnih institucija, posebno na odvajanje crkve od obrazovnih institucija: ’Već i zato 
mrzim učiteljsko zvanje što me ono silom primorava na vršenje verskih obreda, a 
ja već tri godine nemam vere’” (Вујошевић 2019: bez paginacije).

Sudeći po svim njenim (ne)objavljenim iskazima tokom višedecenijske pre-
davačke prakse, Katarina Bogdanović nije osećala sputanost u samom radu s 
učenicama – pedagoškom pozivu kome je zapravo bila naklonjena – ali jeste 
u kodeksima i normama, ograničenjima i nametima obrazovnog sistema, 
uplivima države i retrogradnih režima u obrazovne politike. Ta sputanost 
dodatno je učvrstila njenu filozofiju raskida i podsticala je na stalnu potragu 
za alternativnim modelima (pedagogije, aktivizma, obrazovanja), i to onim 
autorefleksivnim.107 Odgovore na pitanje „kako mogu razvijati druge kad još 
i sama osećam potrebu da se razvijam?”, koje je u dnevniku postavila sebi sa-
moj, tražila je pak u obrazovnim institucijama (kao studentkinja Beogradskog 
univerziteta, u Parizu, te nastavnica u školama, direktorka ženskih gimnazija 
u Nišu i Kragujevcu, odnosno poslovima od kojih se finansijski izdržavala), 
ali i u neformalnom usavršavanju i volonterskom angažmanu, između ostalog 
i unutar Ženskog pokreta / Ženskog pokreta. Svojim antiinstitucionalnim 

106	  O tome će takođe biti više reči u nastavku, uz ukazivanje na ambivalencije i aporije u 
njenim stavovima prema braku.
107	  O tome takođe dobro svedoči rukopisna zaostavština u IAŠ (v. Богдановић 1986: 126 i dalje).



185

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

i antiklerikalnim pozicijama i uredničkim radom, ona je u značajnoj meri 
obeležila početke ovog udruženja/časopisa u ranim dvadesetim godinama 
20. veka, a važno je iznova naglasiti da je reč bila i o antirežimskom pozi-
cioniranju, prevashodno zasnovanom na prosvetiteljskoj argumentaciji i 
socijalističkim težnjama. 

Iz memoara Pauline Lebl Albale stiče se utisak da je Katarina Bogda-
nović bila vrlo cenjena kako na univerzitetu, među profesorima, tako i u 
kolegijumu Druge ženske gimnazije, u kojoj je radila do 1928. godine (dakle, 
i među članicama Ženskog pokreta), a isto to potvrđuju i drugi izvori. Mi-
lan Nikolić, koji je imao jedinstvenu priliku da vodi razgovore s Katarinom 
Bogdanović pred kraj njenog života, navodi da se „družila s Vladislavom 
Petkovićem – Disom, Isidorom Sekulić i Jašom Prodanovićem” (Николић 
1986: 12). Iz putopisnih dnevnika same Katarine Bogdanović saznajemo da 
je, između ostalog, bila i prijateljica Adele Milčinović.108 Sem toga, iz njenih 
ego-tekstova mogu se rekonstruisati i drugi kontakti, neretko predstavljeni 
i kao prijateljstva/poznanstva i/ili kao flertovi ili udvaranja/prosidbe (na 
primer, udvaranje Dragoljuba Jovanovića ili Veljka Čubrilovića). Međutim, 
čini se da je i u porodičnom i u širem okruženju neretko bila percipirana kao 
vrlo ekscentrična pojava.

„I kao što je još u prvim razredima učiteljske škole zbog raskida sa religijom (kojem je 
’kumovao’ njen profesor, poznati publicista i uticajni političar Svetozar Pribićević), kao 
i zbog nekritičkog zanošenja šopenhauerovskim pesimizmom, smatrana za čudakinju 
i anarhistkinju (što ju je dovelo u sukob sa sredinom, pa čak i sa ocem i majkom), tako 
će četiri decenije kasnije, zbog svog levičarstva i otvorenog solidarisanja sa predratnim 
piscima-komunistima, već prvih dana okupacije biti saslušavana, a u novembru 1941. 
lišena slobode i, bez istrage i suda, osuđena na smrt streljanjem. Doduše, izgleda da 
je ova osuda bila samo ’preventivna’, sračunata na to da slobodoumnu književnicu 
zaplaši i odvrati je od svake moguće akcije. I tužilac i sudija bio joj je ljotićevac Marisav 
Petrović, zloglasni fašistički doušnik i poslušnik” (Николић 1986: 12).109

108	  „Putuje u Ameriku, u Njujork i Vašington, 1939, i tamo provodi mesec dana. Poseta 
Americi je na nju ostavila jak utisak. U Njujorku je posetila nekoliko škola i fakulteta i slušala 
je predavanja na Univerzitetu Kolumbija. U njenoj zaostavštini ostao je putopisni tekst 
’Njujorški dnevnik’, gde je, pored utisaka o gradu i američkoj kulturi, ostavila svedočanstvo i 
o druženju s Adelom Milčinović, poznatom hrvatskom feministkinjom i književnicom, koja 
je u međuratnom periodu intenzivno objavljivala u srpskoj periodici a u Njujorku je vodila 
ženski klub” (Вујошевић 2018: bez paginacije).
109	  Milan Nikolić dodaje: „Sama Katarina Bogdanović bila je uverena da svoj život duguje 
kragujevačkom advokatu Dušanu Janićijeviću koji je višestojeću vlast obavestio da ona 
školuje sestričinu i sestrića-medicinara, pa oni ne bi mogli da završe školu ako ih ona ne bi 
materijalno pomagala” (Николић 1986: 12–13). O tome je Katarina Bogdanović pisala u 
dnevniku o ratu (1941–1944), takođe obuhvaćenom u izdanju Izabrani život.



186

Zorana Simić

„Čuđenje” pojavom Katarine Bogdanović nije bilo puka posledica patrijar-
halnog ili palanačkog mentaliteta, niti pak političkih nesuglasica. Ono je, 
između ostalog, dolazilo i od njenih koleginica. O enigmatičnosti, eteričnosti i 
nekonvencionalnosti Katarine Bogdanović u mladosti, prisećajući se njihovih 
studentskih dana, posvedočila je sama Paulina Lebl Albala:

„Čudna je devojka bila Katarina Bogdanović. Kao da je oko nje zračio bezvazdušni 
prostor, te se niko nije usuđivao da joj priđe. Posle predavanja strčala bi glavačke u 
biblioteku, ne pogledavši nikog unaokolo, pritiskujući obema rukama svoje knjige 
i sveske na grudi. Kad bi se biblioteka zatvorila, dok bismo se mi ostali razilazili u 
bezbrižnoj graji i upućivali se tek u šetnju, na Kalemegdan ili na korzo, Katarina 
bi, pognute glave, uvek sama, hitala Vasinom ulicom, uvek pravo kući. Kako ona 
živi, šta radi, koga voli, šta misli, – to niko pod belim Bogom nije znao. Samo kad 
je Skerlić počeo da objavljuje njene radove u Glasniku, videli smo da ona piše vrlo 
lepo i s puno živosti duha. Dok je njena spoljašnjost odavala osobu u kojoj još nije 
progovorio nijedan erotičan osećaj i koja je, onako mršava, modro bleda i tiha, pre 
ličila na književnog moljca nego li na mladu devojku” (Lebl Albala 2005: 169–170).

„Filozofija raskida” Katarine Bogdanović bila je, dakle, u izvesnom smislu, i 
„filozofija nepripadanja”, odnosno „filozofija otpora”. Ona se ne može izolovati 
od (izolovanog) načina života Katarine Bogdanović, o kome je ova autorka 
ostavila dovoljan broj sugestivnih dnevničkih zapisa, a čijim je publikova-
njem njena samozatajnost, u značajnoj meri, naknadno osujećena – doduše, 
ne u protivnosti s njenom voljom, pošto je dnevnike sama zaveštala Milanu 
Nikoliću. Iz ovih zapisa moguće je rekonstruisati (auto)percepciju Katarine 
Bogdanović, njen odnos prema (sopstvenoj) telesnosti, erotici, intimi, sećanju, 
emocijama, samoći, zajedništvu, zaljubljenosti i flertovima, egzistencijalnim 
dilemama (pitanju suicida), etici i estetici uopšte – i mimo javnih zalaganja 
i stavova, ali i u sprezi s njima. Takve rekonstrukcije dosad nisu sprovede-
ne, kao ni žanrovska i rodna analiza dnevnika koja je od njih neodvojiva. 
Takođe, dosad se niko nije pažljivije pozabavio ni problemom „promašene 
književne karijere” Katarine Bogdanović. Uvidom u privatne zapise Katarine 
Bogdanović zapravo se dolazi do delimičnog objašnjenja ekscentričnosti 
njene (ženske/devojačke) pojave u percepciji okruženja, ali i osvetljava njena 
književna geneza, strepnja od autorstva i od uticaja.110

110	  Koncept „strepnja od uticaja” Harolda Bluma, odnosno „strepnja od autorstva” Sandre 
Gilbert i Suzan Gubar, ovde se upotrebljavaju fleksibilno, u širokom i ne suviše preciznom 
značenju. „Strepnja od autorstva” (anxiety of authorship) teorijski je pojam koji su izvorno 
osmislile anglo-američke ginokritičarke Sandra Gilbert i Suzan Gubar u studiji Ludakinja na 
tavanu (Madwoman at the Attic, 1979). U polemici s koncepcijom književne istorije Harolda 
Bluma, ukazujući na izrazitu maskulinocentričnost i nepotpunu adekvatnost pojma „strah od 



187

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

*

Skicirajući, uzgred, portret Katarine Bogdanović, Paulina Lebl Albala 
sugestivno je locirala potencijalnu okosnicu, srž (feminističke) biografije 
Katarine Bogdanović, kao i istraživačkog izazova koji njeno portretisanje 
provocira. S jedne strane, izazov je, kako je već istaknuto, uslovljen naglašenim 
solipsizmom i čak sklonošću ka izolaciji, uočljivim u dnevničkim beleškama 
ove intelektualke, koji su u svojevrsnoj koliziji s principima feminističkog 
biografisanja. Naime, vrlo je teško detaljnije rekonstruisati i ocrtati relacije 
različitih vrsta koje je Katarina Bogdanović negovala tokom života, a upravo 
se naglasak na takvim relacijama neretko smatra jednim od distinktivnih 
obeležja feminističke biografije. S druge strane, ostavština Katarine Bog-
danović, iako obimom oskudna, pruža zanimljive podsticaje feministički 
orijentisanoj biografkinji utoliko što memoriše specifičan rodni konflikt 
svojstven ovoj intelektualki, konflikt koji je, čini se, opstajao od njene rane 
mladosti do samog kraja života. Ukoliko je u Albalinoj vizuri „biti mlada 
devojka” značilo odisati erotizmom, biti prodorna, rasterećena i sklona zabavi 
u krugu kolega, poznanika i vršnjaka, nije neobično što su (fizička) pojava 
i ponašanje studentkinje Katarine Bogdanović od takve predstave upadljivo 
odudarali. Tuzlanski dnevnik, pisan u periodu neposredno pre njenog dolaska 
na univerzitet, svedoči o tome da „erotičan osećaj” Katarini Bogdanović u 
devojačkom dobu nije bio stran, ali, isto tako, da joj nije bio prioritetan, a 
dnevnik se na prvom mestu nameće kao svedočanstvo o zaista zapanjujućoj i 
retkoj intelektualnoj zrelosti, uporedo s izraženim emocionalnim kolebanjima 
i sumnjama (u sopstveni mladalački duh).

„Nigde ja neću dobro proći. Moj karakter je neprilagodljiv, priroda mi je hladna, 
rezervisana, nedruževna. A ljudi vole da se ćaska s njima, da je čovek raspoložen, 
da zaboravi na sebe i sav se stavi na službu onima što su oko njega. Jest, u društvu 
treba činiti velike ustupke za koje sam ja savršeno nesposobna” (Богдановић 1986: 
19, istakla Z. S.).

uticaja” (anxiety of influence), odnosno same razvojne psihologije Sigmunda Frojda, na kojoj 
se on zasniva, Gilbert i Gubar insistirale su na nužnosti uvažavanja psiholoških, društvenih i 
kulturnih razlika uslovljenih kategorijom roda (gender) (v. Gilbert, Gubar 1998). U njihovoj 
perspektivi, strepnja od autorstva nužno je povezana s rodnim politikama i kodiranjima (knji-
ževnih) tradicija/kanona/vrednosti. Budući da su književni i kulturni kanoni mahom javni 
– dakle, muški/maskulini/patrijarhalni, a da je tradicija ženskog stvaranja neretko zatomljena, 
privatna, javno nedovoljno legitimisana, isprekidana, poput prostora koji se uvek iznova osvaja, 
autorke polaze od pretpostavke da spisateljska geneza – neretko tegoban i izazovan proces osva-
janja sopstvenog autorskog glasa i samopouzdanja – u slučaju književnica postaje opterećena 
dodatnim dimenzijama uslovljenim „politikama polova” (up. Симић 2022а).



188

Zorana Simić

„Treći dan Uskrsa. Dan vanredno lep, suv i pun sunca. Pred školom se iskupila 
omladina. Cigani sviraju, kolo se vodi. Stariji sede u hladu i posmatraju. Ja i gos-
pođica činimo to isto s prozora. Kako vri i bije mladost i veselost iz te ustalasane 
gomile! A gde je moja mladost i u čemu će mi ona proći? Večito pogurena nad 
knjigom, ozbiljna, mrgodna, strahujući da ni atom vremena ne propustim uzalud. 
Najslađi deo života, najbolje godine iskliziće neosetno, ne ostavljajući ni jedne 
prijatne uspomene kakva bi priličila mladosti. Ali ja ne mogu tamo. Posmatrajući 
ih, ja mislim na knjigu koja je ostala otvorena na mome stolu, i meni sve izgleda 
da dangubim dok stojim i posmatram. A ipak, nije istina da sam ja ravnodušna 
prema ovome što posmatram s prozora. Samo, ja ne mogu, baš ne mogu da se 
predam ovome nejasnom nagonu koji me podseća da mi je tek 19 godina i da u 
onoj gomili ima lica koja su mi simpatična...” (ibid.: 20).

Kome se obraća Katarina Bogdanović? Ili, s kim se spori? Dnevnička forma, 
kako ističu neki od prominentnijih istraživača ovog fenomena, najčešće 
se percipira i kodira kao privatna i – upravo shodno tome – ženstvena/
feminina u transnacionalnim okvirima, premda „veći deo objavljenih dne-
vnika potpisuju muškarci” (Popkin 2009: 7). Ako su same Paulina Lebl 
Albala i Katarina Bogdanović u svojoj Teoriji književnosti utvrdile da su 
upravo dnevnici „dokument prvog reda za upoznavanje jednog čoveka ili 
jedne sredine” (up. Вујошевић 2018), razloge za javno privilegovanje i/
ili kvantitativnu prednost „dokumenata” uticajnih muškaraca (odnosno, 
o uticajnim muškarcima), takođe je uputno potražiti u sferi rodno hije-
rarhizovanih politika, onih u kojima je kroz istoriju čovek, i to ne samo na 
retoričkom planu, neretko bio sinonim za muškarca. U sam čin vođenja 
dnevnika upisana je pak pretpostavka o neopterećenoj autorefleksivnosti, 
dobrovoljnoj usmerenosti na sopstvenu privatnost i svakodnevicu, te o 
raspršenom beleženju impresija. Međutim, kao i svaki drugi, i ovaj žanr 
podleže (sopstvenim) konvencijama i kontekstualnim ograničenjima, 
formulama i „normativnim” toposima, dok premise pisanja dnevnika nisu 
nužno istovetne ili transparentne u svim slučajevima. 

Filip Ležen [Philippe Lejeune], jedan od ključnih teoretičara i autobio-
grafije i dnevnika, a koji u razmatranje uključuje rodnu perspektivu i pokazuje 
naročito interesovanje upravo za devojačke i adolescentske dnevnike, zalaže 
se za svojevrsnu istorijsku poetiku dnevnika. Na primer, on je uočio da su, 
prvenstveno usled strogog verskog vaspitanja, „devojke koje su u devetnae-
stovekovnoj Francuskoj vodile dnevnik pred sobom imale striktne smernice 
kojih se treba pridržavati, te je njihovo pisanje često izrazito formulaično”; 
ipak, „neke od njih uspevale su da preoblikuju svoje dnevnike u neočekivanim 



189

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

smerovima, pretvarajući ih u oruđa za istinsko samootkriće (Popkin 2009: 
8; v. Lejeune 2009).111 Ležen raspolaže znatno obimnijim i homogenijim 
korpusom građe, pa tako i njegovi uvidi imaju ambiciozniji doseg. Dnevnici 
devojaka sa samog kraja 19. i početka 20. veka na području Austrougarske 
i/ili potonje Kraljevine Jugoslavije, nažalost, nisu dostupni u opsegu koji bi 
omogućio analizu poput ove. Međutim, sve i da jesu, malo je verovatno da bi 
tuzlanski, adolescentski dnevnik Katarine Bogdanović u poređenju s drugima 
bio sasvim predvidljiv ili konvencionalan.112

Štaviše, moglo bi se tvrditi da ima izvesne (žanrovske) logike u tome 
što je Katarina Bogdanović „živost duha” izražavala najpre u dnevnicima, 
najprivatnijom među svim formama, pošto je upravo u vođenju dnevnika 
mogla da pronađe optimalan način da zadovolji svoju potrebu za pisanjem i 
refleksijama, ostajući u isti mah što skrivenija, anonimnija i „nedruževnija”, 
ali i ekscentričnija i samosvojnija. Ili, ponovo njenim rečima: za razliku od 
neposrednog učešća u komunikaciji s drugim govornicima u javnosti, za šta 
je sama smatrala da je „savršeno nesposobna”, Katarina Bogdanović se pišući 
dnevnik nije osećala sputano, prinuđeno da „zaboravi na sebe i sva se stavi 
na službu onima što su oko nje”. Utoliko je razumljivije što se njen tuzlanski 
dnevnik i u žanrovskom aspektu opire formulaičnostima svih vrsta, postajući 
vrlo inspirativno i kreativno „oruđe za istinsko samootkriće”, neodvojivo od 
kontekstualnih uzusa tog doba.

U celovitom preseku tzv. Devojačkog dnevnika Katarine Bogdanović 
uočavaju se dve ključne težnje i potrebe dnevničkog „ja”. S jedne strane, 
preovlađuje potreba za izolacijom, mirom i dokolicom koji bi omogućili 
neometan intelektualni rad, obuhvatajući čitanje kako (nemačke) filozofi-
je individualističkih tendencija tako i ruskih (romano)pisaca s naglašeno 
kolektivističkim (socijalističkim) usmerenjima, a od kojih autorka „uči da 
misli o društvu”. S druge strane, oseća se potreba i za drugačijim vidom 
kreativnosti, za sopstvenim autorskim radom, pisanjem (fikcije i nefikcije) 

111	  Upravo se u ovakvom (feminističkom) ključu dosad čitao dnevnik Milice Stojadinović 
Srpkinje U Fruškoj gori, koji su hvalili kako Jovan Skerlić tako i njegove studentkinje Paulina 
Lebl Albala i Katarina Bogdanović (v. Rosić 1994).
112	  Bilo bi dragoceno ukoliko bi se došlo barem do određenog broja dnevnika omladine koja 
je početak 20. veka provodila u Tuzli i okolini, na primer – (preko) članova ili simpatizera 
mladobosanskih krugova. Tako bi se i dnevnik Katarine Bogdanović situirao u širi korpus 
tekstova slične namene ili žanrovskih osobenosti i tendencija, a uvidom u druge devojačke 
dnevnike, te komparativnom analizom s njima, potencijalno bi se osvetile ženska i femini-
stička istorija uopšte, kao i istorijska poetika ovog žanra. U tom pogledu, treba uzeti u obzir 
studiju Djevojka u gradu Dubravke Zime, u kojoj je autorka razmotrila korpus devojačkih 
dnevnika koji su nastajali u drugoj polovini 19. veka na području Hrvatske (v. Zima 2022).



190

Zorana Simić

koje bi se odvijalo u prostoru između društvenih/političkih refleksija – a 
time i učešća u kolektivnim/kolektivističkim procesima – i „nepripadanja” 
glavnom (književnom ili političkom) toku, individualne/individualističke i 
„autsajderske” kritičke pozicije.

Maločas navedeni iskaz rečito svedoči o tome i podupire ovu juksta-
poziciju – poriv za aktivnom samoćom, s jedne, i (nekonvencionalnom) 
kreativnošću, kreativnošću kao nekonvencionalnosti, s druge strane. Katarina 
Bogdanović beleži svoje dnevn(ičk)e utiske na „treći dan Uskrsa”. Ukoliko 
bismo ga čitali u „formulaičnom” ključu, uzimajući u obzir osobenosti kon-
teksta u kom nastaje, srpske pravoslavne zajednice u Tuzli i okolini s kraja 
19. i početka 20. veka, tada takođe pod austrougarskom upravom (v. Šabotić 
2019), očekivali bismo da početak ovog zapisa od 19. aprila 1905. godine, u 
kalendarskom maniru, najavi prazničnu atmosferu doma, ili barem privreme-
nog boravišta (škole u kojoj autorka radi kao učiteljica i gde ujedno stanuje), 
okupiranost kućnim poslovima, vršenje verskih obreda, učešće u kolektivnoj 
proslavi ili običajima. Međutim, Katarina Bogdanović, autorka/naratorka 
dnevnika, ubrzo nam sebe predstavlja kao višestruko izmeštenu iz svih ovih 
domena. Za razliku od prethodnog zapisa („Danas je Veliki petak, te baba 
Jelka riba i kreči kod gospođice. Ja spokojno sedim u svojoj sobi i ne spremam 
ništa, jer šta se mene tiče i Vel. Petak i Uskrs? [...] Za mene ne postoji ni bog, 
a kamoli njegovi sveci.”; Богдановић 1986: 20),113 u kom je izražena sasvim 
eksplicitno, njena ekscentričnost ovde je znatno suptilnije nagoveštena, i to 
postupcima svojstvenim evropskoj novelističkoj tradiciji 19. veka.

Sama činjenica da tokom prazničnog odmora ostaje u školi, ne odlazi 
svojoj primarnoj porodici ili rodbini u Trpinju, činjenica koja uopšte i nije 
problematizovana (a koja će se tek kasnije u dnevniku obrazložiti njihovim 
lošim odnosima), pa i činjenica da je na radnom mestu, a ne kod kuće (re-
cimo, pored supruga), Katarinu Bogdanović u prvom koraku izmeštaju iz 
konvencionalnog bliskog okruženja jedne devetnaestogodišnjakinje u Tuzli 
početkom 20. veka. (Podsećanja radi, Milica Dedijer zabeležila je u svom 
autobiografskom rukopisu da se ona u Tuzli i okolini „smatrala starom de-
vojkom” već s nepunih devetnaest godina.) U drugom koraku, ovaj efekat 
produbljuje pripovedna pozicija dnevničkog „ja”. „Pred školom se iskupila 
omladina. [...] kolo se vodi. Stariji sede u hladu i posmatraju. Ja i gospođica 
činimo to isto s prozora.” Ovim kontrastom aktivne igre omladine i neme 

113	  Katarina Bogdanović u ovim zapisima memoriše i klasni aspekt života u Tuzli, tj. klasno 
uslovljene i raslojene politike svakodnevice. One se račvaju iz pozicije „baba Jelke”, kućne 
pomoćnice, „gospođice” i same Katarine Bogdanović, mlade učiteljice.



191

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

pasivnosti starijih posmatrača, Katarina Bogdanović pocrtava podvojenost 
sopstvene perspektive: ona „čini to isto” što i stariji, ali „s prozora”. I ona je, 
poput starijih sugrađana, zavedena kolektivnim duhom prolećnog praznika 
(simbolika Uskrsa ispotiha se konstruiše i potom dekonstruiše kompozici-
jom iskaza), ali nije među njima, kao što nije ni među svojim vršnjacima, 
mladima. Drugim rečima, ona svojim sveznajućim pripovednim pogledom, 
iz ptičje perspektive, obuhvata prizor u totalitetu – i mlade i starije i kontrast 
uspostavljen među njima – a opet ostaje izvan prizora, njemu ne pripadajući.

Ono čemu Katarina Bogdanović ne pripada jeste, ujedno, „najslađi deo 
života”, onaj koji ostavlja „prijatnu uspomenu kakva bi priličila mladosti” (u 
percepciji odgovarajuće javnosti, u duhu epohe, ili iz perspektive starijih 
sugrađana koji nadgledaju one mlađe, perspektive koju ona s njima tek 
donekle deli). S kim, dakle, ona razgovara? Pišući dnevnik, Katarina Bog-
danović obraća se upravo ovako izmeštenoj, raspolućenoj, eks-centričnoj 
sebi, sebi između privatnog i javnog, sebi u nezadovoljavajućem, nedovoljno 
podsticajnom kontekstu dekoruma i vladajućih (patrijarhalnih, klasnih, pala-
načkih, verskih, običajnih) politika, svetonazora, očekivanja okruženja – sebi 
„savršeno nesposobnoj” za međuljudske relacije, sebi „večito pogurenoj nad 
knjigom”, ali i sebi koja ipak nije „ravnodušna prema onome što posmatra s 
prozora”. Podvojenost, rastrzanost koju ona ovde locira, na samom početku 
svog „Devojačkog dnevnika”, ne samo da anticipira nego umnogome i obja-
šnjava dalji životni put Katarine Bogdanović, pa čak i njegovu retrospektivu 
koju će u poslednjim godinama života (tačnije, 1959. godine) izložiti ona 
sama: „uvek mi je telo smetalo, a sada u starosti najviše. Nekome telo služi za 
najslađa uživanja, a meni je uvek bilo teret i smetnja. Sećam se čiča-Angela iz 
jedne pripovetke od P. Istrati: Zašto čovek nema samo glavu? Ili ovako: Kad 
bi čovek imao samo glavu!” (Богдановић 1986: 137, istakla Z. S.).

S jedne strane, ta podvojenost ima univerzalniji prizvuk: ona se uspo-
stavlja oko ose individualizam/kolektivizam („kolo se igra”, a „ja” sa strane 
„posmatram”), oko u istoriji ideja sveprisutne dihotomije privatnosti i javnosti 
(vita activa versus vita contemplativa), ali i dihotomije telo/duh, antropološke 
vizije čoveka kao dvojnog, animalnog/nagonskog, koliko i ljudskog-kao-ne-
animalnog, odnosno racionalnog bića. Već 1905. godine, i pre nego što će se 
otisnuti u visoko formalno obrazovanje, u neformalni politički aktivizam, 
socijalistički i prosvetiteljski motivisan angažman, u intelektualno i perio-
dičko polje „Skerlićevog” i potonjih doba – kada zaključuje da „nešto mora 
da se prinese na žrtvu, da bi se imao plus u ma kom smislu na drugoj strani” 
(Богдановић 1986: 57) – Katarina Bogdanović potpuno je svesna aporija, 



192

Zorana Simić

tenzija i odricanja koja postajanje subjektom u javnoj areni zahteva. S druge 
strane, ona tu podvojenost oseća i na afektivnom nivou, memorišući je u 
dnevničkom diskursu bez susprezanja od (auto)kritike, bez ikakvih natruha 
idealizacija.

„Na koji način da rastumačim ovu svoju dvostruku prirodu? Izgleda mi kao da sam 
ja sama stvorila izvesne navike na čisto intelektualan život i da se sada te navike, 
jake kao nagoni, bore sa mojom pravom prirodom koja traži svoje pravo – nesporno 
pravo mladosti, zdrave i snažne, srca još netaknuta...

	 Ja sam navikla da sve podvrgavam kritici, da svako osećanje, svaku misao 
učinim tako reći opipljivim i da sva čula svoja na njima ogledam. Razume se da 
me onda ništa ne može zaneti, a bez zanosa nema uživanja. Zanos je neka vrsta 
obmane; a kad se stvari vide kakve zaista jesu, nemoguće ih je želeti, još manje 
zanositi se njima” (Богдановић 1986: 20).

Devetnaestogdišnjakinja koja na ovako obuhvatan i analitičan način poku-
šava da „sve podvrgne kritici” – ne isključujući sebe samu, „svoju dvostruku 
prirodu”, svoje telo i duh (iako najdublja intimna previranja nije delila s javno-
šću) – nesporno je morala da bude percipirana kao izuzetna i nesvakidašnja 
pojava u svoje doba, kao „avangardna intelektualka” (kako je opisuje Lela 
Vujošević u istoimenom naučnoistraživačkom tekstu), pa tako i da izazove 
podozrenje, zavist ili strah u krugu intelektualaca koji su se i sami opredelili 
za analitičnost ili joj primarno bili skloni. Katarina Bogdanović ističe sopstveni 
doprinos stanju raspolućenosti u kome se obrela: „izgleda mi kao da sam 
ja sama stvorila izvesne navike na čisto intelektualan život” (cerebralnost, 
prosvetiteljski duh koji delimično provejava čitalačkim korpusom Katarine 
Bogdanović u tome dolazi do izražaja; međutim, nije li svaka odluka da se 
život radikalno posveti intelektualnom usavršavanju ujedno i odluka da se 
ostali aspekti stave u drugi plan?). U isti mah, nemilosrdna strogost inheren-
tna njenom karakteru, hiperperfekcionizam, mesto su višestrukih potencijala: 
kreativnih, kao i destruktivnih (osenčenih prisustvom Šopenhauera i Ničea).

„A baš ako ću pravo govoriti, u ovaj mah ne osećam ništa osobito ni spram onih 
što su me danas posmatrali (nekoliko muškaraca njenog uzrasta, udvarača, prim. 
Z. S.). Svi su mi savršeno ravnodušni, baš kao i moj današnji uspeh. Sita sam, i 
moja stara zlovolja sa dosadom već se predoseća. Da legnem – 12 i po noću. Dižem 
se iz kreveta, jer sna nema pa nema, a ja moram dati oduška ovome uzbuđenju. 
Najbolje je da se zavučem u sobu, da pri zaključanim vratima učim, planiram, 
čitam, pišem i sama sebe mučim. Ograditi se od svih uzbuđenja i naslada života, 
jer sve to prolazi brže no vreme i ostavlja samo bolove. Da šta je drugo kontrast 
između svakidašnjice i prazničnog uzbuđenja duše posle uspeha, – da šta je drugo 



193

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

nego neizdržljiv bol, da čovek pobesni od njega. Da, kako sam celo veče rasejana, 
uznemirena. Sve bih knjige pobacala, hartije izderala i sagorela, a sebe bih gazila 
i gušila da mogu. Vređa me ova samoća, smeta mi spoljašnji mrak, a čežnje me 
zagušuju. U mojoj glavi je čudna zbrka i ona me toliko muči da joj u ovaj mah ne 
želim ništa drugo do jedan vreo kuršum” (Богдановић 1986: 21).

Katarina Bogdanović, neretko upravo u noćnim satima, memoriše dnevn(ičk)e 
utiske. Otuda i njihova diskontinuiranost, disperzivnost, „čudna zbrka” su-
kobljenosti čulnih senzacija, afekata, kognitivnih i misaonih kretanja, izbora 
i odluka, koji se predočavaju u svojoj fluidnoj procesualnosti: 

„Kod mene uopšte sve zavisi od raspoloženja, a ono ima postojanost aprilskog 
neba” (Богдановић 1986: 40).

„Ja sam od samih kontrasta, i ko zna kakvi su komadići poslužili da se skupi ova 
moja neujednačena priroda. Sad želim potpun mir i samoću, te gordo izjavlju-
jem: šta mi ko treba? Ja sam sama sebi dovoljna. Da me zazidaju u kakvu bogatu 
biblioteku, ništa, sem hleba i vode, ne bi mi trebalo. Drugi put ću se tužiti da me 
samoća dovodi do očajanja i da ne mogu izdržati noćnu tišinu svoje sobe. Šta će mi 
knjige? Čemu pisanje? Ne treba mi ništa, pa ni sam život, kad nije po mojoj želji. 
A kakva je to želja, jedva da bih umela i kazati. Prođe i to, i naiđe sasvim drukčije 
raspoloženje. Da mi se pomešati u vrevi svetskoj, zaći u gomilu! Da mogu svuda 
zaviriti, sve pokušati, menjati mesta i zanimanja, zgrtati iskustvo kao tvrdica zlato 
– živeti, živeti, i samo živeti! No, i to mi je želja!” (ibid.: 24).

„Uopšte, ja ne znam šta volim i šta mrzim, šta želim i tražim neprestano – rečju, 
trabunjam koješta. Šta mi je to što me sprečava da se uklonim sa sveta? A ipak me 
nešto sprečava. Možda radoznalost? Pa jest, pretežni razlog zbog koga živim jeste 
radoznalost” (ibid.: 25).

To, međutim, nipošto ne znači da bi svaki dnevnik morao da bude ili da 
jeste ovakav. Sledimo li ponovo metodološke smernice Filipa Ležena, na 
ključna pitanja koja on postavlja razmatrajući žanr dnevnika u ovom slučaju 
možemo da odgovorimo na sledeći način. U „Devojačkom dnevniku” 
Katarine Bogdanović (Tuzla, 1905/1906) osnovni cilj jeste introspektivan, 
pre nego dokumentaristički u strogom smislu ili hroničarski/kalendarski, 
formulaičan; reč je o „intimnom dnevniku”, a ne o „činjenično zasnovanoj 
hronici” – kao u slučaju većine njenih potonjih dnevnika (up. Lejeune 2009: 
34–35). Tendencija ka samootkriću i samoizumevanju regulativni je princip 
dnevničkog beleženja, koji diktira ostale aspekte: učestalost, kompoziciju, 
narativne strategije, stilski registar, „dizajn”. Paradoks je, ipak, kako je već 
sugerisano, uočljiv i na tom nivou: Katarina Bogdanović odvaja vreme za 
vođenje dnevnika tokom praznika („ferija”), u trenucima kad joj odsustvo s 



194

Zorana Simić

posla / klasna pozicija dopuštaju dokolicu (za nju kao zaposlenu, radnu ženu 
praznik je, dakle, pre svega odmor), ali upravo tim činom, i sadržajem svog 
dnevnika, podriva kako očekivanu tako i prividnu logiku kalendara, ujedno 
(žanrovski) demistifikujući i verski i obredni aspekt (hrišćanskih) praznika. 
O tome se, uostalom, znatno kasnije (oko 1956. godine), u osvrtu na prošlost, 
i sama Katarina Bogdanović izjašnjava na sledeći način:

„Morala sam da pišem, kao što drvo u proleće mora da olista i trava da raste. Nisam 
pisala samo zato da bih to objavila. Isidora (Sekulić, prim. Z. S.) je uvek pisala za 
javnost, a ja samo izuzetno. Ona kao da nije vodila dnevnik. Ja sam i dnevnike i 
pesme pisala zbog sebe i za sebe, više analizirala svoj unutrašnji život, nego što 
sam pričala događaje” (Богдановић 1986: 154). 

Nadalje, dnevnik je relativno kratak s obzirom na vremenski raspon koji 
pokriva (april 1905 – avgust 1906), a takvi su i pojedinačni unosi, fragmenti 
motivisani potrebom autorke da „rastumači svoju dvostruku prirodu”, da izrazi 
svoje adolescentske egzistencijalne dileme, te da (pred) sobom samom opravda 
odluke koje donosi shodno svojoj filozofiji/etici raskida (da napusti Tuzlu i 
siguran učiteljski položaj radi studija u prestonici). Opravdavanje je uslovljeno 
činjenicom da te njene odluke u okolini – pre svega u krugu primarne porodice 
– nailaze na prepreke, nerazumevanje ili odsustvo podrške. Uz to, iz dnevnika 
postaje jasno da se od nje očekuje budućnost u drugačijem smeru.

„Otac ne može pojmiti kako ja ne mogu biti zadovoljna tako lakom službom kao 
što je učiteljska, i to još u varoši koja ima električno osvetljenje, park i vojnu mu-
ziku!114 Mati se čudi kako može devojka mojih godina da ne pomišlja na udaju i da 
odbije dva prosioca koje bi svaka druga oberučke prihvatila. Moje školske drugarice, 
učiteljice na selu, zavide mi što sam u varoši za kojom one neprestano uzdišu i ne 
mogu da razumeju moj odviše povučen život. Okolina nagađa šta ja uvek radim 
u sebi i smatra da je ovoj izolovanosti jedini uzrok to što hoću da se singuliziram. 

114	  „Za vrijeme austrougarske uprave, Tuzla se postepeno mijenjala od tradicionalnog 
agrarno-zanatlijsko-trgovačkog u industrijski grad, sa svim etničkim, vjerskim, socijal-
nim, kulturnim i civilizacijskim posljedicama. U tradicionalnu etničku, vjersku i socijalnu 
strukturu, pored zatečenog domicilnog stanovništva ušao je veliki broj doseljenika iz raznih 
djelova Monarhije i drugih država. Tako je zatečeni etnički trougao proširen sa doseljenim 
Njemcima, Mađarima. Česima, Poljacima, Jevrejima i drugim. Zatečeni vjerski mozaik (islam, 
pravoslavlje, katoličanstvo) dopunjen je mojsijevcima, protestantima i grko-katolicima. U 
gradu postepeno preovlađuje svijet vezan za moderna zanimanja, od vojnika i činovnika do 
intelektualca, poslovnih ljudi i radnika koji postaju nosioci nove urbanizacije i novog načina 
života. Orijentalni karakter grada nije se izgubio, ali je dobio dodatne europske karakteris-
tike. Pod uticajem tih promjena određene vjerske zajednice u Tuzli prerastaju i ulaze u eru 
stvaranja nacija s kulturnim, prosvjetnim, ekonomskim i političkim institucijama, koje su 
bile moguće u postojećim društvenohistorijskim i političkim uslovima” (Šabotić 2019: 77).



195

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Na taj način svi su u zabludi, jer me ne razumeju. Njima je nepojmljivo moje stalno 
nezadovoljstvo i ukazuju mi na sreću tamo gde ja ni ne pomišljam da je tražim. – 
Sreća? Ja nju naslućujem u Beogradu, kad jednom postanem student, – ma samo 
godinu dana” (Богдановић 1986: 35, istakla Z. S.).

„Još uvek sam kao ubijena. Sem toga, dobila sam pismo od kuće, tako nepovoljno da 
sam ga odmah iscepala. Ali sam dobro odgovorila. Sav prkos za otpor i sva silina težnje 
da se jednom oslobodim i ovoga mesta i tutorisanja od kuće – sve se to uskomešalo 
u meni i dalo mi hrabrosti da odgovorim drsko, bezobzirno. Vele da mi valja misliti 
kako ću da spremam sebi ’veš’, jer, eto, da me ko zatraži, čime bih dočekala svatove!!! 
Kako Ivanka, pa Dobrila, pa Canda? Sve se spremaju, ne ispuštaju ručni rad iz ruku, 
čim o ferijama dođu u Trpinju. A ja samo dovlačim kojekakve knjižurine i fantaziram. 
No šta se to njih tiče i ako ću da ludujem, da besnim, a ne samo da fantaziram? Ja ih 
ne volim i sada su mi dalji nego ikad. [...] Njih sablažnjava moja lakomislenost, jer 
oni za takve težnje nemaju drugog imena” (ibid.: 39).

„Ja volim samo nauku, poštujem samo inteligentna čoveka, koji u umetnosti 
primenjuje svoju inteligenciju, i oduševljavam se samo prirodnim lepotama. Sve 
ostalo meni je ravnodušno” (ibid.: 35).

Opisujući svoje dane provedene na učiteljskom položaju u Tuzli, iako prvenstveno 
usmerena na vlasitite intimne impresije, Katarina Bogdanović ostavlja uzbudlji-
vo svedočanstvo o modelima društvene, rodne i klasne pokretljivosti na ovom 
podneblju s početka 20. veka, o dinamičnim procesima urbanizacije, ranom 
periodu uključivanja žena u profesije (pre svega upravo učiteljsku), o mentalitetu, 
konvencijama i politikama svakodnevice u granicama jedne multikulturalne i 
multietničke varoši/palanke, potom u granicama rodnog sela (Trpinje kod Vuko-
vara), ali i onih imaginarnijih politika svakodnevice u velikom gradu / (budućoj) 
prestonici, za kojima sama autorka dnevnika „uzdiše” dok piše o svakodnevnim 
ritualima i praksama u varoši u kojoj živi i radi (šetnje, sastajanja, prepiske, zabave, 
druženja). Tako se već u ovom dnevniku obelodanjuje da njegova autorka stupanje 
u bračnu zajednicu, udaju na koju je nagovaraju majka i okolina, percipira kao 
odricanje od obrazovanja i svog daljeg individualnog razvoja / subjektivizacije. 
Na to će se Katarina Bogdanović iznova osvrnuti dvadeset godina kasnije, u „Be-
ogradskom dnevniku” (1924), u trideset devetoj godini života, kada će, između 
ostalog, biti i među saradnicama Ženskog pokreta:

„Uostalom, ja mislim da mi je ovako ipak bolje nego da sam se udala za Jovu 
Maksimovića ili za Čavića, ili čak za onog zvekana Markovića koji je bio moj prvi 
prosilac. Bolje nego i za Veljka Čubrilovića koji me je voleo i bio sav srećan uza 
me, a ja njega sve većma odbijala što je on pokazivao više pažnje prema meni. Da 
sam se udala, imala bih danas već troje ili četvoro dece i ne bih videla ni Pariz, ni 
London, ni Rim, niti bih naučila koji strani jezik (kako navodi Milan Nikolić, Ka-



196

Zorana Simić

tarina Bogdanović je znala engleski, francuski i nemački jezik; prim. Z. S.). Nešto 
mora da se prinese na žrtvu, da bi se imao plus ma u kom smislu na drugoj strani” 
(Богдановић 1986: 57, istakla Z. S.).

Tuzlanski dnevnik je vođen u svesci, bez intermedijalnih primesa, isključivo 
u tekstualnom obliku, i ne uključuje paratekstualne dodatke poput ilustracija, 
pesama, citata, fotografija, naknadnih dopuna i intervencija (v. Lejeune 2009). 
Takav sud formira se na osnovu uvida u dnevnik koji se čuva u Istorijskom 
arhivu Šumadije (Kragujevac). Nažalost, nema načina da se odgovori na brojna 
druga pitanja koje Ležen postavlja u svom metodološkom prosedeu: da li je 
uvid u ove zapise imao još neko tokom autorkinog života, da li ih je ona nekad 
prepisivala, kojom verzijom dnevnika istraživačica zapravo raspolaže, s kojom 
motivacijom ga je Katarina Bogdanović pisala i predala na čuvanje/publiko-
vanje, i slično. Sve što možemo jeste da dnevnik razmotrimo kao finalni tekst, 
uvažavajući implicitne autorske i tekstualne strategije, a ni taj poduhvat nije 
bez istraživačkog značaja. U izvesnom smislu, već takav jedan izgled dnevnika 
upućuje na karakter autorke – pedantnost, hiperdisciplinovanost, ozbiljnost. 
„Večito pogurena nad knjigom, ozbiljna, mrgodna, strahujući da ni atom vreme-
na ne propustim uzalud”, tako sebe opisuje Katarina Bogdanović u devojačkim 
godinama, ali i u godinama koje će uslediti. Aura „knjiškog moljca” koju kasnije 
detektuje Albala sugeriše da je njena autopercepcija, barem delimično, bila 
osnovana i realistična. Ipak, upravo tuzlanski dnevnik u najvećoj meri pokazuje 
koliko su dramatična i složena bila zbivanja ispod površine, nedostupna „oku 
javnosti”, pa čak i najbližem krugu saradnica. „Ali ja ne mogu tamo. Posma-
trajući ih, ja mislim na knjigu koja je ostala otvorena na mome stolu, i meni sve 
izgleda da dangubim dok stojim i posmatram.” Dakle, za zaposlenu devojku 
koja se sama izdržava i koja nesumnjivo žudi za potpunijim humanističkim 
obrazovanjem – dokolica je privilegija, a ta privilegija podrazumeva i kontinu-
irano, posvećeno čitanje i pisanje, prakse koje i omogućavaju i pretpostavljaju 
stvaralački rast, razvoj u smeru takvog jednog obrazovanja.

Međutim, iako sva posvećena intelektu, ista ta devojka ujedno je i telesno 
biće, čiji se erotski nagon i želja, između ostalog, ispoljavaju i prema muškarci-
ma. Taj nagon Katarina Bogdanović opisuje kao „nejasan”. „A ipak, nije istina 
da sam ja ravnodušna prema ovome što posmatram s prozora. Samo, ja ne 
mogu, baš ne mogu da se predam ovome nejasnom nagonu koji me podseća 
da mi je tek 19 godina i da u onoj gomili ima lica koja su mi simpatična...”. 
Tenzija koju nametljivost tog nagona u njoj izaziva podvrgnuta je gotovo 
hirurškoj analizi, analizi koja je i sama osvešćena: „Izgleda mi kao da sam ja 
sama stvorila izvesne navike na čisto intelektualan život i da se sada te navike, 



197

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

jake kao nagoni, bore sa mojom pravom prirodom koja traži svoje pravo – 
nesporno pravo mladosti, zdrave i snažne, srca još netaknuta...” (Богдановић 
1986: 20, istakla Z. S.). Šta ovde sugeriše Katarina Bogdanović? Mladost je 
„zdrava i snažna”, i ona je „nesporno pravo”, ali njoj, čak i ako je u pitanju 
njena „prava priroda”, takva mladost u uzrastu od devetnaest godina (više) 
nije dostupna. Mladost je „nagonska”. Dakle, autorka za sebe tvrdi da nije u 
dosluhu s bazičnim nagonima (što, ovom logikom, vodi „slabosti” i „bolesti” 
/ izneveravanju sopstvene „prave prirode”), premda je toga savršeno svesna i 
premda o tome u dnevniku otvoreno progovara, a što sa svoje strane sugeriše 
da je svesna i sopstvenih izbora i afiniteta. Pođemo li od svojevrsne abecede 
psihoanalize (o kojoj se, inače, i sama Katarina Bogdanović nekoliko decenija 
kasnije izjasnila u jednom časopisnom prilogu),115 ovaj iskaz lako možemo da 
protumačimo kao uzoran: u najpojednostavljenijim crtama, psihosomatski 
razvoj i kognitivni modeli Katarine Bogdanović, kao i svakog drugog čoveka, 
zasnivaju se upravo na nagonima, na instinktima nesvesnog, ida, i uslovlje-
ni su, između ostalog, i onim zaboravljenim / kognitivno nepristupačnim 
sadržajima iz ranog detinjstva (najranije mladosti jednog ljudskog bića), a 
pomaljanja tih sadržaja i nagona, njihovi prodori na površinu ega, te pokušaji 
njihovih osvešćivanja, izazivaju pak nelagodu u vidu manje ili više represivne 
kontrole, potiskivanja, otpora.

Intrapsihički konflikt, o kome „Devojački dnevnik” Katarine Bogdano-
vić donosi vrlo sugestivno svedočanstvo, u psihoanalitičkom ključu smatra 
se optimalno razrešivim u situaciji bezbednog transfera, u interpersonalnoj 
relaciji, susretu s drugim ljudskim bićem koje je kroz sličan transfer već 
prošlo (analitičarom/terapeutom), i koje sada postaje lokus projekcija ne bi li  
(re)integracija „prave prirode” onog prvog bila moguća, tj. ne bi li se prevladali 
infantilni sukobi i ublažila tenzija (ili, povratili/očuvali „zdravlje” i „snaga”, 
a „srce dotaklo”). Katarina Bogdanović u svom devojačkom dnevniku – kao 
ni u svim drugim koje će kasnije voditi – ne ostavlja pak, ni u tragovima, 
nikakvo svedočanstvo o postojanju takvog jednog bića ili relacije. Naprotiv, 
ona i s protokom vremena insistira na tome da je za intiman (autentičan, 
transformativan) kontakt s drugima „savršeno nesposobna”.116

115	  Katarina Bogdanović napisala je jedan izuzetan i, s obzirom na kontekst objavljivanja, 
avangardan separat o psihoanalizi, s posebnim interesovanjem za Frojdov doprinos. Reč 
je o opsežnom prilogu naslovljenom „Psihoanaliza” (Prosvetni glasnik, 1924), kome bi se 
u budućnosti mogla posvetiti i veća, zasebna pažnja. Isto važi za njenu studiju o Koktou.
116	  Na opaske ljudi iz svog okruženja o tome da je „hladna i neosetljiva”, odgovara: „nema 
toga ko bi većma mogao da pati, i zato valja oprezno i mudro izbegavati svaku intimniju 
vezu; inače ode do đavola sav moj rad i život” (Богдановић 1986: 58).



198

Zorana Simić

Naravno, svako dalje zadržavanje na ovom problemu i iznošenje dale-
kosežnijih hipoteza i zaključaka ostalo bi u domenu konfabulacije – napro-
sto, ne postoji dovoljno pouzdanih izvora na koje je u istraživanju moguće 
osloniti se u cilju takvih zadržavanja. Katarina Bogdanović će i kasnije voditi 
dnevnike, ali nikad s dozom introspekcije i intimizma, ispovednog registra 
kakav ostavlja u ovom prvom. Takođe, a što je barem podjednako važno 
imati u vidu, njena više nego upadljiva sklonost ka pronalaženju i problema 
i rešenja u sebi samoj, tj. izrazito visok stepen solipsizma, dvosekli su mač 
(ili „kuršum”): ona će se o sebi uvek izjašnjavati nemilosrdno strogo („Ja 
sam navikla da sve podvrgavam kritici, da svako osećanje, svaku misao 
učinim tako reći opipljivim i da sva čula svoja na njima ogledam”), a isti, 
dublji i složeniji analitički metod u svojim ego-tekstovima najčešće neće 
primenjivati na potencijalne uzroke, kontekstualne činioce i druge ljude u 
kojima bi odgovornost za takav njen položaj, krajnju prepuštenost sebi sa-
moj, mogla da se locira. Ipak, njihovo implicitno prisustvo (kroz odsustvo) 
u ovom dnevniku, kao i u celokupnoj pisanoj zaostavštini autorke, ostaje 
nametljivo i nesporno.

„Ideje čvršće spajaju nego krvne veze. Ja to osećam u svome odnosu prema Čaviću 
koji mi je bliži nego i jedan rođak. Jest, ubuduće stvaraće se nove veze i njihova 
podloga biće duhovna srodnost, slaganje u mišljenju. To se i u ljubavi sve više traži, 
jer čovek dobro oseća šta je to što postaje najvažnije u njemu i što ga upravo čini 
čovekom. Sve se intelektualizira” (Богдановић 1986: 33, istakla Z. S.).

„Da, tako je to kad čovek neprestano rezonuje i dopusti da ga samo ideje vezuju 
za život. Potrebna su i osećanja, naročito osećanja dužnosti prema drugima. A ja, 
naprotiv, imam tako mnogo asocijalnih elemenata u sebi. Ja volim ljude samo 
izdaleka, u izuzetnim prilikama, i većinom onakve kakvi su u knjigama. Blizina i 
svakodnevno opštenje izazivaju u meni mržnju koja se često penje do gnušanja, 
naročito kad je u pitanju fizičko zbližavanje” (ibid.: 37, istakla Z. S.).

„Danju svet ispunjava našu dušu, a noću naša duša ispunjava svet. Ja više volim 
noći nego dane, a to stoga što sam onda mirnija. S godinama raste moja odvratnost 
prema društvu i asocijalne navike naglo jačaju u meni” (ibid.: 27).

U osnovi mladalačke vizije, ali i vizije Katarine Bogdanović koju će ona 
izraziti u dubokoj starosti, jeste izvesna doza nihilizma i antropološkog 
pesimizma, ili barem skepse, nepoverenja u humanitet, pa tako i sebe samu, 
snažna autokritika i rigidna internalizacija „promašenosti”/neadekvatnosti/
nedostatnosti („Treba da stanem pred ogledalo, da pomislim na svoju ne-
spretnost i neumešnost  u razgovoru. Uopšte, neka sam jednom načisto sa 



199

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

tim da me niko ne može voleti. Imajući vazda to na umu, potrebno je da se 
i sama nikada ne zaljubim”; Богдановић 1986: 25). Otuda, najverovatnije, 
i zastajanje na platonskim odnosima/prepiskama, otuda suspenzija „želje”, 
kontrola „nagona”, koja se ovde percipira kao neodvojiva od spoznaje nužno 
neprijatne istine, odnosno „viđenja stvari kakve zaista jesu” bez iluzornog 
omotača „zanosa”: „Zanos je neka vrsta obmane; a kad se stvari vide kakve 
zaista jesu, nemoguće ih je želeti, još manje zanositi se njima. ... A bez zanosa 
nema uživanja”.117 Stoga se i gotovo kompulzivno pisanje i čitanje (navikom 
dovedeno u ravan s nagonima) neretko percipira kao „mučenje sebe”, a ne 
samo kao izvor rasterećenja, zanosa i uživanja. Katarina Bogdanović u „De-
vojačkom dnevniku” naslućuje da je, barem delom, istina o kreativnosti opora: 
stvara se jer nečega nema; ili, stvara se upravo jer postoji nelagoda. Međutim, 
ona naslućuje i da fikcija ipak nosi mogućnost „satanskog uživanja”.

Zastanemo li samo na ovom dnevniku, zanemarujući načas sav preostali 
opus Katarine Bogdanović, ponašajući se kao da ga čitamo prvi put i ne znamo 
ništa o njegovoj autorki ili okolnostima nastanka, verovatno je da bismo i u 
tom slučaju pomislili da je reč o književnici (autorki fikcije) u nastajanju. U 
izvesnom smislu, devojački dnevnik Katarine Bogdanović figurira i kao pro-
stor samootkrića, samoizumevanja jedne književnice, „autoportret umetnice 
u mladosti”. Ili, podjednako slobodno rečeno, kao svojevrsna „svakidašnja 
jadikovka” u prozi. U njemu se lociraju neki od toposa kako modernog 
subjektiviteta uopšte tako i identiteta umetnika/umetnice, toposi koji će se, 
i pre toga i decenijama kasnije, etablirati u (teoriji i filozofiji) književnosti 
modernog doba: sveprožimajuća percepcija egzistencije kao nepripadanja, 
„transcendentalnog beskućništva” (Đ. Lukač); sukob (svesti o) efemernosti i 
mogućnosti njenog prevazilaženja transgresivnim stvaralačkim aktom uprkos 
porušenim iluzijama (o večnosti ili smislu);118 ogoljena hamletovska dilema 
117	  I ovde prepoznajemo odjeke ničeanske dekonstrukcije: „Što je dakle istina? Pokretna 
vojska metafora, metonimija, antropomorfizama. Ukratko: zbroj ljudskih odnosa koji bivaju 
poetski i retorički stupnjevani, prevedeni, ukrašeni, te se nakon duge uporabe narodu čine 
čvrstima, kanoničnima i obvezatnima. Istine su iluzije za koje se zaboravilo da su to, metafore 
koje su postale istrošene i osjetilno slabe, kovanice koje su izgubile sliku na sebi te sad u obzir 
dolaze samo kao kovina, a ne više kao kovanice… Sve što čovjeka odvaja od životinje ovisi 
o toj sposobnosti da se zorne metafore ishlapi do sheme, da se dakle sliku razriješi u pojam” 
(Nietzsche 1999: 12, istakla Z. S.).
118	  U devojačkom dnevniku Katarine Bogdanović neretko se javljaju (proto)egzistencijali-
stičke dileme i stav. Ona zauzima epistemičku poziciju ženskog adolescentskog subjekta koji 
je svestan „besmislenosti” egzistencije, ali u tom odsustvu dokučivog smisla teži i uspeva da 
pronađe svojevrsnu igru, zabavu, zahvaljujući „radoznalosti koja je pretežno održava u životu”, 
a koja se pak primarno usmerava ka intelektualnim sferama: „Nije u pitanju šta je bolje ili 
gore, nego šta kome više godi. Način života valja birati po ukusu, koji je skroz individualan, 



200

Zorana Simić

kao okosnica (z)bivanja;119 ambivalentna subjekatska pozicija stvaraoca kao 
uvek-već-suviše i „mladog” i „starog”;120 izvestan demonski kvalitet kreacije i 
kreatora/kreatorke koji ipak nalaže i „androginu” (samo)kontrolu, izazivajući 
na taj način čitav spektar psiholoških stanja i reakcija.121

„Pokušavam da pišem, no to je koješta. Pa da šta ću? Čega god bih se prihvatila, 
izgleda mi neznantno, prolazno. Ja bih nešto trajno, što će nadživeti vreme za koje 
postaje i što će biti veće od svoga tvorca – od mene same. Ja bih da prevaziđem 
sebe. Može li to biti? Da li je to umesna i ostvarljiva želja?

[...] A ja bih od svih vrsta obdarenosti najradije izabrala da budem satiričar kakvoga 
svet još nije zapamtio. Celo društvo dovesti u zabunu, ispreturati njegove pojmove 
o moralnim i drugim životnim problemima, sejati nemir u duše sviju koji umeju 
čitati, deliti udarce na sve strane i likovati zasuta grdnjom i kletvama onih koje 
sam uvredila. Satansko uživanje! Nije li bolje lečiti i ublažavati nego pozleđivati? 
Odricanje je jedino što je dostojno čoveka. Ja ću do godine na selo – na selo i na 
posao, zna se već kakav” (Богдановић 1986: 23–24).

„Odricanje” kao ultimativni kvalitet etike raskida, svetonazora Katarine 
Bogdanović, ovde se prikazuje u novom svetlu. U njegovoj osnovi, kako se 
sada ispostavlja, jeste i (cinično intoniran) altruizam, ali i svojevrsna strep-
nja od (uticaja) autorstva. Suspenzija želje i nagona zapravo je odricanje od 
„satanskog uživanja” – onog kakvo može da priušti kreativnost, pisanje i 
publikovanje. Iz današnje perspektive, u ovakvom rezonu prepoznaje se po-
tencijalno potčinjavanje gotovo puritanskom femininom identitetu – „nije li 
bolje lečiti i ublažavati nego pozleđivati?” (tj. vratiti se u selo i živeti u skladu 
s očekivanjima porodice, a ne „celo društvo dovesti u zabunu, ispreturati nje-
gove pojmove o moralnim i drugim životnim problemima, sejati nemir u duše 
sviju koji umeju čitati, deliti udarce na sve strane i likovati zasuta grdnjom 
i kletvama onih koje sam uvredila”). Etika nege/brige označava se, cinično, 
kao „etika dostojna čoveka”, ali se nega/briga u prvom koraku percipira kao 
nezameranje i smernost, praksa koja nalaže gest povlačenja iz javne/polemičke 

a ne po nekom apstraktnom pojmu, koji je svima zajednički. Međutim, kraj je isti i sve je 
podjednako besmisleno” (Богдановић 1986: 24).
119	  „Ja sam se prosto razbolela od nerešljivosti. Teško mi je, teško... Upropastiće me hamle-
tizam” (ibid.: 33).
120	  Ili, rečima Margerit Diras [Marguerite Duras], lajtmotiv dnevnika bio bi: „Vrlo rano u 
mom životu bilo je prekasno”.
121	  „Neka saradnja mora da se uspostavi između tog muškarca i žene u umu da bi moglo da 
se postigne umeće stvaranja. Neki brak suprotnosti mora da se sklopi. Ceo um mora da leži 
širom otvoren da bismo dobili osećaj da pisac prenosi svoje iskustvo sa savršenom punoćom. 
Sloboda mora da postoji i mir mora da postoji” (Vulf 2005: bez paginacije).



201

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

arene u svojstvu satiričarke – arene u kojoj će Katarina Bogdanović kao pu-
blicistkinja i aktivistkinja, ne i kao autorka fikcije, kasnije svakako učestvovati 
i kritički je razmatrati, ipak iznova donoseći odluku da se u selo ne vraća. 
Prepuštanje stvaralačkom činu, i to uz privilegovanje satiričnog modusa, 
prostor je moguće ekscesivnosti, prestupa „s onu stranu dobra i zla”, etičke i 
estetičke transgresije, kodiranih kao neprikladnost, tj. kao neumestan, neetičan 
i neuviđavan individualni izbor (u odgovarajućim društvenim okolnostima). 
Za njime se pak, uprkos (auto)cenzuri, žudi kao za potencijalom samopreva-
zilaženja, faustovskog pakta, dosezanja svojevrsnog trajnog trenutka koji će 
„biti veći od svog tvorca – od mene same”, a demonska/satanska metaforika 
takvoj žudnji sugestivno saobražava.

I ovde dolazimo do Ničea, uz Marksa i Frojda, jednog od ključnih „her-
meneutičara sumnje” u zapadnoj intelektualnoj tradiciji. Njegova filozofija 
kreativnosti kao ekscesivne telesne afirmacije života kreacijom, nadilaženja 
smrtnosti, naročito u ranom (šopenhauerovsko-vagenrijanskom) periodu, 
upadljivo uključuje („satanske”) metafore (po)rađanja, tj. radikalnu polari-
zaciju života-kao-rađanja i smrti (u psihoanalizi će se ova tenzija razmatrati 
u kategorijama erosa i tanatosa). „Fridrih Niče je filozof rođenja i tela. Meta-
fora rođenja u središtu je njegove filozofije otelovljenog života”; prema sudu 
nemalog broja teoretičara i teoretičarki, „inkorporirajući odlike koje se u 
istoriji zapadne filozofije asocijativno povezuju s femininim u svoju ideju o 
dionizijskom filozofu, Niče transcendira tradicionalnu jednostranu masku-
linu filozofsku koncepciju sopstva” (Thorgeirsdottir 2010: 157). Ova rodno 
kodirana transgresija bila je dosad predmet brojnih tumačenja i sporova i 
u feminističkoj teoriji: „od samih početaka recepcije Ničeove filozofije, (fe-
ministički orijentisane) filozofkinje raspravljale su o njegovim filozofskim 
konceptima rođenja i tela i kritički i afirmativno” (ibid.: 157). S jedne strane,

„koncepcija rođenja nesporno je važna metafora za intersubjektivne relacije, kako 
je utvrdila Julija Kristeva. Metafora rođenja u Ničeovoj filozofiji na prvom mestu 
predstavlja sposobnost kreativnog filozofa da istražuje i obuzdava pluralnost unutar 
sebe samog, te da rekreira ili porodi sebe. [...] Ničea rođenje zanima kao iskustvo koje 
karakteriše kombinacija bola i radosti. Rođenje je za njega paradigmatičan primer 
fenomena u kom veliki bol i požuda stoje naporedo, u kom se nešto okončava, a 
nešto novo započinje. On želi da rođenje trijumfuje nad smrću i smrtnošću, koji 
su se dotad percipirali kao ultimativno uporište filozofskog viđenja ljudske egzi-
stencije. Kod njega nije posredi poricanje ili potiskivanje misli o smrti i smrtnosti, 
već pre afirmacija nastavljanja života smrću. Apstrahujući stvarno, fizičko rođenje, 
on rođenje preoblikuje u metaforu za stvaralačku dispoziciju dionizijskog filozofa, 
koji misli u skladu sa životom i s telom” (ibid.: 157–158, istakla Z. S.).



202

Zorana Simić

S druge strane, ničeanskoj viziji i te kako se pristupalo i bez ovakve blago-
naklonosti ili opravdanja, najčešće uz podjednako ubedljivu argumentaciju, 
poput one Adornove, da Fridrih Niče, uprkos pokušaju (re)integracije tra-
dicionalno femininog i maskulinog u „dionizijskog filozofa”, ili pak sporni 
koncept „natčoveka”, zapravo ne samo da ne dekonstruiše već čak „dovodi 
do ekstremne krajnosti tradicionalni, maskulini ideal autonomne i samodo-
voljne individue”, sopstva nadljudskih/božanskih prerogativa (ibid.: 160). 
Dakle, njegova afirmacija kreativnosti (po)rađanjem ostaje kamen spoticanja 
i podsticajno mesto polemičke (feminističke) recepcije do danas, a jedna 
od kapitalnih tenzičnih dihotomija zapadne intelektualne tradicije – indi-
vidualizam versus kolektivizam – susreće se u toj recepciji i s podjednako 
kapitalnom binarnom opozicijom maskulino/feminino.

U tom svetlu, intrapsihički konflikt, tenzija same Katarine Bogdanović 
kao privržene čitateljke Ničea i autorke „Devojačkog dnevnika”, njena izra-
žena raspolućenost, rastrzanost između (književnih i obrazovnih) kreativnih 
i destruktivnih nagona (suicidalna ideacija), čitaju se barem trostruko: kao 
auto/portret o umetničkoj genezi; kao svedočanstvo o nelagodi klasno 
deprivilegovane učiteljice ogromnih intelektualnih kapaciteta i ambicija u 
višestrukoj koliziji s miljeom, kontekstualnim činiocima i svojim savreme-
nicima; kao tekstualno uobličenje intimnog, psihofizičkog identitetskog spora 
jedne devojke u rodno kodiranim koordinatama.

Pođemo li od hipoteze da su beskompromisna, radikalna autonomi-
ja, samodovoljnost i samousmerenost „maskulini ideali”, a da je njihova 
dekonstrukcija, otvaranje ka drugosti / zarad drugosti nužna „feminina” 
kontrateža, taj intimni agon mogli bismo da predstavimo na nekoliko na-
čina. Prvo, tenzija se gradi oko mobilnosti i imobilnosti: ostajanje u selu 
(radi udaje) feminin je gest, gest dostojan jedne (biološke) žene, onaj kojim 
se udovoljava okruženju i čini „ustupak drugima”; odlazak u Beograd radi 
pohađanja univerziteta (na kome dotad i nema žena) maskulini je presedan, 
čin prestupa čija je celishodnost u vizuri okruženja upitna, ali za kojim sama 
Katarina Bogdanović nesporno žudi, premda je u tome usamljena. Drugo, 
kreativnost je i maskulina i feminina, na izvestan način androgina, i ujedno 
teži da u sebe upije dijalektiku pojedinca/pojedinke i kolektiva. Kreativnost se 
ispoljava i u svakodnevici (vođenju dnevnika) i u pisanju radi publikovanja, u 
pisanju drugih tekstova/žanrova koji su u percepciji autorke, barem u njenoj 
adolescenciji, društveno relevantniji od dnevnika. Iz te fluidne kreativnosti i 
žanrovskih dilema Katarine Bogdanović, problem se račva u novim pravci-
ma. Pisanje dnevnika (ego-tekstova) jeste dopuštena dokolica, praksa koja se 



203

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

ultimativno ne problematizuje i ne nadgleda (ni u samoj autorki ni u njenom 
okruženju). Pisanje radi publikovanja i publikovanje, osvajanje autorstva u 
javnosti, opet je svojevrsni maskulini presedan, jer dnevnik nije pisan s na-
merom da bude publikovan, a satira bi, da bi proizvela efekat, morala da bude 
takva. Treće, otvara se i pitanje (izbora) profesije i privilegovanog aspekta 
habitusa: afiniteti ka satiri zasnivaju se na „maskulinom idealu” – autor/ka 
preuzima epistemičku poziciju „sveznajućeg ja”, paternalističkog/korektivnog 
nad-subjektiviteta, autoriteta i arbitra (o istom problemu vredelo bi razmi
šljati i povodom habitusa urednika/ce i kritičara/ke). Svojevrsna kontrateža, 
„čoveka dostojniji”, etičniji izbor, jeste feminin: (p)ostati učiteljica/nastavnica, 
ona koja svojim pristupom i kompetencijama takođe koriguje, takođe uz au-
toritet podučava, ali ne tako što „pozleđuje”, već, naprotiv, „leči i ublažava”.122

Katarina Bogdanović je, kao urednica Ženskog pokreta, autorka uredni
čkih i ostalih priloga u ovom glasilu, te u drugim časopisima epohe, početkom 
dvadesetih godina i kasnije, u otporu prema monarhijskom režimu izražavala 
kritički stav (s primesama satiričkog modusa). Taj stav kongruentan je s ide-
jama o feminizaciji politike – u cilju oplemenjivanja, ozdravljenja, „lečenja” 
kontaminiranog, obolelog, zaraznog sistema i (dvostrukog) morala. Ova 
kolebanja autorke, izražena u devojačkom dnevniku, stoga dodatno dobijaju 
na zanimljivosti i (anticipatorskom) značaju. Osim toga, kroz poznanstvo s 
Alfredom Adlerom posredstvom Dimitrija Mitrinovića,123 te zahvaljujući 
drugim stručnim putovanjima, usavršavanjima i kontaktima/koresponden-
cijama s domaćim i stranim intelektualcima epohe, Katarina Bogdanović 
kontinuirano je razvijala svoj osobeni, reformistički pedagoški metod, koji je i 
pre svega toga bio spontano utemeljen u principima individualne psihologije, 
ali i u feminističkim i socijalističkim idejama. U njegovim pretpostavkama, 
u ovom svetlu, takođe se može prepoznati svojevrsni imperativ izgradnje 
lekovitih, „čoveka dostojnih”, etičnih intersubjektivnih relacija.

122	  I u ovom koraku, kao i inače u tuzlanskom dnevniku Katarine Bogdanović, čitava ova 
problematika odvija se i u tenzičnosti koordinata selo-varoš-grad, odnosno ruralnog i urbanog, 
manje ili više civilizacijskog.
123	  „Pored osetljivosti za feminističke i socijalne teme, bila je naročito zainteresovana za psiho-
analizu i učenje Alfreda Adlera, koga je, zahvaljujući Dimitriju Mitrinoviću, upoznala u Beču. 
Adler je, pod uticajem marksističke filozofije prihvatio ideje društvene jednakosti i pravde i, 
učlanivši se u Socijalističku partiju, pridružio se borbi za prava žena. Pored davanja podrške 
ekonomskoj, socijalnoj i političkoj jednakosti žena, on je pokrenuo pitanja prava žena iz radnog 
odnosa koja su u vezi s materinstvom i ženinom ulogom u porodici, pitanja jednakih plata za isti 
rad, kao i reforme jezika (na primer on je, kada se govori o ženama, redovno koristio sintagmu 
’drugi pol’ umesto ’suprotni pol’ ukazujući na egalitaristički, a ne antagonistički odnos među 
polovima)” (Вујошевић 2018: bez paginacije). Up. s građom u IAŠ.



204

Zorana Simić

Pomnije razmatranje zavređuje i sam žanrovski afinitet Katarine Bog-
danović: „Ipak je najbolje biti književnik. A ja bih od svih vrsta obdarenosti 
najradije izabrala da budem satiričar kakvoga svet još nije zapamtio”. Upravo 
je satira, kako pokazuju brojne feministički orijentisane teoretičarke i teoreti-
čari, jedan od žanrova koji se tradicionalno najpre kodiraju kao „maskulini” 
(v. npr. Iglton 2018), ali i jedan od onih koji su i činjenično kroz vreme bili 
u vlasti muškaraca. Do tog trenutka (1905. godine), ogledanje žena u žanru 
satire, i to ne samo na južnoslovenskom podneblju, veliki je presedan, mnogo 
pre nego pravilo.124 Pisanje satire – naročito ovako ambiciozno zamišljeno 
– osim pristanka na „satansko uživanje” pred kojim strepi Katarina Bogda-
nović, ophrvana i aksiološkim i moralnim i psihološkim dilemama („Ja bih 
da prevaziđem sebe. Može li to biti? Da li je to umesna i ostvarljiva želja?”), 
iziskuje, naime, i poziciju aktivnog učesnika ili barem svedoka društvenih 
zbivanja, psihofizičku uronjenost u javnost uz njeno konstantno nadgledanje, 
svojevrsnu superviziju nad društvenim procesima i njihovim akterima. Ta-
kođe, uspešna satira od svog stvaraoca neretko zahteva ne samo proncljiivost 
i hipervigilnost spram privilegovanih meta oštrice – intenzivan istovremeni 
boravak u društvu i izvan njega – već i posebne autorske veštine i kompe-
tencije, vladanje vladajućim konvencijama, retoričko-stilskim i poetičkim 
sredstvima/modelima, koji se, u sprezi s odgovarajućim idejama, podvrgavaju 
parodiji, demistifikuju iznutra, podrivajući se njima samima.125

Književne aspiracije i ambicije koje u femininom „Devojačkom dnevni-
ku” beleži Katarina Bogdanović kao devojka/žena – a koje su, po njenom sudu 
izraženom u dubokoj starosti, ostale neostvarene jer ih je ona sama izneverila 
pristankom na birokratsku karijeru – zasnivaju se na afinitetu prema jednoj 

124	  Presedan, na primer, čini Draga Gavrilović, prozaistkinja koja u poslednjim decenijama 19. 
veka više nego pronciljivo locira neodvojivost žanrovskih, rodnih i društvenih konvencija u svojim 
zapisima: „Dabome da je to suvoparna stvar, no od mene nije se bolje ni nadati, nema u meni ni 
mrva muških osobina te ne znam mnogo pojetizirati ni mašati se čak neba i možda obećavati na ovu 
priliku: ’nebo mi je listak vedri / na njegovi plavi nedri / dušo moja, pisaću ti’… Ja sam, ko što ti rekoh, 
skroz ženskinja, i to, kao što znam da obično vele, ’slaba ženskinja’, pa neću ništa da obećavam…” 
(Гавриловић 1990: 55, istakla Z. S). Up. i iskaz Katarine Bogdanović: „Jednom sam se bila rešila 
da pišem studiju o starosti. Mislim da svako na svoj način oseća starost. Preimućstvo čoveka nad 
ženom u tome je što starac još uvek može da bude simpatičan u društvu, a starica ne može. Ona je 
baba, i samo to, kako za odrasle, tako i za decu. Ima primera da su starci uživali simpatije mladih 
žena, pa i devojaka, a starice ne mogu da budu simpatične ni svojim vršnjacima. Kad bi starica 
napisala pesmu da se zaljubila u mladog čoveka, njoj bi se podsmevali; a kad to učini starac, onda 
to važi kao lepa melanholična pesma” (Николић 1986: 15).
125	  U tom aspektu, pomna analiza udžbenika Teorija književnosti iz 1923. godine dobija na 
posebnom značaju, jer nam predočava u kom je stepenu i shodno kojim tradicijama Katarina 
Bogdanović poznavala književne konvencije i potencijalno vladala njima.



205

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

specifičnoj „vrsti obdarenosti” koja je (do)tad uveliko i višestruko konoti-
rala maskulinitet, koliko i podrazumevala privilegije muškaraca: satiričkom 
modusu. Taj modus Katarina Bogdanović će, premda znatno stidljivije nego 
što bi njen dnevnik mogao da najavi, ispoljavati ne samo u časopisnim prilo-
zima, kritikama i raspravama međuratnog razdoblja već i u fikciji koja će za 
njenog života ostati neobjavljena i koja je danas sačuvana u vrlo skromnom 
obimu. Ipak, i ovaj skroman korpus zavređuje pomnu analizu, utoliko pre što 
se upravo kroz njegovu „neostvarenost” i umetničku (bez)vrednost reflektuju 
i osobena strepnja od autorstva Katarine Bogdanović i snaga (uticaja) knji-
ževnih autoriteta „Skerlićevog doba”, u čijoj se senci, barem delimično, ovo 
autorstvo u nastajanju odvija; shodno tome – i samog Jovana Skerlića, čija je 
predavanja „ona redovno posećivala, jer je naš učitelj i nju, kao uostalom i 
nas druge, privukao svojim ličnim magnetizmom” (Lebl Albala 2005: 169).126

*

Ubeđuju me iskreno i jasno 
Da život nije samo trud i rad, 
Da čovek traži sreću dok je mlad, 
I samo dotle; posle – biće kasno.

A ja sve tako: s hartijama dovek, 
I s jednom željom: da što više dam; 
Al’ nit sam srećna, nit’ odviše znam, 
Ni prava žena, ni veliki čovek.

Ovom se pesmom Katarina Bogdanović prvi i poslednji put oglašava 
u javnosti kao autorka jednog književnog priloga (fikcije) nakon mla-
dalačkog doba (nailazimo na njen podatak da su 1901–1902. godine, u 
Karlovcu, „u godišnjem izveštaju Ženske učiteljske škole” štampane dve 
njene pesme; v. Богдановић 1986: 145).127 Pesma „Život u hartijama” 

126	  Ova problematika zavređuje zasebnu pažnju i posebnu studiju. U nastavku će fokus pre svega 
biti na pitanjima relevantnim za istoriju feminizma, a manje za književnu istoriju. To, međutim, 
nije jedina moguća putanja u osvetljavanju (predratnog) književnog profilisanja/obrazovanja 
Katarine Bogdanović i Pauline Lebl, premda je u ovoj prilici zastupljenija od drugih.
127	  Osim toga, u fondu „Katarina Bogdanović” IAŠ nalazi se i manji broj njenih pesama koje 
za njenog života nisu publikovane. One ne poseduju značajniju književnoistorijsku vrednost, 
ali su takođe zanimljiva studija slučaja. O njima bi se moglo dodatno razmišljati i pisati u 
nekoj drugoj prilici.



206

Zorana Simić

objavljena je 1918. godine u časopisu Jugoslavenska žena. Zanimljivo, 
jedan od poslednjih tekstova (članaka) Katarine Bogdanović objavljen 
za njenog života nosi naslov „Knjige u životu i život u knjigama” (Naša 
stvarnost), i to je tek jedan u nizu povoda da se o njenom autorskom putu 
razmišlja kao o krugu (devojački dnevnik – međuratna štampa – štampa 
nakon Drugog svetskog rata i razgovori s Milanom Nikolićem u domu za 
stara lica). Metafora „života u hartijama” nesumnjiv je lajtmotiv celoku-
pne zaostavštine Katarine Bogdanović – i publikovane i nepublikovane, i 
„javne” i „privatne”, i fikcionalne i nefikcionalne. Osim toga, podjednako 
zastupljen lajtmotiv jeste i život bez sreće, a, ako je sreća, kao u ovoj pesmi, 
rezervisana za mladalačko doba – onda i život bez mladosti.

Katarina Bogdanović ovde, prvi put u takvom obliku, eksplicira još nešto 
– naime, da nije „ni prava žena, ni veliki čovek”. Čini se da ova eksplikacija 
podleže jednostavnoj analizi, tj. ne zahteva produbljenije interpretacije upravo 
usled naivnosti lirskog prosedea. Dok je u proznim nefikcionalnim teksto-
vima Katarine Bogdanović svih vrsta (dnevnicima, putopisima, časopisnim 
prilozima, esejima, studijama) uočljiv istančan dokumentaristički nerv i veliki 
pripovedački talenat – njena sačuvana poezija ostaje na nivou anahronog, 
više nego prozaičnog eksperimenta. Ipak, i taj eksperiment zaslužuje status 
prvorazrednog dokumenta, najpre jer figurira kao uzorna studija slučaja.

U ovoj pesmi tematizuje se isti onaj konflikt koji je u tuzlanskom dne-
vniku Katarina Bogdanović izražavala (formalno) znatno suptilnije i znatno 
rasterećenije. Vratimo li se tom devojačkom dnevniku i idenitetskom rascepu 
njegove autorke, sada u jukstapoziciji s pesmom, nameće se pomisao da je 
upravo u poslednjim stihovima sažeta i sentenciozno izložena čitava dnev-
nička drama: „Al nit sam srećna, nit odviše znam / Ni prava žena, ni veliki 
čovek”. Pre svega, iako je u njeno vreme bilo sasvim uobičajeno da se imenica 
čovek – svuda, pa i u feminističkoj štampi – spontano koristi sinonimno s 
muškarcem, Katarina Bogdanović, kako pokazuju i njeni ego-tekstovi i razni 
publikovani prilozi, tome u načelu nije bila sklona. Naprotiv, ona se pretežno 
izražavala u polarizacijama muško-žensko i muškarci-žene, a imenicu čovek 
uglavnom upotrebljavala u značenju ljudsko biće / individua. Takva upotreba 
podrazumeva se stoga, najverovatnije, i u ovom poetskom prilogu (iako je 
podsticajno razmišljati i u drugom smeru, o čoveku kao muškarcu).

Lirsko ja, lirski subjekt, isprva, u uvodnom stihu pesme, pa i u čitavoj 
prvoj strofi, zapravo je u poziciji objekta („Ubeđuju me iskreno i jasno / Da 
život nije samo trud i rad”...). Subjekatsku poziciju preuzimaju nedefinisani 
drugi koji lirski subjekt „ubeđuju iskreno i jasno” (dakle, dobronamerno i 



207

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

otvoreno) „da život nije” ono čemu ga subjekt u potpunosti posvećuje („samo 
trud i rad”), „da čovek traži sreću dok je mlad / i samo dotle; posle – biće 
kasno”. (Ili, kako Katarina Bogdanović zapisuje u devojačkom, tuzlanskom 
dnevniku: „ukazuju mi na sreću tamo gde ja ni ne pomišljam da je tražim”.) 
Budući da je izražen u lirskoj pesmi napisanoj u prvom licu, ovaj agon oni/
drugi versus ja, pođemo li od dnevničkog prototeksta, može se takođe čitati 
i kao internalizovana rasprava – između privatnog ja / ja-u-sopstvenoj-sobi 
i javnog ja / javnosti-u-meni. Međutim, kao i u Dnevniku, u kom Katarina 
Bogdanović, kao devojka i učiteljica, s prozora posmatra šaroliki javni život 
sugrađana i kolektivni ples svojih vršnjaka, zaključujući da je „savršeno nes-
posobna” da „zaboravi na sebe i sva se stavi na službu onima što su oko nje”, 
i ovde je podvojenost do kraja radikalizovana. Sukob ja-drugi je kapitalan: 
oni su ti koji su „iskreni i jasni”, a ja ono što drugačije od toga, tj. ono što bi 
„stavljanjem na službu drugima” nužno moralo da se odrekne svojih osobe-
nosti, autentičnih kvaliteta.128

Druga strofa stoga figurira kao razrešenje prve, kao odgovor naoko upu-
ćen manje drugima/njima nego sebi samoj: „A ja sve tako: s hartijama dovek 
/ I s jednom željom: da što više dam; / Al’ nit sam srećna, nit’ odviše znam, 
/ Ni prava žena, ni veliki čovek”. Ipak, tek završni stihovi (pre)označavaju 
celinu, tj. povratno određuju smisao onoga što drugi govore, „da čovek traži 
sreću samo dok je mlad”. Iako je čovek u ovoj pesmi naizgled univerzalna 
kategorija, te premda je i „potraga za srećom” predstavljena kao univerzalna 
(kao, recimo, u liberalnoj tradiciji), ispostavlja se da „biti srećna” u stvari 
znači „biti prava žena”, i to, izgleda, isključivo mlada. To će reći: ne može se 
u isti mah biti „knjiški moljac” (Albalina opaska) i „prava (mlada) žena”. Ili, 
ne može se biti „prava žena” ukoliko je već mladalački humanizam prosve-
titeljski orijentisan, utemeljen u racionalnosti, u spominjanoj cerebralnosti, 
ukoliko je „ideal čoveka” biće koje na prvom mestu „radi i misli” (u članku 
Katarine Bogdanović iz Ženskog pokreta, „žena koja radi i misli”). Neiscrpne 
su – kako se ispostavlja – mogućnosti tumačenja ovog naizgled efemernog, 
poetički anahronog teksta.

Ideal „velikog čoveka”, koji se ovde postavlja, podrazumeva ličnost koja 
je u optimalnoj meri razvila i ostvarila svoj humani potencijal u skladu sa 
shvatanjima svojstvenim Katarini Bogdanović. Njenim rečima iz devojačkog 
dnevnika: „veliki čovek” je ona osoba koja je u stanju da „prevaziđe sebe”, da 
stvori „nešto trajno, što će nadživeti vreme za koje postaje i što će biti veće 
128	  U ovom koraku, moglo bi se razmišljati i o izvesnom sartrovskom duhu portreta Katarine 
Bogdanović.



208

Zorana Simić

od svoga tvorca”. Kako se u ovoj pesmi sugeriše, „veliki čovek” je onaj koji za 
sobom nešto ostavlja čovečanstvu u nasleđe (u čemu je, na primer, i prema 
sudu Katarine Bogdanović, uspeo Jovan Skerlić), koji transcendira (sopstve-
nu) efemernost svojim radom i kreacijom – „s jednom željom: da što više 
da(m)”. Ako je vrhovna težnja lirskog subjekta, koja se uporno ne ostvaruje, 
darovati nešto svetu tako što će se „znati što više” („nit’ odviše znam”), na 
kojim pretpostavkama se taj epistemički i etički uspeh, tj. vrednost i doseg 
doprinosa jednog „velikog čoveka”, meri?

U tom koraku značajno bi mogle da nam pomognu feministička etika i 
epistemologija: elementarni gest uvažavanja mogućnosti da su subjekti, ma 
kog pola, među sobom različiti, sa spoznajama uslovljenim proživljenim 
iskustvima, te da kao takvi imaju pravo na uviđavne individualne izbore, 
afinitete i stremljenja, a da je jedina nelegitimna pozicija ona koja preten-
duje na neprikosnovenost, koja odbija mogućnost sopstvene situiranosti,  
(auto)kritičkog ispitivanja: rečju, ona autoritarna. U beleškama i tekstovima 
Katarine Bogdanović pojmovi autoritarnosti i autoriteta gotovo se i ne spo-
minju (u tim terminima), ali osetna je njihova blaga fuzija, i u tom smeru 
moglo bi se, između ostalog, razmišljati o potencijalnim (samo)osujećenjima 
Katarine Bogdanović kao književnice – njenim rečima, „pisca bez dela” – pa 
tako i o njenom nezadovoljstvu svojim izborima s kojima je povezivala ta 
(samo)osujećenja. Katarina Bogdanović na kraju života nije izrazila stav da je 
bilo koji njen životni izbor/trenutak bio pogrešan izuzev jednog: odustajanja 
od stvaranja takvog dela. Ideal koji dosledno samokritična Katarina Bogda-
nović pred sebe stavlja – „veliki čovek” kao „tvorac velikog dela” – možda 
je i neka verzija „natčoveka”, ali vrlo slobodno i uslovno rečeno, pošto se 
autorka, barem sudeći po istraživačkim tragovima, nakon devojačkih godina 
nije vraćala Ničeu i o njemu pisala. No, opet se ispostavlja da taj ideal, kao 
ni ničeanski, i nije tako „univerzalan”.

Višestrukost habitusa, ambicija i kompetencija Katarine Bogdanović 
(predavački, autorski, publicistički, činovnički, urednički, naučnoistraživački 
aspekt), kao i u svakom drugom slučaju, i sama je mač s dve oštrice. U velikoj 
meri, kako je već i sugerisano, njihov razvoj bio je uslovljen materijalnim, 
klasnim i rodnim položajem Katarine Bogdanović, te činjenicom da je ona 
u prestoničku intelektualnu javnost stupila potpuno samoinicijativno, bez 
olakšavajućih kontakata, gradeći svoju reputaciju „od nule” i odričući se kako 
svoje matične porodice tako i udaje tj. braka. Međutim, i samo novo polje u 
koje je ona stupila istovremeno je bilo ono u kome se s klasnom dimenzijom 
presecala i rodna, neretko dominirajući nad ovom prvom: „devojci nije bilo 



209

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

mesto na univerzitetu”, ponajmanje u svojstvu zasposlene, čak i ukoliko ta 
devojka „odviše zna” (v. Lebl Albala 2005). U isti mah, (punoletnim) ženama 
nije bio priznat status „odgovornih urednica”, punopravnih građanki, niti 
omogućen pristup političkoj/biračkoj areni i bilo kom aspektu vlasti – par-
lamentarnom, izvršnom, zakonodavnom. Samim tim, prepreke koje su u 
prvim decenijama 20. veka u Kraljevini SHS iskrsavale pred njom i njenim 
koleginicima sličnih interesovanja, talenata i/ili aspiracija, bile su znatno 
složenije i istančanije od onih s kojima su se susretali vodeći autoriteti epo-
he, po pravilu muškarci, s podjednako višestrukim habitusima, ali, takođe, 
i višestrukim (interpretativnim) zajednicama.

S jedne strane, Katarina Bogdanović i u mladosti, i kasnije tokom života, 
pokazuje svest o tome da živi u rodno polarizovanom društvu, pronicljivo 
locira neravnopravnost politika polova, što formalnih i zvaničnih (držav-
nih, pravnih, obrazovnih, kulturnih), što onih pritajenih, samorazumljivih i 
svakidašnjih. Pri tom, ona to čini i eksplicitno i implicitno, ostavljajući nam 
smernice za razmatranja rodno kodiranog autoriteta (u književnom polju, 
ili polju kulturne proizvodnje). U razgovoru koji je u poznoj starosti vodila 
s Milanom Nikolić, ona, kako je već naznačeno, a što vredi ponoviti, ostavlja 
sledeći iskaz: 

„Moji prijatelji? Nema ih više. Svi su pomrli, samo Albala živi kod ćerke u Americi. 
Zanimaju vas Skerlić i Isidora? Skerlića sam volela kao svog oca. On je izvršio jak 
uticaj na mene, a pomagao mi je i kod objavljivanja rukopisa. Njegovu smrt sam 
propisno odbolovala. Ali moram priznati da mi se nikako nije sviđalo što su se on 
i Bogdan Popović uvek nekako s podsmehom odnosili prema Isidori. […] Bila je 
dosta zgodna, ali strahovito nesrećna žena. Uvek mi se činilo da bi mogla da bude 
idealna supruga i domaćica, ali muškarci su bežali od nje, valjda zato što je bila 
isuviše učena. To joj je teško padalo” (Николић 1986: 14–15).

I u ovom iskazu očigledna je doza opreza i skepse Katarine Bogdanović u kara-
kterisanju savremenika i različitih društvenih pojava, toliko važna za karakter 
ove intelektualke u celini, kao i za njena (savremena) portretisanja. Mnogo 
ranije, u periodu kad je sarađivala sa Ženskim pokretom, ona je zaključila da 
su „muški isto kao i mi žene: surevnjivi jedan na drugoga, ambiciozni, željni 
isticanja i vlasti” (Bogdanović 1986: 61). Katarina Bogdanović nije gajila, ili je 
barem vremenom prevladavala, iluzije o ženskim kao feminističkim subjekti-
ma, o nepatvorenim, esencijalističkim, idealnim osobinama žena/ženskosti, 
kao i o muškom/maskulinom autoritetu. Nesklonost Katarine Bogdanović ka 
idealizaciji (ljudi), bilo da je reč o muškarcima ili ženama, naročito je vredna 
pažnje utoliko što ne zaobilazi ni opštepriznate, vrhovne autoritete, bez obzira 



210

Zorana Simić

na sentiment spram njih, te autorka ukazuje na „ljudsko, suviše ljudsko” čak i 
kod Jovana Skerlića, prema kome nesporno izražava najveći dug, zahvalnost 
i poštovanje. Autoritet se u svetonazoru Katarine Bogdanović, pa i u njenim 
tekstovima/izjavama, dekonstruiše spontano, iznutra; u ego-tekstovima 
Pauline Lebl Albale, kako će se pak ispostaviti, upravo narativna konstruk-
cija Jovana Skerlića, a potom i njenog supruga, Davida Albale, pokazuju da 
maskulini autoritet nije samosvesno i eksplicitno problematizovan.

„Očinska” komponenta Skerlićevog lika i uloge koju, opet spontano, 
registruje Katarina Bogdanović („Skerlića sam volela kao svog oca”)129 tako-
đe je vrlo indikativna. Ona se sugestivno saobražava biografskim toposima 
nekih od prvih učiteljica / prosvetnih radnica / obrazovanih žena u Srbiji 
s kraja 19. i početkom 20. veka, oličenim u njihovoj „negativnoj percepciji 
sopstvenog oca”, teškim (patrijarhalnim) okolnostima odrastanja, kao i od-
sustvu ranih autoriteta i (psiholoških i materijalnih) oslonaca (Tomić 2019b: 
142). U isti mah, ova opaska zgodno je polazište i za dalje problematizacije 
patrilinearnosti književnog i intelektualnog polja, transgeneracijskog prenosa 
kroz prizmu „porodičnih metafora”, ili pak koncepata strepnje od autorstva  
/ straha od uticaja.

Nadalje, budući da i sam vrvi od implicitnih i eksplicitnih rodnih bi-
narnih opozicija (muško/žensko, maskulino/feminino), ovaj iskaz Katarine 
Bogdanović poručuje nam da je takva, rodno zasnovana binarna logika 
već bila upisana i u srpsko i jugoslovensko književno i intelektualno polje 
„Skerlićevog” (i potonjih) doba. Međutim, ona se očito nije manifestovala 
isključivo u „javnoj sferi” – ili je, kad jeste, počivala na pretpostavkama koje 
prevazilaze dihotomiju javno/privatno i ukazuju na njenu poroznost. Prema 
svedočenjima Katarine Bogdanović, odnos vodećih autoriteta prema kolegi-
nicama upravo je građen na temelju rodno kodiranog autoriteta. To ne važi 
samo za odnos prema studentkinjama, gde se vertikalni autoritet percipirao 
kao samorazumljivi deo kodeksa, a iz te pozicije mlađim naslednicima i, 
ređe, naslednicama nudile prilike za autorsko profilisanje i dalji profesio-
nalni napredak (SKG). Čini se da je stav prema onim intelektualkama koje 
nisu bile studentkinje i štićenice, vršnjakinjama i/ili naoko ravnopravnim 
koleginicama poput Isidore Sekulić – premda, ili upravo usled toga što su 
bile „isuviše  učene” – inklinirao ka paternalizmu („podsmehu”), pre nego ka 
otvaranju prostora za zajednički angažman i rad (Katarina Bogdanović ovde 
pronicljivo locira da je u korenu tog podsmeha, distanciranja, bio poriv za 
129	  Katarina Bogdanović je inače u rukopisnoj ostavštini znatno češće spominjala Skerlića 
nego svog oca.



211

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

bežanjem, strah, osećaj ugroženosti autoriteta). To dodatno dobija na značaju 
u svetlu kontroverzne i dinamične (feminističke) recepcije Isidore Sekulić (v. 
npr. Кох 2012; Росић 2022), ali predstavlja i važno polazište za razmatranje 
ženskog autorstva i položaja žena u književnoj javnosti uopšte, uključujući 
i samu Katarinu Bogdanović. Ukoliko biti „isuviše učena” može da se poi-
stoveti s „odviše znam” iz pomenute pesme Katarine Bogdanović, situacija 
postaje utoliko zanimljivija. (U svakom slučaju, bilo bi podsticajno razmotriti 
delovanje i recepciju ove dve intelektualke iz komparativne perspektive.)

Skepticizam Katarine Bogdanović, anarhistička crta u njenom mišljenju, 
impuls ka dekonstrukciji i kritici zatečenog stanja, uz afinitet prema filozofi-
ma sumnje i žanru satire – od čega ne treba odvojiti činjenicu da, za razliku 
od Isidore Sekulić, ona u karijeri nije koketirala s uglednim akademskim i 
naučnim institucijama, da je bila principijelna tj. nije se odricala svojih „le-
vičarskih uverenja” – vodili su do spontanog podrivanja (sticanja) autoriteta 
kao maskulinističkog (procesa) u njenom autorskom i uredničkom opusu i 
rukopisu. Katarina Bogdanović „nije pristajala na društveno dodeljene ulo-
ge, na autoritarnost po osnovu društvenog položaja ili dogme. Zalagala se za 
autoritet na osnovu kreativnosti, stručnosti, znanja i humanosti” (Вујошевић 
2019: bez paginacije, istakla Z. S.). Međutim, izvesno je da su određena mesta 
ostala upadljivo nedirnuta, i to nehotice, upravo jer su bila i neosvešćena. 
Podjednako je upadljivo i što se ta mesta (tabui) neretko tiču (internalizo-
vanih) rodnih politika – drugim rečima, pitanja šta znači biti „(prava) žena”.

Na to su dosad, premda na različite načine, ukazale Lela Vujošević i 
Stanislava Barać. Stanislava Barać je pomno analizirala broj Ženskog pokreta 
u celosti posvećen suicidu Ruže Stojanović – motivisanom vanbračnom tru-
dnoćom i odlukom njenog partnera Mladena Berića da ne prizna očinstvo 
– koji je objavljen za vreme urednikovanja Katarine Bogdanović. 

„Pre nego što će im se ponuditi teorijsko obrazloženje identiteta / ideologeme / 
književnog lika nove žene, feministkinje okupljene oko Ženskog pokreta bile su 
prinuđene da same zasnuju teorijski diskurs o novoj ženi, i to u njegovoj najo-
setljivijoj i najvažnijoj tački. Povodom samoubistva bliske koleginice, one su na 
teorijski nivo podigle raspravu o licemerju patrijarhalnog morala, vanbračnoj 
trudnoći, nepristajanju muškarca na brak, izbegavanju odgovornosti za dete itd. 
Autorke članaka su, međutim, i direktno prozvale Mladena Berića, ’uglednog’ i 
’popularnog’ ’javnog radnika’, kod koga se, prema njihovim rečima, iza nežnosti 
krila brutalnost, a iza humanosti ’bedna taština’, i koji je poznajući zakone savre-
menog morala shvatio da mu ’ipak više ide u račun tuđ skandal nego ma kakva 
lična obaveza i dužnost’” (Бараћ 2015: 143).



212

Zorana Simić

Razmatrajući ovaj broj časopisa kao svojevrsni „mozaik portreta”, Stanislava 
Barać zadržava se i na prilogu Katarine Bogdanović „Moral o kome se govori 
i moral po kome se živi”. Ona uočava upadljiv paradoks doprinosa Katarine 
Bogdanović: s jedne strane, upravo je (urednica) Katarina Bogdanović od 
svih autorki priloga u broju „najvatrenije napala lažni moral Mladena Berića” 
(ibid.: 145), matematičara zaposlenog na Beogradskom univerzitetu. U tom 
trenutku, s obzirom na Berićevu poziciju i reputaciju u intelektualnoj javnosti, 
te činjenicu da je univerzitet bio svojevrsna muška arena, taj „vatreni napad” 
svakako je iziskivao hrabrost, spremnost na zameranje autoritetima i otvorenu 
konfrontaciju s njima, uz simultani obračun s vladajućim mentalitetom. Tu 
spremnost pokazale su sve zastupljene autorke, izuzev najuglednije, Isidore 
Sekulić.130 Sem toga, većina potpisnica priloga – Zorka Kasnar, Paulina Lebl 
i Katarina Bogdanović – bile su u tom trenutku među alumnistkinjama 
istog univerziteta, što njihov nastup potencijalno utemeljuje u proživljenom 
iskustvu, ili mu barem daje na dodatnoj težini. S druge strane, međutim, 
upravo „članak koji najdirektnije apostrofira pitanje morala, ’Moral o kome 
se govori i moral po kome se živi’ Katarine Bogdanović, ne dospeva do ideje 
o ’nenužnosti’ građanskog braka, već čak upada u kontradiktornu situaciju 
da optužuje ženu koju je počeo da brani” (ibid.).

„Ona se, naime, u svome portretu, nada da će ovaj čin u ženskoj zajednici izazvati u 
krajnjoj liniji dobre posledice ’iako sam primer u stvari to nije. Biće po svoj prilici 
toga da će naše devojke malo ozbiljnije i duže razmišljati dokle sme ići njihovo 
poverenje, i je li pametno obilaziti u današnje vreme jedinu legalnu formu koja 
može zagarantovati da se iz ovog ili onog čoveka neće opet iščauriti kakav Mladen 
Berić. [...]. Ali ona [R. Stojanović] je danas mrtva, i nema tih izraza koji bi je osudili 
jače i više nego smrtonosni hitac iz njene sopstvene ruke’” (ibid.: 146).

Kako zaključuje Barać, „ovi delovi članka, u kome se neočekivano pojavljuje 
drugačiji stav, svedoče o višem nivou podmuklog dejstva ideologije [...], onom 
u kom se značenjske kontradikcije ne primećuju ni u sopstvenim rečima” 
(ibid.). Čime objasniti ovakvu argumentaciju Katarine Bogdanović? „Ista 
autorka nije mogla doći do ideje novog morala na kakav se misli u naslov-
noj sintagmi Aleksandre Kolontaj – novi moral i radnička klasa, jer ni svoj 
feminizam nije htela da izvede preko granica građanske ideologije” (ibid.; 
istakla Z. S.). I sasvim je tačno da u ovom tekstu autorka zastupa sporan 

130	  Isidora Sekulić taj povod je iskoristila da priloži blago fikcionalizovani tekst zasnovan na 
temama materinstva, tragičnog gubitka deteta, suicida, na taj način višestruko izbegavajući 
da iznese jasan stav.



213

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

stav da „brak još uvek pruža jedinu mogućnost da se polna ljubav mirno i 
pošteno reguliše u korist deteta i žene” (Богдановић 1920c: 11, istakla Z. S.). 
Međutim, Katarina Bogdanović je i kao urednica i saradnica Ženskog pokreta 
u drugim slučajevima bila spremna da prekorači građanski dekorum, neretko 
prozivajući savremenike i savremenice za ono što zarad emancipacije žena 
(ne) čine shodno svojim klasnim pozicijama, tj. u skladu s tadašnjim soci-
jaldemokratskim idejama. Uz to, ona je svega par godina kasnije, u Srpskom 
književnom glasniku, upravo pišući i o samoj Aleksandri Kolontaj, izrazila i 
bitno drugačije stavove u pogledu braka, a taj proces već je locirala i detaljno 
predočila Lela Vujošević, ističući da „Katarina Bogdanović kritikuje instituciju 
braka postavljenu kao osnovni društveno prihvatljiv smisao i cilj ženinog 
života, koji nije nužno povezan s ljubavlju, već prvenstveno s pragmatičnim 
razlozima” (Вујошевић 2019: bez paginacije).131

Na izvestan način, jednu vrstu prestupa, „(građanske) neposlušnosti”, 
Katarina Bogdanović čini i u tekstu „Moral o kome se govori i moral po 
kome se živi”, utoliko što u Beriću prepoznaje personifikaciju čitavog sistema 
i odgovarajućeg javnog mnjenja:

„Ali, za Mladena Berića stvar u taj isti mah dobija sasvim drugi izgled. Odmah 
on uviđa da od njega upravo najviše zavisi da li će odnos koji mu je dotle pružao 
samo zadovoljstvo, postati sada za oboje obaveza i dužnost, ili će izbiti na javnost 
kao jedan čisto ženski skandal. I po svojoj prirodnoj logici neodgovornog mužjaka, 
i po stvarnom poznavanju morala današnjeg društva, zaključuje on da njemu, kao 
čoveku, ipak više ide u račun tuđ skandal nego ma kakva lična obaveza i dužnost. 
Naročito ga hrabri pri tome saznanje da po sadašnjim našim pojmovima greši samo 
žena, ali da ni nju ne osuđuju strogo ako ume da sakrije svoj greh i na taj način skine 
sa sebe svu odgovornost” (Богдановић 1920c: 10–11, istakla Z. S.).

131	  „Katarina Bogdanović, za svoje vreme vrlo smelo, u Srpskom književnom glasniku iz 
1924. godine, zastupa pravo na slobodnu ljubav: ’Pošto danas ima ogroman broj rđavih, 
iako propisano sklopljenih brakova bez porodice, to bi, prema izlaganjima u ovoj knjizi, 
sasvim lepo mogla da se zamisli i jedna čestita porodica u budućnosti bez konvenciona-
lnog braka’” (Вујошевић 2019: bez paginacije). „Naredne godine (1924), ona je u istom 
časopisu objavila tekst ’Klara Cetkin: žene i studenti’ koji je posvetila ’jednom od važnih 
savremenih pitanja izloženih u maloj brošuri poznate komunističke agitatorke u Nemačkoj: 
kako se drže ljudi sa akademskom spremom prema ženi koja teži da postane punopravna’. 
U ovom tekstu se elaborira dominantna teza Klare Cetkin da je oslobođenje žena moguće 
postići samo u okviru radikalne proleterske revolucije: ’Industrijski radnici pokazuju tamo 
više razumevanja i predusretljivosti prema svojim drugaricama na poslu, jer nalaze u njima 
korisne saradnike i saveznike u borbi za ekonomsko izjednačavanje i građanska prava; dok 
umni radnici vide u školovanim ženama samo opasne takmace i nastoje da ih potisnu iz onih 
oblasti nauke i prakse u kojima ni za sve muške snage nema dovoljno mesta’” (Вујошевић 
2018: bez paginacije, istakla Z. S.).



214

Zorana Simić

Najpre, Katarina Bogdanović je ovde donekle u specifičnoj poziciji: uprkos 
kolektivističkoj časopisnoj koncepciji i ujedinjenom nastupu saradnica i 
članica redakcije povodom ovog događaja, ona jedina zauzima nominalnu 
uredničku poziciju. Stoga u tekstu i nastupa upravo kao glavna i faktički 
odgovorna urednica, izražavajući se u prvom licu množine i u programskom 
maniru, te najavljujući promene u politici časopisa motivisane istim tim do-
gađajem, tj. odlučniji zaokret ka problematizovanju fenomena „dvostrukog 
morala” – građanskog, sistemskog i mentalitetskog licemerja u percepciji 
„moralne ispravnosti” muškaraca i žena, odnosno seksualnog dekoruma. Do 
tog zaokreta u praksi će ubrzo i doći (v. Милованов 2021), o čemu dobro 
svedoči portret naredne urednice, Mileve Milojević. U isti mah, urednica 
nastupa i kao braniteljka kako feminizma uopšte tako i kolektivističke agende 
Ženskog pokreta / Ženskog pokreta, budući da je, kako otkrivamo iz ovog 
priloga, pre tematskog broja javnost u tabloidnom maniru iskoristila suicid 
Ruže Stojanović kao povod za nipodaštavanje i destabilizaciju njihovog 
angažmana, prepoznajući u tom tragičnom činu znak defetizma, predaje, 
poraza samih feministkinja/feminizma. Pred njom je, dakle, bio delikatan 
zadatak – apologija (sopstvenog) feminizma (časopisa i kolektiviteta iza kog 
stoji) bez istovremene osude, ali i bez podržavanja naglog, neshvatljivog 
individualnog čina, suicida jedne saradnice. Ona je s izazovom i pokušala 
da se izbori, a taj pokušaj ispotiha memoriše i njene sopstvene, celoživotne 
tenzije na osi individualizam–kolektivizam.

U tom ključu moguće je dodatno osvetliti najproblematičnije mesto u 
njenoj argumentaciji. U pitanju je pritajena, ali nesporna tendencija, koju 
locira i Stanislava Barać, da se o odgovornosti i o krivici Ruže Stojanović i 
Mladena Berića govori bezmalo u jukstapoziciji, premda autorka deklara-
tivno insistira na kapitalnoj razlici između njih dvoje – prisustvu odnosno 
odsustvu savesti. Usled toga se u čitaocu nameće pomisao da je ovaj tekst, 
uprkos najavljenom „distanciranom” registru, pokušaju „objektivnog” pri-
kazivanja jednog „slučaja”, ipak napisan u trenutku velike ljutnje urednice 
ne samo na nehumani sistem i docenta Mladena Berića već i na lične izbore 
sopstvene koleginice.

„O slučaju Ruže Stojanović i Mladena Berića dovoljno je obaveštena sva naša 
javnost, i Ženski pokret, u informativnom smislu, ne bi mogao kazati ništa sasvim 
novo. Izgleda čak da zato što se držimo samo proverenih fakata, mi ovim brojem 
dajemo manje podataka nego mnogi naši dnevni listovi, koji donose ne samo sve  
što znaju nego i ono što misle da znaju. U ostalom, to sasvim odgovara tenden-
cijama izvesnih članaka po novinama u poslednje vreme, u kojima se sve većma 



215

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

gubi iz vida velika odgovornost dnevne štampe za stvaranje javnog mnjenja, a sve 
više ide za tim da ljubitelji skandala i senzacija nađu zanimljive i privlačne lektire.

[...] Međutim, najpre valja objasniti u kom smislu ćemo govoriti o krivici i krivci-
ma, jer nesaglasnost sudova u javnosti očevidno pokazuje u kakav haos i zabunu 
možemo upasti ako se to prethodno ne utvrdi. Tu mi odmah izjavljujemo da ne 
mislimo tragati za pobudama i čisto ličnim psihološkim momentima kod oba od-
govorna faktora, pošto se motivi i namere teško otkrivaju i u normalnim prilikama, 
kod živih, a još teže kada jedan saučesnik ne može više da govori, a drugi, kao 
moralno neuračunljiv, ne zaslužuje više naše poverenje. Na tome putu dakle samo 
bi se zalutalo u oblast nagađanja i proizvoljnih kombinacija, gde bi svaki sa svojim 
pretpostavkama i subjektivnim razlozima imao prava i za osudu i za opravdanje. 
Mi stvar možemo objektivno posmatrati jedino od momenta kada dolazi u pitanje 
odnos prema društvu, kada su oboje – hteli ne hteli – bili prinuđeni da zauzmu 
jedan sasvim određen stav prema današnjem društvenom moralu” (Богдановић 
1920c: 10, istakla Z. S.).

Tu je i slepa mrlja epistemičke pozicije / apologetske-kao-osuđujuće argumen-
tacije Katarine Bogdanović. Iako pretenduje na nepristrasnu i „objektivnu” 
analizu društvenog stanja i mentaliteta, dvostrukog seksualnog morala, au-
torka u nastavku teksta progresivno prelazi u vrlo pristrasan i „subjektivan” 
diskurs, prožimajući svoju argumentaciju visokim stepenom svojevrsnog do-
življenog govora, elementima drame, tj. afektiranošću, kao i tehnikom skaza, 
transponujući se u „moguća” i „verovatna” emocionalna stanja, rasuđivanja i 
odluke kako javnosti u celini tako i Ruže Stojanović ili pak Mladena Berića. 
Samim tim, njena argumentacija obiluje i „osudama” i „opravdanjima”, a 
granice „ličnog” i „društvenog” (političkog) rastaču se, prepliću i podriva-
ju.132 Drugim rečima, javni, urednički autoritet Katarine Bogdanović u ovoj 
prilici dobija, za nju netipično, primese autoritarnosti – ne jer se zasniva na 
uplivima ličnog, već utoliko što autorka članka ostaje rastrzana između očito 
subjektivne procene jednog događaja i odricanja od subjektiviteta, tj. napora 
da na objektivni nivo prenese argumentaciju zasnovanu upravo na „svojim 
pretpostavkama i subjektivnim razlozima”.

Da samoj Katarini Bogdanović, uprkos borbenoj odbrani feminizma i 
„satanskom uživanju” u prevrednovanju vladajućeg morala, nije preterano 

132	  „On je čak celo naše javno mnjenje srozao na svoj moralni nivo kada je pouzdano 
računao da niko u njemu neće osuditi krivca. Prema tome, ako nam žena ovde nije stvorila 
nikakav ugledni primer, ona je neosporno pokazala to da je u njoj bila probuđena savest; 
čovek, naprotiv, izašao je ne samo nepošten i nesavestan, što ljudi u seksualnim odnosima 
ne smatraju za veliku grešku, nego i cinički bezdušan i brutalno odvratan, – toliko odvratan 
da bi ga mogli braniti samo njemu ravni” (Богдановић 1920c: 13).



216

Zorana Simić

stalo do politika seksualnosti formulisanih u maniru Aleksandre Kolontaj, 
iz ovog priloga tako iščitavamo posredno, a Lela Vujošević primećuje da se 
nezainteresovanost oseća i u prikazu objavljenom 1923. godine u Srpskom 
književnom glasniku. Uprkos načelnoj podršci njenim idejama o licemerju 
dvostrukog morala, ističe Lela Vujošević, ova urednica Ženskog pokreta „nije 
bila kadra da podrži zalaganja Aleksandre Kolontaj za seksualnu revoluciju”, 
zanemarujući „aktuelnost i naučnu i društvenu relevantnost tema seksualnih 
sloboda i promenu društvenih normi u tom pogledu u međuratnom periodu” 
(Вујошевић 2018: bez paginacije). Uporedo s tim, još jedna primedba mogla 
bi da bude značajna za razumevanje ovakve pozicije Katarine Bogdanović: 

„Ipak, nije bila pobornica radikalne emancipatorske politike: nije usmeravala 
pažnju na potrebu zalaganja za prava radnika/radnica (odnosno radničku klasu), 
niti je ukazivala na postojeće socijalne (klasne) nejednakosti. Iako nije uspela da 
prevaziđe put od teorije do aktivizma, doktrina nenasilja i pozitivnog otpora, 
odbacivanja sistema i prakse vlasti, te radikalna kritika upotrebe nelegitimnog 
autoriteta i moći, karakteristične za poziciju klasičnog anarhizma, obeležile su ceo 
njen život” (Вујошевић 2019: bez paginacije).

Osim u „nepređenom putu od teorije do aktivizma”, odnosno u „građanskoj 
poslušnosti”,133 odnos Katarine Bogdanović prema seksualnosti može se 
potencijalno osvetliti, između ostalog, njenim načelnim odnosom prema 
telesnosti, nespornim privilegovanjem racionalnosti, ali i izvesnom asket-
skom crtom,134 poricanjem/suspenzijom ili čak zazorom od korporalnosti. 
Naime, ako je i u ranoj mladosti i na izmaku života govorila da „nikad nije 
osetila radost što je žensko”, „da joj je telo uvek smetalo” i da bi volela da 
„čovek ima samo glavu” (v. Николић 1986), nije neobično što je Katarina 
Bogdanović „zalaganja Aleksandre Kolontaj za seksualnu revoluciju” zastu-
pala deklarativno, pre nego strastveno i predano – premda je činjenica da ih 
jeste podržala, i to ne samo u granicama Ženskog pokreta već i u vodećem 
književnom časopisu epohe (SKG). Isto tako, nije neobično ni što je kao 
urednica ovog feminističkog glasila ostala usredsređena na druga politička 

133	  „Kada za Ružu Stojanović kaže da je ’svu važnost legalne garancije shvatila tek onda kada 
je, kao mati, svirepo morala iskusiti kako brak još uvek pruža jedinu mogućnost da se polna 
ljubav mirno i pošteno reguliše u korist deteta i žene’ (7/1920: 11), Katarina Bogdanović to 
iskazuje tonom pomirenja i građanske poslušnosti, bez ideje da i drugačije mogućnosti mogu 
da budu ’poštene’” (Бараћ 2015: 146).
134	  „U mojoj prirodi je nešto asketsko, misionarsko, požrtvovano, i pošto sve to ne nalazi 
nikakve primene – verovatno baš mojom krivicom – to ja sebe mučim, i sve svoje moguće 
radosti i zadovoljstva prinosim na žrtvu svom idolu – bolu” (Богдановић 1986: 59). Ovaj 
zapis autorka ostavlja u „Beogradskom dnevniku”, 1924.



217

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

i socijalna pitanja, kao i na kritiku postojećeg parlamentarnog sistema, tru-
deći se da sprovede mobilizaciju žena kao grupe najpre kao „žena koje rade 
i misle” (svojom glavom).

Strogost inherentna njenom karakteru, uporedo s aporijama univerza-
lističkog humanizma/individualizma, pa i kodiranja građanstva, susreću se i 
u ovom aspektu. Katarina Bogdanović donekle naslućuje da rod nije datost 
i da biologija nije sudbina. Moglo bi se čak tvrditi da nju bilo kakav polni 
determinizam ni ne zanima, te ni ne čudi kritički atak na Ota Vajningera.135 
Moglo bi se tvrditi i da je reč o intelektualki koja bi, da je mogla, najradije 
izabrala svet u kome ne postoji kategorija niti pola niti roda. U njenoj vizuri, 
što je više nego očigledno iz ovog priloga, ljudi su pre i posle svega ljudi, i to 
„političke individue” – bića „dužnosti, odgovornosti, inicijative i solidarnosti”. 
U prosvetiteljskom ključu, identitet čoveka gradi se, međutim, u opoziciji s 
drugošću – pre svega animalnim/nagonskim kao nes(a)vesnim i iracionalnim.

„Njeno ispaštanje počinje, dakle, od momenta kada je uvidela da se zbližila sa čo-
vekom koji u seksualne odnose ulazi samo sa svojom čisto animalnom prirodom, a 
da pri tome nimalo ne angažuje svoju savest. [ …] I dok pod takvim utiscima njen 
bol i odgovornost i osećanje dužnosti naglo rastu, kod njega – ako je uopšte čega 
bilo – sve slabi, i najzad iščezava u poslednjem trenutku, kada je svoju mužjačku 
logiku potkrepio i poznatom seljačkom etimologijom da je moralno samo ono što 
se mora” (Богдановић 1920c: 11).

Sklonost fuzionisanju nesvesnog i nesavesnog potencijalno je i ključni kamen 
spoticanja (opet se možemo vratiti na Ničea, kao i na pitanje zašto Katarina 
Bogdanović naposletku nije pisala i/ili publikovala fikciju, iako je to želela i 
nameravala). Prosvetiteljski princip, drugim rečima, potencijalno ostaje slep 
ukoliko je lišen legitimacije jednog vida femininosti, onakve koja se tradi-
cionalno kodira i kao domen nesvesnog i iracionalnog. Tu granicu Katarina 
Bogdanović u ovoj prilici niukoliko ne prekoračuje.

135	  „U prikazu ’Dve knjige o seksualnom problemu’ o knjizi Ota Vajningera, objavljenom 
1924. u Srpskom književnom glasniku, Katarina Bogdanović, pored kritike Vajningera kao 
seksiste, odnosno kao ’pisca koji ne trpi ženu i o mnogo čemu jednostrano i nastrano misli 
i kome je malo stalo da bude dosledan’, brani svoju tezu o slobodnoj ljubavi, koju Vajninger 
ocenjuje kao ’polnu anarhiju i da su njene pristalice samo komunisti i razvratnici svih 
društvenih klasa. […] Slobodna ljubav kako je ovde protumačena nije to ni blizu, naprotiv, 
izgleda kao jedan znatno viši moralni stupanj u poređenju sa današnjim stanjem…’. Katarina 
Bogdanović staje u odbranu stavova Elen Kej, švedske feministkinje i pedagoškinje, koja je 
zagovarala radikalne stavove o slobodnoj ljubavi, i predviđa da će se oni sprovoditi i u praksi, 
’a dotle još treba da se čeka’” (Вујошевић 2019: bez paginacije).



218

Zorana Simić

S druge strane, (anticipatorski) značaj i ovih i drugih uredničkih pri-
loga Katarine Bogdanović, upravo zahvljujući „najvatrenijem napadu”, tj. 
radikalizaciji stavova, nipošto ne treba potceniti. Shodno socijalističkim i 
socijaldemokratskim idejama, u prilogu „Moral o kome se govori...” insistira 
se, na primer, i na kolektivistički usmerenoj solidarnosti. Argumentacija 
Katarine Bogdanović, i ovde i inače, počiva na pokušaju povratka etike u 
političko, na isticanju onoga što „čoveka nije dostojno” (bio to muškarac 
ili žena), a neetičan čin bio bi nepreuzimanje odgovornosti za lične izbore. 
Tako ona i otvoreno sugeriše da lično u nekom koraku neminovno postaje 
političko, a da političko zahteva savest kao ključnu dimenziju (humanite-
ta i etičnosti). U tom pogledu, Katarina Bogdanović umnogome baštini 
liberalnu tradiciju, odnosno profeministički stav svojstven britanskom 
utilitarizmu (ne može se utvrditi da li je i ona, poput Skerlića, čitala prevod 
Milove knjige) paralelno, u izvesnoj intelektualnoj simbiozi s nasleđem 
Svetozara Markovića, o kome je govorila u svojim javnim predavanjima. U 
toj tački može se potražiti još jedno potencijalno mesto dosluha Katarine 
Bogdanović s Jovanom Skerlićem; isto tako, i sa sopstvenim proživljenim 
iskustvima, budući da je ona izvestan deo detinjstva i devojačkog doba 
provela upravo u ruralnim oblastima buduće države, neposredno svedočeći 
patrijarhalnosti (dvostrukog) morala i socioekonomskih politika, zalažući 
se potom za trezvenost, tj. otpor „poznatoj seljačkoj etimologiji da je mo-
ralno samo ono što se mora”. U toj etimologiji ona je, izgleda, naslućivala 
zgodno „potkrepljenje mužjačke logike” (sistema u liku) Mladena Berića, 
a to njenu poziciju, uslovno rečeno, približava i potonjim radikalnofemi-
nističkim strujama.

Prosvećivanje žena i zaštita njenih prava, u optici prve urednice 
Ženskog pokreta, premda utemeljeni u dotadašnjim profeminističkim 
tradicijama na južnoslovenskom podneblju i premda i sami kreativni, ne 
uključuju dublje problematizacije (rodne) dijalektike prosvetiteljstva, rodne 
uslovljenosti ili slepila univerzalnog humanizma, socijalizma, anarhizma, 
socijaldemokratskih i drugih političkih doktrina; kako ističe Barać, ostaje 
se u granicama „građanske ideologije”, a feministički dekonstruktivistički 
potencijali ne izvode do kraja. Žena, kao individua („od krvi i mesa”) ili 
kao konstrukcija, nije prostor mogućih razlika koje bi bile (društveno) re-
levantne. Tek kao potencijalna politička akterka, kao građanka, ona postaje 
subjekat čija razlika dobija na relevantnosti, u smeru i cilju i individualnog 
i kolektivnog razvoja. Samim tim, u tekstovima Katarine Bogdanović, 
naporedo s načelnom svešću o rodnoj neravnopravnosti i s antirežimskim 



219

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

stavovima, javlja se sklonost ka prenebregavanju kontekstualnih činilaca 
(konstruisanja) ženskog ideniteta (ili određenja „prave žene”). Jedan mogući 
ključ i ujedno svedočanstvo takve pozicije nudi i sam tekst „Moral o kome 
se govori i moral po kome se živi”, tj. slepilo njegove autorke za aporije u 
sopstvenom argumentativnom hodu, uz izoštrenu sklonost ka jukstapo-
niranju ili čak izjednačavanju moralne/društvene odgovornosti Mladena 
Berića i Ruže Stojanović.

Da je to bila neosvešćena pozicija, slepa mrlja autorkine rodne  
(auto)refleksivnosti, ili barem svojevrsni „nepređeni put od teorije do akti-
vizma”, opet dobro pokazuju dnevničke beleške Katarine Bogdanović, koje 
je publikovao Milan Nikolić. S jedne strane, ona je 1957. godine negativno 
ocenila celokupno svoje javno delovanje, uključujući i ono uredničko, ostav-
ljajući svedočanstvo u kome insistira na neravnopravnim rodnim politikama 
i konvencijama epohe:

„Mnogo, mnogo više sam očekivala od života i od sebe kad sam 1906. pošla u Beo-
grad da studiram. Ako sam nešto postigla, to je bilo više u karijeri nego u literaturi. 
U sebi samoj, u svom talentu, nisam našla ono što sam očekivala. 

	 Želela sam da napišem delo koje će da utiče na pojedince i na društvo. Nisam 
to postigla. Želela sam da budem novinar i da pišem uvodne članke, da utičem na 
javno mnjenje. Ni to mi se nije ispunilo. 

	 Da sam bila muško, da nisam imala nikakvih ženskih obaveza i poslova, 
da sam se sva mogla posvetiti studijama, pisanju, možda bih nešto stvorila što 
vredi i utiče, što bi me nadživelo. Ali ja sam pisanju i studiranju posvećivala samo 
svoje slobodne vreme, jedva odvojeno od zamornih školskih i domaćih poslova” 
(Богдановић 1986: 136).

S druge strane, u tom svetlu naročito je značajan i tzv. Beogradski dnevnik, 
koji je Katarina Bogdanović vodila od marta do novembra 1924. godine. 
U tom periodu bila je zaposlena u Drugoj ženskoj gimnaziji i još uvek 
bliska Ženskom pokretu, premda je već koju godinu ranije počela da se 
distancira od feminističke agitacije. U sačuvanoj zaostavštini Katarine 
Bogdanović ne mogu se pronaći izvori koji bi detaljno obrazložili njenu 
motivaciju za pristupanje Ženskom pokretu i uređivanje istoimenog 
časopisa neposredno nakon osnivanja Kraljevine SHS. U arhivskoj građi 
postoje njene biobibliografske beleške i rasejane retrospekcije usmerene na 
period saradnje s časopisom i organizacijom, ali njih ne prate podrobniji 
osvrti, procene i tumačenja. Iz memoara Pauline Lebl Albale saznajemo 
da je Katarina Bogdanović u Društvu bila od samog početka, svesrdno 



220

Zorana Simić

i svestrano se angažujući kao jedna od članica kolegijuma posleratne 
Druge ženske gimnazije (up. Simić 2021). Isto to pokazuju i prilozi same 
Katarine Bogdanović u periodici, odnosno njena učešća na feminističkim 
kongresima.136 Ipak, jedini iole elaboriran iskaz koji ona sama ostavlja u tom 
pogledu tiče se prekida saradnje, distanciranja od Ženskog pokreta, i iznet 
je upravo u „Beogradskom dnevniku”.

Tako 1924. godine, povodom poziva da učestvuje na X Internacionalnom 
kongresu za socijalnu politiku u Čehoslovačkoj, ona beleži:

„Ja se radujem da vidim Prag i sav rad kongresa, ali sumnjam da ću moći išta sa-
staviti da govorim, jer o ženskom i dečjem pitanju ne volim, a za drugo da se javim 
ne bi imalo smisla, pored četiri muškarca, ako svi budu išli. Ja sam na Međunarod-
nom ženskom kongresu u Rimu dobila (progutala) tako veliku dozu feminizma 
da sam još i danas sita, i biću, čini mi se, još zadugo. Kad bih sad opet govorila o 
feminizmu, izgledalo bi mi da slušam iz fonografa svoje sopstvene reči. Zato sam se 
i odvojila od Ženskog pokreta, a i dosadilo mi je već zahtevati neprestano ono što se 
nikako ne dobija” (Богдановић 1986: 62–63, istakla Z. S).

Iz iskaza posredno saznajemo da je sifražetski reformistički angažman, borba 
za „ono što se nikako ne dobija” – žensko pravo glasa, bio među ključnim 
motivima Katarine Bogdanović za pristupanje Društvu i saradnički i ured-
nički doprinos časopisu Ženski pokret. Katarina Bogdanović želela je, dakle, 
da postane građanka i u tom smeru pomogne drugim ženama, ali bila je 
svesna da je sistem u koji bi one stupile neprijateljski i nehuman, njenim 
rečima – „odvratan”, te da zahteva etičko rekonstituisanje. Nadalje, ona 
otkriva i da je od takvog angažmana umorna, da se oseća demotivisano, kao 
da „neprestano” ulaže uzaludne napore, što takođe ne treba posmatrati od-
vojeno od vrlo otežanih uslova produkcije, uređivanja i publikovanja glasila 

136	  „I pored posvećenosti stručnom i pedagoškom radu, Katarina Bogdanović ne zapostavlja 
aktivistički angažman – prati rad međunarodnih i domaćih ženskih organizacija i donosi 
izveštaje s kongresa širom Evrope koje objavljuje u stručnim i književnim časopisima. Bila je 
jedna od šest Jugoslovenki (od ukupno 290 učesnica i učesnika) koje su učestvovale u radu 
Internacionalne letnje škole održane u Salcburgu u periodu 1–14. avgusta 1921. u organizaciji 
Ženske internacionalne lige za mir i slobodu. Detaljan izveštaj sa tog skupa (na 10 stranica) 
objavila je u časopisu Ženski pokret, u brojevima 9 i 10 iz 1921. Katarina Bogdanović bila je 
delegatkinja na Devetom kongresu internacionalnog saveza žena za pravo glasa, održanom 
u Rimu polovinom maja 1923, na kojem se raspravljalo o ženskom pravu glasa, o načinu da 
se poveća broj ženskih poslanika u parlamentu i o drugim temama. U Srpskom književnom 
glasniku iste godine štampala je detaljan izveštaj sa tog kongresa uključujući i četiri rezolucije 
koje su donete na osnovu rada u sekcijama. U tom tekstu ona pokazuje izvanredno poznavanje 
slike tadašnjeg ženskog samoorganizovanja u svetu (međunarodnih organizacija, saveza, 
pregled njihovih programa i održanih konferencija)” (Вујошевић 2018: bez paginacije).



221

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

u prvim godinama izlaženja, o kojima je u javnim prilozima posvedočila ona 
sama, kao urednica.137 U isti mah, u ovom obrazloženju prepoznaje se i njeno 
karakteristično naslućivanje sopstvene „intelektualne smrti”, tj. nepristajanje 
na intelektualno-aktivističku monotoniju, te odlučnost da se ta monotonija 
radikalno i preventivno prekine. Međutim, čak i ovde prepoznaju se natruhe 
svojevrsne strepnje od autorstva i uticaja, od autorstva-kao-uticaja i obratno: 
„sumnjam da ću moći išta sastaviti da govorim, jer o ženskom i dečjem pitanju 
ne volim, a za drugo da se javim ne bi imalo smisla, pored četiri muškarca”.

Zašto je Katarina Bogdanović sumnjala da „može išta da sastavi da 
govori” na kongresu na koji je pozvana, i zašto je smatarala da „ne bi imalo 
smisla” da se oglasi o bilo kom pitanju sem „dečjeg” i „ženskog”, koja su se u 
tom trenutku percipirala kao unekoliko siguran prostor za žene aktivistkinje i 
intelektualke, kao feminina zona? Ili: ko i šta to – kako u Katarini Bogdanović 
samoj tako i spolja, u javnosti – usmerava, evaluira i afirmiše njene moguć-
nosti, njene sposobnosti i smislenost (karaktera) njenih zalaganja? Čini se da 
su upravo ovo ključna pitanja o kojima i nadalje vredi razmišljati, pre svega 
nakon što se dodatno rekonstruišu istorijski izvori i osvetli celokupni rad he-
terogenih političkih, ženskih i feminističkih pokreta u međuratnoj Jugoslaviji. 
O tome bi, štaviše, vredelo razmišljati ne samo povodom biografije Katarine 
Bogdanović već i u znatno širim obrisima i koordinatama. Da li je, u ovom 
konkretnom slučaju, reč o novom obliku susprezanja od „satanskog uživanja” 
i puritanskom femininom potčinjavanju, ili pak upravo o nepristajanju na 
takvo jedno potčinjavanje, ali bez (utopijske) svesti ili ideje da je alternativa 
moguća; da prisustvo „četiri muškaraca” – nadmoćnih i svojim habitusima, 
položajem i uzajamnom umreženošću, i svojim brojem, kvantitativnom do-
minacijom u maskulinom sistemu, u javnom mnjenju čiji odraz u ogledalu, 
štaviše, predstavlja lik Mladena Berića – ne znači nužno (samo)osporavanje 
ženskog/femininog/feminističkog (doprinosa, zalaganja)? Ili, iz perspektive 
književne istorije, zašto pred kraj života Katarina Bogdanović govori da je 
„Skerlića volela kao svog oca”, ali „mora priznati da joj se nikako nije sviđalo 
što su se on i Bogdan Popović uvek nekako s podsmehom odnosili prema 
Isidori”? Ova pitanja ostaju otvorena i nerazrešena – ne samo usled istorio-
grafsko-metodoloških lakuna, naznačenih u uvodnom segmentu rada, već i 
usled činjenice da su takva ostala i u Katarini Bogdanović.

137	  Na primer, u tekstu „Na početku druge godine”, uvodnom članku u Ženskom pokretu br. 
1 iz 1921. godine.



222

Zorana Simić

4.5. Paulina Lebl (Albala) (1891–1967):  
od rađanja „Moderne žene” do Njegovog života

Bila sam skromna i krotka devojka. […] Svoje ideale, to jest savr-
šenstva za kojima sam čeznula, koje sam žudela postići, projicirala 
sam u ličnosti za koje sam verovala da su ih samim svojim bićem 
otelotvorili. [...] Ta moja potreba za adoracijom ideala izražavala se 
u tome što sam neprestano nalazila nada sve svetle likove, podizala 
ih na piedestal, i pred njima kao pred idolom stajala u divljenju i 
skoro radosnom ushićenju.

Paulina Lebl Albala, Tako je nekad bilo, oko 1945.

Za razliku od preostalih koleginica o kojima se u ovoj prilici piše (Katari-
na Bogdanović, Mileva Milojević, Darinka Stojanović), pa i Zorke Kasnar (Ka-
radžić), koja je stajala iza prvog broja, takođe zainteresovanih za književnost 
i književna pitanja, Paulina Lebl Albala nije bila među nominalnim glavnim 
urednicama časopisa Ženski pokret. Međutim, kao što je naznačeno u ranijim 
poglavljima, bila je među članicama prve redakcije / književnog odbora, a 
na osnovu dostupnih izvora jasno je da je njena uloga – kako u osnivanju 
Društva i pokretanju lista neposredno nakon rata i tokom 1919/1920. tako 
i u njegovom inicijalnom uređivanju – bila od velikog, neretko i ključnog 
značaja. Podsećanja radi, kao njena bliska prijateljica i koleginica sa studija, 
Paulina Lebl je prvoj predsednici Društva i urednici časopisa – Zorki Kasnar 
– „bila od pomoći, održavajući živu prepisku s njom i pretplativši je u Ženevi 
preko novinarske agencije Argus na isečke o feminizmu iz svih uglednih no-
vina evropskih” (Lebl Albala 2005: 269). Ovo sećanje Pauline Lebl Albale od 
višestruke je važnosti: ono ne svedoči samo o njenom faktičkom uredničkom 
doprinosu (iz daljine), ili pak preokupacijama i politikama Ženskog pokreta u 
sprezi s tad aktuelnim zapadnim feminističkim tokovima, već i o zanimljivoj 
činjenici da su ti tokovi do Zorke Kasnar dolazili u vidu fragmenata, „isečaka 
o feminizmu”, delića izdvojenih iz širih časopisnih mozaika. U ovom detalju 
sugestivno se odražava načelno radikalno građansko usmerenje novoosnova-
nog Društva za prosvećivanje žene i zaštitu njenih prava, inicijalna sklonost 
ka partikularizaciji ženskog pitanja spram drugih (dnevno)političkih pojava, 
te iznova potvrđuje da je „Društvo na početku svoje orijentacije jasno istaklo 
da će okupljati sve žene, bez obzira na njihovu profesiju, politička shvatanja, 
klasnu, versku, nacionalnu ili socijalnu pripadnost, da ih podstakne na za-
jedničku borbu za dostojniji društveni položaj” (Malešević 2007: 13).



223

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Informisanost Pauline Lebl Albale i njen staž čitateljke evropske (femi-
nističke) štampe zasigurno su i sami doprineli izgledu, koncepciji i recepciji 
Ženskog pokreta. „Od onih dana pod okupacijom kad se u meni probudilo 
interesovanje za feminističke probleme preko časopisa Zofke Kveder, ja sam 
neprestano pratila pažljivo ta pitanja kroz stupce švajcarskih novina”, beleži 
ona; kako dodaje, u mirnodopskim uslovima koji su usledili, saznavši o 
postepenoj izgradnji ženskog pokreta (kasnije Ženskog pokreta), ona je „taj 
pokret radosno pozdravila, i pružila mu aktivnu saradnju šaljući redovno Zori 
razne sugestije, podsticaje i uputstva” (Lebl Albala 2005: 263, istakla Z. S.). 
Najzad, Albala ističe i da je, nakon što je časopis zvanično pokrenut, „mnogo 
radije no sednicama (Društva, prim. Z. S.) prisustvovala uređivanju samoga 
lista Ženski pokret” u prostorijama Druge ženske gimnazije, gde se nalazila 
redakcija, te da je „dobar deo poslova oko tog uređivanja svršavala sama, kao 
odani saradnik starije prijateljice s univerziteta, a sadašnje koleginice na 
gimnazijskom radu, Katarine Bogdanović” (ibid.: 270, istakla Z. S.).

Primer Pauline Lebl Albale jedan je od onih koji pokazuju koliko su 
mikroistorijske rekonstrukcije u studijama periodike važne, ali i kakav me-
todološki oprez i teorijsku nijansiranost zahteva uže razmatranje uredničkog 
pitanja. Naime, doprinos Pauline Lebl Ženskom pokretu / Ženskom pokretu 
(u vreme urednikovanja Katarine Bogdanović) nije ostao zabeležen i sačuvan 
niti u javnosti niti u privatnim arhivama i, da ona sama nije ostavila temeljna 
svedočanstva o tom periodu i sopstvenim aktivnostima, pitanje je da li bismo 
ga danas uopšte prepoznali. Zahvaljujući njenoj odluci da napiše memoare, 
koje je 2005. kao samizdat, pod naslovom Tako je nekad bilo, publikovao njen 
rođak Aleksandar Lebl (v. Lebl Albala 2005), istraživači periodike u prilici 
su da objasne barem neke značajne aspekte inicijalnih uredničkih politika 
Ženskog pokreta. Knjiga Tako je nekad bilo stoga figurira kao prvorazredni do-
kument u proučavanju Ženskog pokreta i istoimenog glasila, a njena autorka 
kao reprezentativni primer „nevidljive uredničke ruke” (up. Вуковић 1984).

Paulina Lebl Albala, jedna od značajnijih i uglednijih feministkinja u 
međuratnoj Jugoslaviji, inače je bila sklona biobibliografskom radu, me-
moaristici i drugim oblicima marljivog memorisanja istorijske faktografije; 
današnjim rečnikom – dosledna zagovornica kulture sećanja. Na izvestan 
način, isto se može reći za urednice štampe (u Kraljevini SHS/Jugoslaviji) 
uopšte – to je možda i najočiglednije u žanru ženskog portreta (v. Бараћ 
2015) – baš kao i za njihove istraživačice; vratimo li se na apele Fijonuale 
Dilejn, obe ove prakse možemo da opišemo upravo kao „aktivistički oblik 
sociokulturnog pamćenja” (Dillane 2021: 8). Ipak, u slučaju Pauline Lebl 



224

Zorana Simić

Albale sklonost kulturi sećanja i aktivizam u smeru sociokulturnog pamćenja 
dobijaju posebno izražene kvalitete i dimenzije. U velikoj meri, oni su bili 
uslovljeni kako feminističkim impulsom u njenoj (intelektualnoj) biografiji 
tako i njenim jevrejskim poreklom, udajom i višedecenijskim brakom s jed-
nim od uticajnijih cionista, diplomata i političkih aktera u Kraljevini SHS/
Jugoslaviji, Davidom Albalom, ali i činjenicom holokausta i antisemitskim 
politikama u prvoj polovini 20. veka.

Sa svešću o toj problematici, o Paulini Lebl Albali dosad su, i to nedavno, 
opsežnije pisale Magdalena Koh (Koch 2023) i Melina Rokai (Rokai 2024).138 
Koh je, kao filološkinja, analizu usmerila prvenstveno prema tekstualnim 
strategijama same Pauline Lebl Albale. Rokai je, iz perspektive istoričarke, 
posvetila naročitu pažnju pluralnom identitetu međuratne intelektualke, 
odnosno njenom odnosu prema nacionalizmu, jugoslovenskom unitarizmu, 
feminizmu i cionizmu. Osvetljavajući biografiju i bibliografiju ove aškenaske 
Jevrejke, rođene 1891. godine u Sofiji, koja je detinjstvo i mladost provela u 
Nišu i Beogradu, Rokai ističe da je reč o jednoj od prvih diplomkinja Beograd-
skog univerziteta (1909–1913), koja je ostavila značajnog traga u kulturnom 
i intelektualnom polju Jugoslavije, prvenstveno kroz aktivizam u domenu 
ženske emancipacije, uključujući uređivanje feminističke štampe i učešće na 
feminističkim kongresima, kao i predsedavanje Udruženjem univerzitetski 
obrazovanih žena. Pritom, u težnji da ponudi „novi, sveobuhvatni pogled 
na istorijsku ličnost Pauline Lebl Albale”, Rokai uzima u obzir širok spektar 
izvora: ne samo publikacije Tako je nekad bilo i Vidov život, kojima će se ovde 
u nastavku posvetiti detaljnija pažnja, već i njene članke u međuratnoj peri-
odici, izlaganja na međunarodnim feminističkim kongresima, ali i intimne 
dnevničke zapise iz perioda boravka u Švajcarskoj tokom Prvog svetskog 
rata, koji se čuvaju u Jevrejskom istorijskom muzeju u Beogradu (Rokai 2024: 
324–327). Jedna od značajnijih teza Meline Rokai, koju autorka potkrepljuje 
odgovarajućim izvorima, jeste da je feminizam, a kasnije i cionizam Pauline 
Lebl Albale, bio neraskidivo povezan s jugoslovenskim unitarizmom, a da 
je internacionalizam ovoj intelektualki bio stran.

138	  Pomenuti tekst Meline Rokai nisam uvažila tokom pisanja disertacije, pošto je publiko-
van nakon njene odbrane. Takođe, Rokai u isto vreme nije bila upoznata s mojim radom 
na disertaciji i rekonstrukciji biografije Albale. U izvesnom smislu, reč je o tekstu koji je 
komplementaran ovom poglavlju knjige. Autorka iznosi čitav niz dragocenih uvida u život i 
rad Pauline Lebl Albale, neretko s akcentima i fokusima sličnim onima na kojima sam sama 
insistirala nezavisno od nje, ali ne usredsređujući se na urednički identitet Lebl Albale, njenu 
poziciju urednice Ženskog pokreta.



225

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Osim toga, portret Pauline Lebl Albale razmatrao se i u drugim prilika-
ma, uglavnom posredno ili kao sporedni predmet proučavanja (Tomić 2019b; 
Kosijer 2021; Маринковић 2022). Knjiga Tako je nekad bilo figurirala je kao 
važan izvor u rekonstrukciji međuratne ženske i feminističke periodike i 
intelektualne javnosti (Tomić 2019b; Stefanović 2020). O Paulini Lebl Albali 
kao urednici (štampe) pak još nije bilo reči. Aleksandar Lebl je u vrlo sažetom 
predgovoru pomenutoj knjizi, u svojevrsnoj skici za biografiju Pauline Lebl, 
uz apel upućen istraživačima koji dotad nisu imali pri ruci uspomene ove 
intelektualke, obuhvatio i ovaj vid njenog angažmana: 

„Paulina Lebl Albala (1891–1967) bila je u međuratnom periodu poznata po 
mnogobrojnim člancima i prikazima u nizu listova i časopisa poput Srpskog 
književnog glasnika ili Letopisa Matice Srpske, a generacijama đaka kao autorka, 
s Katarinom Bogdanović, udžbenika za gimnaziju Teorija književnosti; kao pre-
vodilac dela poznatih stranih književnika, s francuskog (Flober, Frans, Renan i 
drugi), nemačkog (Gete, Hajne, Hese, H. Man i dr.) i engleskog (Defo, Dikens, 
Mom...).139 Posebno je značajna njena aktivnost u međuratnom ženskom pokretu, 
u čijim je organizacijama bila među rukovodećim članicama, urednica glasila i 
autorka mnogih napisa. Za vreme II svetskog rata, koji je provela u SAD, i kratko 
vreme potom do povratka u Jugoslaviju (odakle se sa ćerkom iselila u Izrael i 
ponovo otišla u SAD, gde je umrla), pisala je za izdanja na srpskom (Amerikanski 
srbobran i dr.) i na engleskom jeziku, između ostalog o srpskim piscima za Co-
lumbia Dictionary of Modern European Literature, kao i za Hebrew Encyclopedia 
u Jerusalimu” (Lebl 2005: 5–6, istakla Z. S.).

Nedugo nakon objavljivanja memoara Tako je nekad bilo, 2008. godine, iz 
štampe je izašla još jedna knjiga koju potpisuje Paulina Lebl Albala, a čiji je 
priređivač Aleksandar Lebl: Vidov život – biografija dr Davida Albale. La-
tinka Perović, recenzentkinja izdanja, u sažetom pogovoru, osvrćući se na 
biobliografiju autorke s unekoliko drugačijim fokusima, ističe:

„Paulina Lebl-Albala (1891–1967) pripadala je, između dva svetska rata, beograd-
skom intelektualnom krugu. Književni teoretičar i istoričar, bavila se i prevodi-
laštvom. Njenu bibliografiju čine 144 originalna rada, 24 prevoda i 10 dovršenih 
i neobjavljenih radova, među kojima i rukopis njene disertacije o Ljubomiru P. 
Nenadoviću, koji su propali u Beogradu za vreme Drugog svetskog rata. 

	 U SAD, gde je boravila od 1940. godine, Paulina Lebl-Albala je napisala, 
verovatno 1945. godine, svoja sećanja Tako je nekad bilo.

139	  Prevodilačkom radu Pauline Lebl Albale, koji ovde nije u fokusu, mogle bi se posvetiti 
zasebne studije. Vredelo bi, takođe, osvetliti i njen urednički angažman u Glasniku jugoslo-
venskog ženskog saveza.



226

Zorana Simić

[…] Veoma bogat izvor o Srbiji na razmeđu 19. i 20. veka, a naročito o pripremi 
omladine kroz nacionalno vaspitanje za ratove koji će uslediti na početku 20. veka, 
kao i o formiranju intelektualne elite na Beogradskom univerzitetu (Srpski seminar, 
pregalaštvo i uticaj Jovana Skerlića, Bogdana i Pavla Popovića), sećanja Pauline 
Lebl-Albala privukla su pažnju naučne i šire javnosti Beograda i njihov više nego 
skroman tiraž od 200 primeraka brzo je nestao. Ali, njihovo objavljivanje je obe-
lodanilo podatak o postojanju još jednog rukopisa Pauline Lebl Albala. 

	 Sećanja, u stvari autobiografija Pauline Lebl-Albala, zaustavljaju se na 1920. 
godini kada se ona udala za Davida Albalu (1886–1942). U SAD Leblova je napisala 
biografiju svoga supruga, čiji je rukopis posle smrti njihove kćeri Jele (2003. godine) 
upućen Jevrejskom istorijskom muzeju, sa ovlašćenjem da ga on i objavi” (Perović 
2008: 153, istakla Z. S.).

Perović, poput Aleksandra Lebla, najpre ukazuje na višestruki javni habitus 
Pauline Lebl Albale i njen višesmeran doprinos međuratnom „beogradskom 
intelektualnom krugu”, upućujući i na istraživačke izazove uslovljene činje-
nicom da je značajan deo njenih rukopisa uništen tokom Drugog svetskog 
rata. Dakle, za razliku od svoje koleginice Katarine Bogdanović, koja je sama 
bila sklona da za sobom briše tragove, da uništava sopstvene rukopise, te 
da u javnosti, simultano, teži što manjoj eksponiranosti, Albala je i svoj rad 
pažljivo beležila i čuvala. Međutim, i u ovom slučaju problem je krnja bio-
bibliografska građa, ovde uslovljena poreklom i egzistencijalnim prilikama 
autorke, njenim čestim prinudnim selidbama i bekstvima pred pretnjom 
smrti u doba holokausta. Utoliko se dodatno privileguju izvori nastali tokom 
i nakon ovog doba, u kojima je Paulina Lebl Albala, u emigraciji, sumirala 
deo svog dotadašnjeg životnog puta. Najzad, Latinka Perović locira žanrov-
sku fluidnost knjige Tako je nekad bilo: prema njenom uzgrednom sudu, u 
pitanju su memoari, „sećanja”, a „u stvari autobiografija”.

	 Ova teza zavređuje detaljnije ispitivanje, naročito s obzirom na još 
jednu važnu opasku: načelni retrospektivni pogled Albale, uprkos spora-
dičnim prolepsama i analepsama na mikronivou koje zalaze u period nakon 
1920. godine, zaustavlja se upravo u tom trenutku, u godini njene udaje, ali 
ujedno i početka njene odlučnije feminističke agende u intelektualnoj javnosti 
Kraljevine SHS/Jugoslavije – i pokretanja časopisa Ženski pokret. Premda 
sama autorka sugeriše da je ovaj rukopis, naknadno objavljen pod naslovom 
Tako je nekad bilo, nepotpun, da mu predstoji nastavak, mi danas nemamo 
uvid u taj nastavak. Shodno tome, uskraćeni smo za autorefleksivne osvrte 
Pauline Lebl Albale na njen celovit međuratni angažman, uključujući, na 
primer, njeno više nego značajno osnivanje Udruženja univerzitetski obra-



227

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

zovanih žena i višegodišnju delatnost u njegovim okvirima (v. Kosijer 2020; 
Ograjšek Gorenjak 2023; up. Rokai 2024). S obzirom na autorske strategije 
karakteristične za prvi deo rukopisa (knjigu Tako je nekad bilo) – ujedno 
smo, najverovatnije, uskraćeni i za dragocene podatke o brojnim drugim 
akterkama i akterima srpske i jugoslovenske javnosti nakon 1920. godine, pa 
tako i za pouzdaniju rekonstrukciju međuratne feminističke kontrajavnosti.

Naime, Tako je nekad bilo ne predstavlja samo jedinstveni istoriografski 
izvor već i vrlo zanimljiv žanrovski fenomen. Iako se zasniva na autobiograf-
skom modusu i dodiruje s ovim žanrom usled težnje ka temeljnom hrono-
loškom, tj. lineranom životopisu jedne individue – od rođenja i rodoslova 
preko detinjstva i devojaštva do udaje – ovaj sačuvani i publikovani rukopis, 
višestruko se otvarajući za druge i za (žanrovske) drugosti, fluktuirajući na 
granicama između autobiografije i heterobiografije, zapravo je srodniji po-
jedinim („edvardijanskim”) oblicima feminističke auto/biografije ocrtanim u 
teorijsko-metodološkom segmentu ovog istraživanja (v. Caine 1994). Uprkos 
strukturalnoj koncentrisanosti na sebe samu, svoj lični razvojni put – intelek-
tualni, intimni (porodica, erotski odnosi, prijateljstva), obrazovni (osnovno, 
srednje i više školovanje, kao i neformalni modeli edukacije) – Paulina Lebl 
Albala očito ne stremi oficijelnom legitimisanju sopstvenog iskustva i zna-
menitog doprinosa javnosti. Naprotiv, kao što čini njena saradnica Katarina 
Bogdanović u svojim dnevnicima – gde bismo to, u skladu s konvencijama 
žanra, inače i mogli da očekujemo – Albala u svom autobiografskom diskursu 
namenjenom javnosti upadljivo ukazuje na privatne komponente svog isku-
stva, ali i na sopstvene slabosti i nedostatke barem koliko i na vrline i posti-
gnuća, gradeći ujedno ispovedni narativ o svojevrsnoj „promašenoj književnoj 
karijeri”, i to s distance od nekoliko decenija. Pritom, knjiga Pauline Lebl 
Albale donosi i čitav niz mikroportreta njenih savremenika i savremenica, 
kao i panoramski prikaz prvih decenija 20. veka u Srbiji – u Nišu, Kruševcu 
i Beogradu – uključujući temeljne opise kako politika (devojačke) svakod-
nevice u prestonici i unutrašnjosti zemlje tako i ratnih stanja / privremenih 
emigracija tokom ratova. Njeno „autobiografsko ja”, uz to, kontinuirano se 
ispoljava kroz relacije – ćerke, sestre, učenice, koleginice, partnerke – uz 
primetnu sklonost ka negativnim ili barem uzdržanim, autokritičkim vred-
nosnim procenama sopstvene pozicije u tim relacijama (Paulina Lebl Albala, 
na primer, u više navrata govori o sebi kao o neprivlačnoj osobi). S jedne 
strane, naročito kad je u pitanju odnos prema autoritetima epohe poput 
profesora angažovanih oko Seminara za novu srpsku književnost, u tome se 
mogu potražiti odjeci bontona ili uobičajenih stilskih i retoričkih strategija 



228

Zorana Simić

koje za cilj imaju izražavanje zahvalnosti, pijeteta i poštovanja. Međutim, 
ispovedni impuls ka samoosporavanju uočljiv je i na drugim nivoima – onda 
kada je reč o intimnim relacijama/iskustvima. Tako činjenica da se sećanja 
Albale prekidaju u trenutku njene udaje postaje još zanimljivija: ne samo jer 
funkcioniše kao određena forma hepienda, unoseći primese fikcionalnosti u 
primarno nefikcionalnu memoarsku prozu, već i stoga što u čitaocu razvija 
specifična očekivanja od nastavka rukopisa – (podjednako pokornu) supru-
žansku poziciju autorke.

Ta očekivanja, na izvestan način, ostvarena su u knjizi Vidov život: biogra-
fija dr Davida Albale, koju je autorka počela da piše 1942. godine, neposredno 
nakon smrti svog supruga (v. Lebl Albala 2008: 7). Ovaj naslov je odabir pri-
ređivača, dok je sama autorka manuskript o liku i delu svog supruga naslovila 
jednostavno Njegov život, bez isticanja žanrovskog određenja. I zaista, ova 
knjiga – nasuprot Tako je nekad bilo, koncipirana i kao tradicionalna biografija 
o znamenitoj javnoj ličnosti, politički istaknutom pojedincu – uzoran je poka-
zatelj da je history, barem ukoliko je reč o međuratnom razdoblju u Jugoslaviji, 
his story (up. Koch 2023). Međutim, takav oficijelni narativ ispripovedan je iz 
perspektive žene (ujedno i supruge), koja je i pre udaje, ali i u čitavom među-
ratnom razdoblju, sama prolazila kroz proces feminističkog osvešćivanja, s 
uplivima njenog proživljenog iskustva i evaluacija, pa tako dolazi i do svojevrsne 
simbioze dve supružanske figure / dva „autorska” glasa.

Na neobičnu i izazovnu komplementarnost ova dva rukopisa i izdanja 
ukazala je, tek u uzgrednim sugestijama, najpre Latinka Perović: 

„Prirodno je bilo da je Paulina Lebl-Albala, kroz biografiju svoga supruga, ispričala 
preostali deo vlastite autobiografije. Delili su isto vreme, a njihov zajednički život 
podjednako su obeležavali krupni događaji: kriza novostvorene jugoslovenske države 
– razočarenje; uspon nacizma i dolazak Hitlera na vlast – zebnja i strah; antisemitizam 
i u Srbiji – slom iluzija o tolerantnosti; Drugi svetski rat – opšta i lična katastrofa. 
Ali, Paulina Lebl-Albala povukla se u drugi plan. Njena su svedočanstva posredna, 
bez uporišta u dokumentima: neke su sami uništili, neki su nestali u Beogradu za 
vreme rata. Leblova je bila posvećena struci, ali je iz neposredne blizine pratila veoma 
intenzivan, ona će reći fanatičan, rad svoga supruga. Nije uvek lako razlikovati šta je 
čija ideja, interpretacija, ocena i reakcija” (Perović 2008: 153; istakla Z. S.).

Latinka Perović se na prvom mestu dotiče pitanja nacionalnog identiteta, 
pronicljivo locirajući svojevrsni proces postajanja Jevrejkom Pauline Lebl 
od trenutka kad je svom devojačkom pridodala i prezime Albala, a koje će 
se silom prilika intenzivirati u periodu uoči, tokom i nakon Drugog svet-
skog rata (o odnosu Pauline Lebl Albale prema cionizmu v. Rokai 2024). „U 



229

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

biografiji dr Davida Albale iz pera Pauline Lebl-Albala oseća se trag koji je 
život u istorijski izmenjenim okolnostima ostavio na nju”, primećuje Perović, 
ističući upadljivu razliku u „liku” same autorke u knjizi Tako je nekad bilo 
odnosno u Vidovom životu: „u autobiografiji, to je siromašna, ali darovita 
devojka, silno ambiciozna, koja uspeva da prodre u krug intelektualne elite”; 
„u biografiji dr Davida Albale, ona je u drugom ambijentu, a posle smrti 
supruga i potpuno usamljena. I njen stil je bez živosti i lepote” (Perović 2008: 
154, istakla Z. S.). Nadalje, Perović ističe „manje ili više prikrivenu ironiju” 
kojom obiluju „mnogi delovi biografije” dr Davida Albale, „čoveka dvostruke 
lojalnosti”, koji je „vaspitavan u školi kao jedan od izvršilaca ’zavetne narodne 
misli’, da bi „svog jevrejskog porekla postao svestan tek na studijama u Beču”:

„Lojalan Srbiji i Jugoslaviji, dr David Albala nikada nije pristao na asimilaciju Je-
vreja, i do kraja je ostao ’beskompromisni nacionalni Jevrejin’. Kroz celu biografiju 
provejava osećanje Leblove, koje je sigurno bilo i njegovo, da mu ta lojalnost nije u 
dovoljnoj meri priznata. 

	 Leblova je u oceni svoga supruga mogla biti pristrasna. Ali je, nema sumnje, 
tek uz njega, postala svesna i sopstvene drugosti. Njena autobiografija i biografija 
njenog supruga iz njenog pera, osim toga što su važna svedočanstva o srpskom 
društvu u prvoj polovini 20. veka, zanimljiva su i u psihološkom smislu. Posvećena 
kulturi u kojoj je uspela, Leblova je bila sklonija potiskivanju sopstvene drugosti. Dr 
David Albala je bio lojalan državi u kojoj se rodio, za koju se borio i radio, ali ne po 
cenu svoje drugosti” (Perović 2008: 154–155).

Publikovana zaostavština Pauline Lebl Albale ukazuje, međutim, na različite 
vidove (potiskivanja) njene „drugosti”, uporedo s etničkom/nacionalnom, 
pa tako i rodnu – onu koja je naročito „zanimljiva u psihološkom smislu” 
(i sama Latinka Perović pritom implicitno ima u vidu ima u vidu shvatanje 
autoriteta), koliko i u dijalektici sa žanrom. Na ovom aspektu zadržava se 
donekle Magdalena Koh, razmatrajući obe pomenute knjige, Vidov život i Tako 
je nekad bilo, ali i svojevrsni prototekst prve, ogled pisan u formi opsežnog 
nekrologa, 1943. godine, i to, za razliku od preostalih rukopisa, na engleskom 
jeziku – Dr. David Albala as a Jewish National Worker (Dr David Albala kao 
jevrejski nacionalni radnik; v. Lebl Albala 1943a). Magdalena Koh uočava niz 
dihotomija na kojima se ova tri izdanja, sagledana naporedo, zapravo zasniva-
ju, niz binarnih opozicija čija komparativna intertekstualna analiza predstavlja 
optimalan okvir recepcije i tumačenja: javno/privatno, maskulino/feminino, 
istorija/kontraistorija, sećanje/kontrasećanje, biografija/autobiografija. Kako 
ističe Koh, u ogledu Dr. David Albala as a Jewish National Worker Paulina 
Lebl Albala pre svega teži da legitimiše zvanično političko delovanje svog 



230

Zorana Simić

supruga. Tekst stremi „javnoj istoriji” čiji je protagonista bio David Albala, 
te fokus nije na njegovoj ulozi supruga i oca, na intimnim relacijama, već 
na njegovom habitusu „ključne figure u jevrejskoj zajednici i cionističkom 
pokretu u Jugoslaviji, na Balkanu, i šire” (Koch 2023: 92). Odabir engleskog 
jezika dodatno sugeriše da je posredi „svesna strategija komemorisanja Davi-
da Albale kao centralne figure u oficijelnoj makroistoriji koja prelazi granice 
lokalnog, srpskog ili jugoslovenskog konteksta” (ibid.: 93). Najzad, kao bio-
grafkinja Davida Albale, Paulina Lebl Albala služi se uobičajenim autorskim 
strategijama u tradicionalnim portretisanjima znamenitih ličnosti, stremeći 
da „stvori objektivnu i nepristrasnu biografiju uz primenu ’univerzalizujućih’ 
stilskih i narativnih postupaka” (ibid.).

Tako ona, između ostalog, koristi „distancirano treće lice jednine”, referišu-
ći na Davida Albalu upotrebom ili lične zamenice „on” ili sintagme „dr Albala”, 
dosledno potencirajući „njegov društveni status i natprosečno obrazovanje”; 
u isti mah, Paulina Lebl Albala „naglašava njegov višestruki identitet” – što, 
treba dodati, ne čini eksplicitno pri autobiografisanju – i to u težnji da „kreira 
idealizovan opis svog supruga, uzorni model koji zavređuje ugledanje” (opet, 
za razliku od autobiografisanja); shodno tome, autorka nekrologa „repetitivno 
ukazuje na to da je on centralna figura jevrejske javnosti u Jugoslaviji” (ibid.: 
94), čime i implicitno i ekplicitno privileguje tradicionalni, maskulini pogled na 
kategoriju uspeha i (samo)ostvarenosti. Magdalena Koh pronicljivo zapaža da 
je posredi izvesno bila promišljena autorska strategija Pauline Lebl Albale: „kao 
književna kritičarka i teoretičarka dobro upoznata s književnim i kulturnim 
konvencijama, ona je namerno privilegovala doprinos svog subjekta javnim 
poslovima nauštrb porodičnih relacija” (ibid.: 95).

Unekoliko drugačiji modus biografisanja pronalazimo u knjizi Vidov 
život. Koh, poput Latinke Perović, ističe „sveprožimajući utisak da u Vidovom 
životu oba glasa, muški, javni, i ženski, privatni, stoje naporedo i u neraskidivoj 
sprezi. Međutim, lični, subjektivan, izražen u prvom licu, glas žene – autorke 
preovlađuje” u narativnoj postavci, premda je „centralnost supruga nesporna” 
u pogledu tematizovane građe; i u ovom slučaju, „bez sumnje, Paulina piše 
o Davidovim zvaničnim i javnim ulogama, ponavljajući mnoge činjenice iz 
engleske verzije njegove biografije”; uprkos tome, „ovoga puta pričom do-
miniraju njegov privatni i porodični život, kao i njegove unutarnje sumnje, 
kolebanja i razočaranja” (ibid.: 100). U sažetom osvrtu na ovu publikaciju, 
Koh s pravom ističe i da u njoj upoznajemo ambivalentniji i složeniji portret 
Davida Albale – ne samo „njegovu uviđavnu, empatičnu i senzitivnu prirodu, 
te raznolike talente i svestranost, već i njegovu impulsivnost, sklonost de



231

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

spotizmu i autoritarnost” (ibid.). Drugim rečima, „pripovedanje zajedničke 
Paulinine i Davidove životne priče” – pri čemu je autorka-naratorka „ključni 
očevidac, posmatrač izbliza i marljivi intelektualni i emocionalni komenta-
tor koji priču provlači kroz svoja individualna sećanja” – u Vidovom životu 
ostvaruje se na više simultanih planova: žanrovskom, sadržinskom, formal-
nom, a David Albala uspostavlja kao „čovek od krvi i mesa”, barem koliko i 
idealizovana „javna figura” (ibid.: 100–101, istakla Z. S.).

Direktno predočena svest o intersekcionalnosti, a naročito onoj na osi 
etnicitet / nacionalni identitet / rod – koja bi, uzmemo li u obzir način na 
koji Paulina Lebl Albala piše o svom suprugu, mogla da bude očekivana u 
susretu s autobiografskim prosedeom deklarisane (prominentne) međurat-
ne feministkinje – u knjizi Tako je nekad bilo izostaje, ili se pak pojavljuje 
isključivo implicitno, na rubovima naracije, te u svojevrsnom pamćenju 
žanra. Magdalena Koh, ne zadržavajući se detaljno na ovoj knjizi i njenom 
sadržaju, i sama primećuje da autobiografski diskurs Pauline Lebl Albale teži 
„mikroistoriji”, fokusu na „privatna sećanja” i da, za razliku od biografskog, 
podrazumeva veće insistiranje na (intimnim) relacijama; štaviše, „identitet se 
ovde pretežno razume kao orodnjen: identitet obrazovane žene, sifražetkinje 
i feministkinje” (ibid.: 96). U tom pogledu, uzimajući u obzir i orodnjenost 
predstavljenih iskustava i žanrovske osobenosti teksta, Koh u životopisu 
Pauline Lebl Albale prepoznaje dokument „kontrasećanja”, posvećen, između 
ostalog, lociranju početaka organizovanog i osvešćenog feminističkog anga-
žmana u Beogradu, tj. rekonstrukciji alternativnih aspekata intelektualnog 
polja – dakle, feminističke kontrajavnosti u Kraljevini SHS/Jugoslaviji.

Poput Latinke Perović, a kako bi sačuvala fokus na binarnosti autorskih 
strategija Pauline Lebl Albale, Magdalena Koh definiše knjigu Tako je nekad 
bilo kao autobiografiju, suprotstavljajući je „biografiji”, odnosno dvama po-
menutim biografskim spisima. Međutim, čini se da bi bilo prikladno načiniti 
barem dvostruki korak dalje (i ujedno unatrag): najpre, razmisliti o potencijal-
nim dnevničkim prototekstovima ove knjige, a potom i o drugačijim mogućim 
žanrovskim određenjima, tj. njenoj bliskosti s ispovestima i memoarima.140

U svojoj biobibliografiji, koju sama nudi kao apendiks manuskriptu Tako 
je nekad bilo, Albala, naime, poseban segment posvećuje popisu uništenih i 
izgubljenih rukopisa. Među njima se nalaze i „moji dnevnici počev od pe-
tog razreda gimnazije pa, s prekidima, skoro do mog polaska iz Beograda, 
početkom 1940” (Lebl Albala 2005: 294; up. Koch 2023). Imamo li u vidu 
140	  Melina Rokai, primera radi, koristi naizmenično i termin autobiografija i termin memoari; 
v. Rokai 2024.



232

Zorana Simić

da je Paulina Lebl (Albala) kontinuirano vodila dnevnike decenijama pre 
integralnog uobličenja svojih uspomena, tj. rukopisa Tako je nekad bilo 
i Vidov život, nameće se pretpostavka da je upravo u ovim rukopisama, 
između ostalog, nameravala ili pokušavala da nadoknadi njihov neželjeni 
gubitak. Premda se takva autorska motivacija nigde ne eksplicira, ona po-
tencijalno preoznačava žanrovsku fluidnost rukopisa/knjiga, kao i ocrtane, 
njima svojstvene pripovedne strategije, uslovljavajući na taj način specifične 
oblike „genološkog pakta” (v. Кох 2012).

Ishod ove potencijalne, ali verovatne, palimpsestne tekstualne geneze 
jesu osobeni žanrovski amalgami, sinkretični ego-tekstovi koji se kolebaju 
na granicama dnevnika, memoara, ispovesti i autobiografije, a to zauzvrat 
objašnjava i dosadašnje vidove njihove recepcije. Opaska Latinke Perović o 
tome da je u Tako je nekad bilo reč o „sećanjima, u stvari autobiografiji”, na 
primer, ispotiha naglašava legitimitet autorske pozicije i povlašćene (pri-
povedne) perspektive same Pauline Lebl Albale, odnosno njene sopstvene, 
progresivne subjektivizacije koja se u knjizi opisuje. Isto to implicira i Mag-
dalena Koh, nudeći barem tri moguća odgovora na pitanje zašto je Tako 
je nekad bilo strukturisana upravo tako kako jeste, zašto se okonačava baš 
godinom udaje autorke:

„1945. godine ona je verovatno osećala preku potrebu da posvedoči o svom ranom 
životu usled izmenjene političke klime u svojoj domovini i paralelne reinterpre-
tacije istorijskog narativa pod komunističkim vlastima. [...] [P]otrebu da ponudi 
hroniku ’buržoaskog’ sveta koji je u Jugoslaviji umnogome iščezavao neposredno 
nakon Drugog svetskog rata. [...] 

	 Drugi, subjektivniji razlog [...] mogli bismo potražiti u tome što je posle 1920. 
Lebl Albala postala poznatija, a njen rad bolje dokumentovan, zahvaljujući promi-
nentnim ulogama koje su i ona i njen suprug imali u međuratnoj Jugoslaviji. [...] 
Najzad, može biti da je odlučila da pokaže da je u brak ušla kao potpuno formirana 
ličnost, svesna vlastitih potencijala. Ona je sebe već izgradila po sopstvenoj meri 
i nije morala da se oslanja na muževljevu reputaciju kako bi nakon braka stekla 
priznanja” (Koch 2023: 97).

U teoriji žanra, granice (između) autobiografije i memoara i dalje se sma-
traju poroznim, a njihove karakteristike i konotacije sagledavaju (iz rodne 
perspektive) na prilično fleksibilan način. S druge strane, u zavisnosti od 
teorijskog polazišta, i njihovo razlikovanje i njihova sinonimna upotreba 
često su planske, taktičke. Pojam autobiografije u zapadnoj kulturi tradi-
cionalno konotira viši stepen digniteta, (stilske) formalnosti, faktografske 
i epistemičke čvrstine u poređenju s „memoarima”, te se memoari mogu 



233

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

opisati i kao izvesna „feminina” varijanta šire shvaćenog autobiografskog 
diskursa, odnosno onih ego-tekstova koji su, za razliku od dnevnika, 
uglavnom namenjeni javnosti. „Nikada ne bismo nazvali autobiografiju 
političara ili neke druge profesionalne javne figure memoarima” (nav. 
prema Rak 2004: 305) utoliko što i od autobiografije spontano očekujemo 
ono što očekujemo čitajući biografije znamenitih ličnosti – uključujući i 
one koje Paulina Lebl Albala piše o svom suprugu, koga i doslovno opisuje 
kao „biblijsku figuru”, ili pak Vukosava Milojević o Jovanu Skerliću – in-
sistiranje na izuzetnom profesionalnom doprinosu pojedinca, oslikanom 
u „najpovoljnijem svetlu” (ibid.).

Savremeni teoretičari i teoretičarke ponekad ciljano subvertiraju 
ovakvu postavku, uočavajući u „memoarima” svojevrsnu žanrovsko drugo, 
deridijanski „suplement autobiografije” (Rak 2004: 306). Tradicionalno, 
„kritičari tretiraju memoare kao niži oblik autobiografije” (ibid.: 305); 
ipak, upravo oni tekstovi koje nazivamo memoarskim dovode u pitanje 
kategoričnost žanrovskih određenja i diferenciranja fikcije i nefikcije, ali 
i neprikosnovenost maskulinog (epistemičkog) autoriteta. Delimično i 
usled toga – danas, u eri novog „memoarskog buma” i „autofikcije”, kada 
su učestale razne perifraze „poput nezakoniti žanr ili neologizmi kao što su 
autografija ili biomitografija” – pojedini istraživači i istraživačice, uključu-
jući i feministkinje, zalažu se za pragmatičniji pristup problemu i očuvanje 
pojma „memoaristika”: „možda je smislenije videti ove knjige onako kako 
su ih njihovi autori i opisali: memoare čija je svrha objedinjavanje javnih i 
privatnih diskursa” i u kojima se „priče autorke prepliću s pričama drugih” 
(Rak 2004: 315; up. Душанић 2012).

Pođemo li od toga da se neretko ističe i kako su memoari, u odnosu na 
autobiografiju u užem smislu, disperzivnija forma, prijemčivija za deskrip-
cije (duha) određenih epoha, lokacija, mikrozajednica (v. Rak 2004), Tako 
je nekad bilo osvetljava se iz novog ugla. Već samim naslovom upućuje se 
na (raspršeniji i inkluzivniji) fokus autorke: sumirajući svoja sećanja u emi-
graciji, da ponovimo, Paulina Lebl Albala stvara linearnu pripovest o svom 
razvojnom putu od rođenja do udaje za Davida Albalu, prizivajući time žanr 
autobiografije, i to bez tipičnih dnevničkih (para)tekstualnih obeležja. Ipak, 
moglo bi se tvrditi da je primarni impuls rukopisa Tako je nekad bilo upravo 
memoarski, a ne autobiografski, ili da su bar oba ravnopravna, da ove žanrov-
ske tendencije teku u dva paralelna i nerazlučiva rukavca, dok u podtekstu, 
u prećutnom pamćenju teksta/žanra, stoje višedecenijsko vođenje dnevnika 
i naknadni pokušaji autorke, koja se pritom čitaocu/čitateljki ispoveda, da, 



234

Zorana Simić

konstituišući ono „autobiografsko”, „ispovedno” i/ili „memoarsko”, simultano 
rekonstruiše i svoje „dnevničko ja” – a time, zanimljivo, potencijalno rein-
terpretira i revalorizuje i poziciju čitateljke sopstvenih dnevnika.

Polazeći od pojedinih razdoblja autorkinog života i značajnih prekretnica 
u njemu (selidbe, traume poput smrti bliskih ljudi i ratnih stanja – Balkanski 
ratovi i Prvi svetski rat), u knjizi Tako je nekad bilo naracija se neprestano 
otvara ka lepezi kolektivnih iskustava, epohalnih tendencija i kretanja, različitih 
aspekata i aktera raslojene (intelektualne) javnosti. Tako se formira utisak o 
neupadljivom, skromnom, pa i pasivnom pripovednom „ja”, a time dodatno 
usložnjava i problem (samo)ostvarenosti, koji autorka i eksplicitno razmatra. 
Pritom, treba istaći, Paulina Lebl Albala piše o svom orodnjenom iskustvu, ali 
bez povlašćenog fokusa na orodnjenost koji bi podrazumevao i direktnu osudu 
patrijarhata/seksizma. Uz to – za razliku od koleginice Katarine Bogdanović – 
Albala je u potpunosti ostajala u okvirima građanske ideologije, koju u knjizi, 
uostalom, i brani, kao hroničarka međuratne „buržoaske” (kontra)javnosti, 
uključujući i međuratni liberalni feminizam. U mladosti je bila ispunjena pa-
triotskim zanosom i mnogo polagala na misiju „oslobođenja i ujedinjenja”, te 
se u svojim sećanjima, u više navrata, osvrće na (orodnjeni) „kosovski mit” kao 
jednu od okosnica tadašnjeg obrazovnog sistema i sopstvene čitalačke i poli-
tičke/građanske geneze, i to bez radikalnije feminističke kritičke distance (up. 
Koch 2023; Rokai 2024). Samim tim, u njenoj pisanoj zaostavštini nije moguće 
locirati eksplicitne problematizacije osvajanja (maskulinističkog) autoriteta. 
Međutim, zahvaljujući težnji autorke da u svojim sećanjima otvoreno progovori 
o najrazličitijim aspektima vlastitog življenog iskustva u detinjstvu i devojaštvu 
– negativnoj ulozi oca i žrtvama majke (up. Tomić 2019b), siromaštvu i teškim 
egzistencijalnim prilikama, brojnim preprekama i ličnim pregnućima na putu 
ostvarenja akademske i autorske karijere, relacijama s intelektualcima i intelek-
tualkama svoje epohe, heteroseksualnim erotskim odnosima, intrapsihičkim 
konfliktima i suicidalnoj ideaciji – čitaoci knjige Tako je nekad bilo u prilici 
su da iz ove memoarske panorame iščitaju i pritajne rodne politike u 20. veku.

Takvo čitanje pokazuje i da odnos Pauline Lebl Albale prema „kulturi u 
kojoj je uspela”, o kome govori Latinka Perović, nije ni jednostavan ni neu-
pitan, naročito ukoliko pođemo od Albalinih sopstvenih evaluacija (ličnog) 
uspeha, ali i od rodne polarizacije upisane u dinamiku međuratnog književ-
nog i intelektualnog polja.141 Uprkos prožimanju vizure Davida Albale i njego-

141	  Štaviše, upravo je Paulina Lebl Albala, zbog svog jevrejskog porekla i otvorenog femi-
nističkog angažmana, u periodu Drugog svetskog rata bila žrtva mizoginih i antisemitskih 
napada u srpskoj štampi koja je podržavala Nedićevu vladu. U satiričnoj rubrici „Ženske 



235

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

ve supruge koja o njemu ostavlja biografsko svedočanstvo u knjizi Vidov život 
– u bitno drugačijem stilskom i žanrovskom registru nego u Tako je nekad 
bilo – činjenica je da obe nastaju u slično vreme, i to, po svemu sudeći, i u vidu 
transformisanih dnevničkih zapisa, te da se Paulina Lebl Albala, kao njihova 
ekskluzivna autorka i ujedno protagonistkinja (glavna odnosno sporedna), 
u oba slučaja izjašnjava/ispoveda i o sebi (sebi-kroz-druge ili sebi-drugoj). 
Stoga su upravo ove dve knjige ne samo zanimljivi (žanrovski) pandani u 
komparativnoj vizuri već i dragoceni izvori za rekonstruisanje svojevrsnog 
ženskog portreta ili feminističke biografije Pauline Lebl / Pauline Lebl Albale.

*

„Prve uspomene” Pauline Lebl Albale, kojima se otvara knjiga Tako je 
nekad bilo, odnose se na detinjstvo; u njemu je „sve obavijeno sivom, studenom 
maglom koja je skoro redovno ledila, zastrašivala, a često i bolno grizla majušno 
detinje srce” (Lebl Albala 2005: 7). Gradeći autoportret, autorka najpre insistira 
na identifikaciji s majkom koja ju je, u dvadeset osmoj godini, rodila kao peto 
dete (ćerku), tj. identifikaciji s majčinim portretom. Isto to „detinjstvo bilo je 
zasenčeno žalošću i suzama moje majke. Ona je bila žiža u koju su bili upereni 
moji pogledi, i moje raspoloženje bilo je samo odsev njenoga” (ibid.: 8, istakla 
Z. S.). Sveprisutna „nesreća” u majčinom liku, u vizuri Pauline Lebl Albale, 
proisticala je pre svega iz braka – „ona je u braku bila neobično nesrećna” 
(ibid.) – tj. krajnje neodgovornosti, nepouzdanosti njenog supruga, Paulininog 
(odsutnog) oca. On bi bez objašnjenja nestajao iz njihovog doma, „kao da je 
propao negde u zemlju” (ibid.: 11), ne oglašavajući se i ne učestvujući u poro-
dičnom životu, da bi se (nekad i godinama) kasnije vraćao kao da nikad nije 
ni odlazio (v. ibid.: 74), a majka a majka Pauline Lebl takvu dinamiku, premda 
uz deklarativno negodovanje, naposletku je prihvatala.

Tolstojevski uvod u Albalina sećanja ne iscrpljuje se in medias res sagom 
o nesrećnom braku sopstvenih roditelja i sumornim prilikama unutar jedne 
(okrnjene) nuklearne porodice – dovijanjima faktički samohrane majke da 
preuzme ulogu stuba zajednice, materijalno podupre ćerke, omogući im 

vesti” lista Bodljikavo prase nalazi se sledeći zapis: „Srpkinjici: šta imaš da se brineš kada u ime 
Srpkinja govori čistokrvna Šumadinka – Paulina Lebl Albala” (Бодљикаво прасе 11. 12. 1943: 8). 
Up. Српски народ, 1. 4 1944: 2. O kolaboracionističkoj štampi v. Milosavljević 2006. Melina 
Rokai, primera radi, pokazuje kako se „iz Paulininog dela može uočiti da je ona verovala da 
nikada nije bila žrtva bilo kakve verski ili etnički motivisane diskriminacije”, ali da je tome mogla 
da doprinese samo izvesna doza naivnosti i previda suptilnih diskriminatornih mehanizama 
koje je zapravo sretala na svom životnom i profesionalnom putu (Rokai 2024: 340).



236

Zorana Simić

obrazovanje i razvoj profesionalnih veština uz pomoć članova svoje rodbine 
(povremeno i služavki odnosno dadilja), ali i njenim samoinicijativnim 
poslovnim poduhvatima (ručna radinost i razni zanati). Pripovedne strate-
gije Pauline Lebl Albale koje prožimaju čitav nastavak knjige, memoarski i 
ispovedni impuls u njenoj autobiografskoj naraciji, efektno se najavljuju već 
na samom početku. S jedne strane, svojevrsne svetle tačke, najčešće idilično 
intonirane – prvo kupanje u maloj reci, igra sa sestrom među drvoredima, 
putovanje diližansom kroz planinske predele – naoko minorne spram sve-
prožimajuće teskobe odrastanja, figuriraju kao lokusi (naknadno osvešćenog) 
intimnog oslobađanja, potencijalne samodovoljnosti, prevage nad teretom 
osujećenog i osujećujućeg detinjstva: „I danas kad o njemu pišem mirno, iz 
rastojanja od nekoliko decenija, jedva se setim nekolikih uspomena koje bi, 
kao svetlucanje vatre, zagrevale i u isti mah osvetljavale bar neki časak mojih 
prvih godina” (ibid.: 7, istakla Z. S.).

Tako se memoaristika Pauline Lebl Albale dodatno žanrovski ukotvljuje: 
od prvih rečenica, autorka izražava svoju odluku i napor da – kako sama 
kaže – „mirno” ovlada sopstvenim (o)sećanjima, samim procesom intimnog 
memorisanja, te da pri tom razluči njegove inicijalne oblike od naknadnih 
(re)evaluacija i (re)interpretacija (up. Rak 2004). Kao filološkinja, autorka 
pedantnog književnoteorijskog udžbenika, Albala i ovde pokazuje izraženi 
stepen (auto)poetičke svesti: „Najčešće se govori da je detinjstvo najsrećnije 
doba u životu” – glasi prva rečenica; „Međutim, ništa nije bilo suprotnije od 
toga mome detinjstvu” – tvrdi se ubrzo potom. Na taj način, knjiga Tako je 
nekad bilo konstituiše se i kao razgovor s implicitnim čitaocem naviknutim 
na određene – kako narativne tako i aksiološke – konvencije i uzuse, ali i kao 
osobeni dokumentaristički i ispovedni pakt: na tragu samog naslova, autorka 
pretenduje na verodostojnost sopstvenog svedočenja, obećavajući maksi-
malan mogući stepen ispovedne iskrenosti (zaklinjući se, na izvestan način, 
da će govoriti „istinu i samo istinu”, ma koliko ona bila neprijatna, bolna ili 
neočekivana; up Fuko 2006).

Najavljena hladna distanciranost, hirurška preciznost u tretmanu sop-
stvenih uspomena, ispoljava se, s druge strane, uprkos barokno hipertrofira-
nom stilu, i u tematsko-motivskom raslojavanju i strukturisanosti Albaline 
pripovesti. Pseudoromaneskni aspekt opsežne i sadržajne knjige Tako je 
nekad bilo pre svega vredi potražiti u njenoj osnovnoj sižejnoj postavci, a 
ona, zasnovana na uzornom „školskom” modelu (uvod–razrada–zaključak), 
i započinje i okončava se upravo brakom. Na samom početku stoji pomenuti 
nesrećni brak autorkinih roditelja, čiji se opis ubrzo račva dalje, prožimajući 



237

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

se s rekonstrukcijom rodoslova i osvrtom na mikrogenealogiju drugih „na 
svoj način nesrećnih porodica”, ali i problematizacijama bračnog pitanja 
uopšte. Pišući, na primer, o udaji jedne od svojih sestara, Hermine, Paulina 
Lebl Albala beleži:

„Malo po malo, pa sam počela da shvatam ceo mehanizam jednog devojačkog 
života. Nije dovoljno steći diplomu, dobiti službu, postati obezbeđen i nezavisan. 
Isto tako je važno, bar po tadašnjem shvatanju naše sredine, a i moje majke takođe, 
udati se, steći životnog druga, svoj dom” (Lebl Albala 2005: 77–78).

Pišući o svojoj rođenoj tetki, Karolini Pops, u čijoj je kući svojevremeno 
odrastala Paulinina majka Natalija, autorka pak zaključuje: 

„Taj njen brak s Dr. Popsom bio je vrhunac neslaganja, i ona je bila duboko nesrećna, 
dok je god kraj njega živela. 

[...] Materijalno obilje ipak nije moglo da zagladi atmosferu netrpeljivosti i des-
potizma što je vladala u tom domu. Moja tetka bila je svakako prava svetiteljka 
kad je mogla da održi kakav-takav sklad u toj kući gde nije bilo ni iskre ljubavi ni 
poštovanja između supružnika. Samo svest o svojoj golemoj dužnosti prema petorici 
sinova davala joj je snage da ostane u tom domu prožetom ohološću, egoizmom 
i despotizmom dr Popsa. I što god je njegov pritisak bio bezobzirniji i suroviji, 
njena neizmerna dobrota i požrtvovanje prema drugima bili su sve veći” (ibid.: 9).

Brak Karoline s doktorom Popsom bio je prinudan. Do njega je došlo na 
insistiranje Karolininih roditelja da ona zauzme mesto svoje starije sestre, 
njihove najstarije ćerke Amalije, koja je isprva bila udata za dr Popsa, ali je 
ubrzo preminula, a on rano ostao udovac. Karolina je „upravo tada bila verena 
za drugog mladića, ali pošto su roditelji nalazili da je njena sveta dužnost da 
neguje decu svoje pokojne sestre, njena ljubav je nemilosrdno pregažena, i ona 
se morala udati za nedragoga čoveka” (ibid.). Nasuprot tome, brak Natalije, 
Paulinine majke, i Simona Lebla, mladog inženjera iz Beograda (ibid.: 10), 
bio je dobrovoljan: „Kad su moja mati i otac sklopili brak – to je bilo 1883. u 
Nišu – oboje su bili mladi. [...] Oboje su bili zdravi i lepi, oboje oslobođeni 
uticaja bliske porodice, upućeni jedno na drugo. Prirodno bi bilo da su se 
zbližili, zavoleli. Ali, desilo se suprotno” (ibid.: 11, kurziv P. L. A.).

Trudeći se da s višedecenijske distance racionalizuje njihov odnos i nje-
gove reperkusije, Paulina Lebl Albala uzrok nekompatibilnosti svojih roditelja 
otvoreno locira u stepenu odgovornosti odnosno u oprečnim karakterima: 
„moja mati besprekorno korektna, a moj otac lakomislen i nebriga” (ibid.). 
Kontrast se pak, implicitno, u tekstu pre uspostavlja između ambivalentne 
pozicije oca, kao onog koji i jeste i nije tu – koji odlazi bez objašnjenja, po 



238

Zorana Simić

sopstvenom nahođenju, ali se isto tako naglo i vraća, i majke koja je na 
izvestan način uvek tu, neporecivo prisutna, preprisutna, one čiji je uticaj 
na funkcionisanje mikrozajednice presudan i totalan, ali koja ujedno istog 
tog oca, tj. sopstvenog supruga, prećutno čeka i iznova prihvata. Usled toga, 
očeva doslovna odsustva kao da postaju samorazumljiva, ne eskalirajući do 
potpunog i punoznačnog (simboličkog) odsustva, dok majčin podjednako 
samorazumljiv položaj – kao one koja obavlja ulogu „i majke i oca” dok čeka 
svog bludnog supruga – naoko ostaje nepoljuljan.142

Pripovedna vizura, fokalizacija Pauline Lebl kao ćerke (jedne od ćerki) 
ovako ustrojenog bračnog para, ostaje stoga, delimično, u senci majčine 
fokalizacije. Štaviše, ukoliko je na samom početku rukopisa, tokom stva-
ranja (ispovednog) pakta s čitaocima, istakla da je, u njenim uspomenama 
decenijama kasnije, čitavo njeno detinjstvo i proticalo u senci majke, da je 
njeno sopstveno raspoloženje bilo „samo odsev” majčinog, Paulina Lebl 
je na izvestan način sakrila/prikrila svoj autorski identitet/subjektivitet iza 
majčinog, služeći se svojevrsnom simbiozom kako s vizurom tako i s figurom 
majke. Tu se mogu potražiti neki od razloga za to što čitavim memoarima 
provejava duh ultimativnog razumevanja za osobine, stanja i izbore oba „ne-
srećna supružnika”; slobodnije rečeno, kao što ni njena majka uprkos svemu 
ne odustaje od svog supruga, ni ćerka Paulina ne odustaje od (pravdanja) 
svog oca, a obe te uloge nosi isti muškarac, onaj koga autorka memoara, 
transponujući se u period kad ga je prvi put upoznala (s osam godina) poredi 
s „bludnim sinom” (Lebl Albala 2005: 29). Dakle, uprkos usredsređenosti 
na prisutnu majku i povremeno negativno karakterisanje oca, te učestalijem 
odavanju priznanja majci za žrtve koje je podnela zarad dece (uključujući i 
„bludnog sina”) – pri čemu se naročito adresira i afirmiše njeno „patrijar-
halno shvatanje materinskih dužnosti”, „besprekorna korektnost”, „moral”, 
tj. odanost i vernost (v. npr. Lebl Albala 2005: 11, 12) – Paulina Lebl Albala 
u svojim uspomenama, u krajnjoj instanci, ne podriva dignitet tradicionalne 
institucije braka i nuklearne porodice kao osnovne ćelije društva. Štaviše, sam 
„zaključak” memoara u ovom svetlu postaje naročito indikativan – i izazovan.

Naime, hepiend knjige Tako je nekad bilo počiva na jednom novom 
bračnom kontrastu, ali i konsenzusu: nakon čitavog niza peripetija i obrta 
– selidbi, ratova, traumatičnih gubitaka, porodičnih turbulencija, nesrećnih 
veza s muškarcima (neuzvraćenih ljubavi, konflikata, rastanaka), praćenih 

142	  Melina Rokai smatra da se u ovakvom odnosu Pauline Lebl Albale prema vlastitim 
roditeljima mogu potražiti, između ostalog, koreni njenog kasnijeg feminističkog angažmana 
(v. Rokai 2024: 349–350).



239

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

suicidalnim ideacijama – Paulina Lebl, najavljuje se u melodramskom 
maniru, postaje Paulina Lebl Albala. Krug se zatvara: od pozicije ćerke 
koja svedoči haotičnoj i obeshrabrujućoj, ali ipak održivoj supružanskoj 
dinamici sopstvenih roditelja, identifikujući se sa hronično nezadovoljnom 
majkom, protagonistkinja krhkog samopouzdanja i uverenja u moć ljubavi 
stupa na poziciju verenice pune nade, buduće supruge „jednog viteza iz 
bajke” (ibid.: 276).

Ovakav epilog, na fonu celovite strukture memoara, uspostavlja se kao 
potencijalno višestruki uspeh, pobeda. Brak s Davidom Albalom jeste do-
brovoljan, poput braka Paulininih roditelja. Autorka na njega rado pristaje 
i poletno se otiskuje u bračne vode – preciznije, uplovljava u bračnu luku 
(poslednje poglavlje naslovljeno je „Pred pristaništem”). Naracija se upravo u 
tom trenutku okončava, pa epilog naoko dobija ambivalentan status otvorenog 
hepienda. To je naročito izraženo zahvaljujući nesumnjivo preovlađujućoj 
transpoziciji naratorke u hronotop „realnog zbivanja”, koja se odigrava upr-
kos sporadičnim naknadnim evaluacijama i upotrebi prošlog gramatičkog 
vremena. Budući da ovakav pripovedni postupak autorka-memoaristkinja 
Paulina Lebl Albala primenjuje, međutim, u retrospektivi, decenijama nakon 
udaje, on zapravo figurira i kao vrsta (konačnog) suda. Taj sud istovremeno 
je potvrda (samoj sebi) o pravom izboru, odnosno o uspešnom izbegavanju 
stranputica. Na izvestan način, reč je o trijumfu Pauline Lebl Albale nad 
majkom (u sebi), onoj s kojom se ona isprva, po sopstvenom priznanju, 
snažno poistovećivala – majkom koja je nesrećna, koja nije ostvarena kao 
punoznačna ličnost, već isključivo kao majka (u patrijarhalnom kodu – uvek 
spremna na žrtve zarad svoje dece i nehajan samozaborav). Međutim, to je u 
isti mah i omaž majčinoj borbenosti i nepristajanju na krajnju malodušnost, 
kao i izraženim aktivnosti i pragmatičnosti, osobinama koje Paulina Lebl 
Albala uporno i dosledno ističe kao njene najveće vrline.

Taj selektivni omaž, prihvaćeni majčin dar, ujedno je i jedan vid obeća-
nja o prevazilaženju, nadrastanju (sopstvene) majke-kao-supruge (iz svojih 
najranijih sećanja). Sličnost Paulininog braka s brakom njenih roditelja tre-
balo bi da se iscrpe u činjenici da su oba dobrovoljna – druge sličnosti bile 
bi znak nesreće, poraza. Takav stav se u knjizi ne eksplicira; pođemo li pak 
od sižejne logike – zapravo se ispostavlja kao ključan. Štaviše, tako se i čitava 
memoarska panorama Pauline Lebl unatrag preoznačava kao proces subjek-
tivizacije koji je ujedno i proces separacije, odvajanje od majke kao „žiže” u 
koju su, u fizičkom odsustvu oca, bili „upereni svi pogledi” Pauline Lebl u 
detinjstvu. Epilog, osim toga, retroaktivno senči i dotadašnji niz Paulininih 



240

Zorana Simić

(erotskih) iskustava, a ovaj problem autorka neskriveno razmatra. Pojava 
mladog i uspešnog doktora Albale, spram koga se Paulina oseća kao nedo-
stojna „prilika za udaju”, povratno ukazuje na svojevrsne zablude iz njenog 
devojaštva – pre svega one koje se tiču prethodno opisane veze s vršnjakom 
Svetislavom Petrovićem. „Dr Albala, ma da relativno mlad – tada mu je bilo 
trideset tri godine – imao je već veliku reputaciju u Beogradu [...] Doista, 
puno sjaja na oreolu oko glave jednog mladog čoveka” (ibid.: 275); „Dr Albala 
je bio par za neku lepoticu, ne za mene” (ibid.: 277); „Čak u trenutku, kao u 
trijumfu, senula mi je kroz glavu misao: Ta ipak se nekome sviđam i ja! Da li 
je moguće – ovome divnome, sjajnome čoveku” (ibid., istakla Z. S.).

„Ja sam bila ogromno uzbuđena. Nisam znala da li da se radujem ili žalostim, a bila 
sam radosna i žalosna u isti mah. Radosna što taj divni čovek želi da mu postanem 
drugarica za ceo život, a žalosna što taj njegov predlog znači definitivni prekid sa 
Svetislavom, zadavanje bola mome nesrećnom prijatelju. Gle, najedanput je sve, 
sve je iz osnova izmenjeno.

	 Ali je ta izmena značila prijatnost. Značila je izvlačenje iz poniženog položaja 
odbačene devojke i rehabilitaciju u očima svih poznanika. Značila je sticanje skrovišta, 
pristaništa, da me više neće vihor erotike vitlati, šibati i udarati o opore nemilosrdne 
litice neizvenosti i strepnje, nego gde će moja potreba da volim biti zadovoljena vedro 
i mirno, bez trzavica, bez prebacivanja. Značilo je sticanje životnog saputnika.

	 Te noći, u kojoj su sati leteli kao trenuci, sva moja skora prošlost uskrsavala mi 
je pred očima. Koliko ledenog uzdržavanja i odbijanja, koliko uvreda i poniženja. 
Koliko kršenja reči, izneveravanja datih obećanja, koliko nepredviđenih prekida i 
udaljavanja, a sve pod izgovorom da se ne može ’prolaznom’ čovečjem stvoru na-
metnuti ’večnost’ osećanja. Svemu tome načinio je kraj jednom zasvagda taj mladi, 
lepi i odlučni doktor, koji je danas navalio na mene da mu postanem žena” (ibid.: 
278, istakla Z. S.).

U životu i memoarima Pauline Lebl Albale – dakle, u riterski intoniranom 
epilogu – David Albala pojavljuje se kao deus ex machina. Međutim, taj 
proces odvija se i iznutra, figurirajući kao ispovest autorke o sopstvenim 
„sagrešenjima” i suočavanju s njima. Reč je, ujedno, o iskoraku iz (afektivne, 
emocionalne, erotske) percepcije svojstvene Paulinoj majci, s kojom je ona 
bila stopljena, o odvajanju od majčinog svetonazora/izbora, tj. o novom, 
pseudoepifanijskom uvidu („sve je iz osnova izmenjeno”; „sva moja skora 
prošlost uskrsavala mi je pred očima”; „svemu tome načinio je kraj jednom 
zasvagda...”), (samo)otkriću i samoizumevanju same Pauline: uprkos razno-
likosti i opsegu njenih dotadašnjih erotskih i partnerskih iskustva, autorkina 
„potreba da voli” i bude voljena sada prvi put pronalazi adekvatno – kako 



241

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

ona sama naglašava – „mirno i vedro” uobličenje. Na taj način, potcrtava se 
legitimitet njene odluke da slobodno i samoinicijativno stupi u brak, a ujedno 
i osporava legitimitet prethodnih iskustava s muškarcima koja su bila nagla-
šeno strastvena, ali i prepuna „poniženja”, „izneveravanja”, „nepredviđenih 
prekida i udaljavanja” (takvi su bili i „prekidi i udaljavanja” između njenih 
roditelja). U tom pogledu, značajna je primedba Magdalene Koh o tome da, 
osim u rehabilitaciji i užurbanom memorisanju buržoaskog nasleđa prve Ju-
goslavije pred prodorom komunističkog režima, razloge za ovakav završetak 
memoara Pauline Lebl Albale treba potražiti i u njenoj nameri da posvedoči 
o sopstvenoj spremnosti na udaju, spremnosti za koju se ona sama izborila, i 
to kao već formirana i integrisana ličnost, svesna i svojih borbi i svojih izbora; 
rečima same Pauline Lebl iz istoimenog priloga u časopisu Zofke Kveder (iz 
1918. godine) – kao „moderna žena”. Istovremeno, upravo je ovakva struk-
turisanost – utemeljena u motivu braka – jedan od ključnih argumenata u 
prilog žanrovskog određenja knjige Tako je nekad bilo kao autobiografije; 
preciznije – zaloga autobiografskog karaktera ovog teksta.

U godini svoje udaje, 1920, Paulina Lebl Albala već je aktivna u Društvu 
za prosvećivanje žene i zaštitu njenih prava, a pre svega u redakciji glasila 
Ženski pokret, čije objavljivanje i započinje u istoj godini. Od tog trenutka, o 
ovoj intelektualki možemo govoriti i kao o supruzi i, nedugo potom, majci 
(Paulina Lebl Albala je upravo zbog porodičnih obaveza, na prvom mestu 
rođenja i odgoja ćerke, prekinula s radom u prosveti),143 i kao o javno eksponi-
ranoj ličnosti višestrukih habitusa: ne samo čitateljki, prevoditeljki i kritičarki 
već i urednici, aktivistkinji, arhivistkinji, osnivačici ženskih/feminističkih 
udruženja, antifašistkinji, borkinji za prava potlačenih grupa. Ipak, baš kao 
i u slučaju Katarine Bogdanović, o njoj ne možemo da govorimo onako kako 

143	  „Sledeće zime, u jednom razgovoru s gđom Isidorom Sekulić, koja je u toku mnogih godina 
značila za mene ne samo kao arbiter u književnosti, nego kao arbiter u svima važnim pitanjima 
života, zaustavili smo se na problemu dece. Isidora je počela s oduševljenjem da govori o deci 
kao o nebeskom daru, i da uznosi ulogu matere. Kad sam ja na to primetila da jedna obrazova-
na žena može da nađe smisla u životu vršeći i druge uloge, Isidora se, po svom običaju, oseče: 
’Da nije možda po vašem shvatanju dostojnija uloga za jednu ženu biti profesorka ili napisati 
nekoliko članaka! Kako možete biti tako kratke pameti! Ima li veće časti i uzvišenije dužnosti 
nego doneti na svet novo biće, podizati ga brižljivo i razvijati ga inteligentno da bi se dobio 
nov vredan član budućeg društva!’ Isidorine reči su me, kao svagda, duboko impresionirale. I 
poslednja brana koja se podizala ispred Vidovih želja, rušila se. I uskoro, juna meseca, upravo 
kad su moje učenice polagale maturske ispite, postala sam svesna da ću postati majka. […] Istina 
se nije mogla dugo kriti. Kada je moja porodica saznala za nju, svi su bili razočarani. Činilo im 
se da demantujem time samu sebe i svoju ulogu u životu; u svakom slučaju, velika degradacija. 
A Vid je trijumfovao. On je svagda bio vrlo nežan i pažljiv, a sad je postao pravi melem. Bdio 
je, strepio nada mnom, svaki gest i svaki korak mi je propisivao” (Lebl Albala 2008: 58).



242

Zorana Simić

je, sudeći po jednom naizgled potpuno marginalnom komentaru, ona najpre 
želela: kao o ostvarenoj književnici, etabliranoj i uspešnoj autorki fikcije i, 
uopšte, snažnije profilisanom „književnom radniku”. Konstatacijom da je 
„tražila supstitucije za svoju promašenu književnu karijeru u porodičnim 
dužnostima kao i u feminističkoj delatnosti” (ibid.: 135), Paulina Lebl Albala, 
u koordinatama najavljenog beskompromisnog ispovednog pakta s čitaocima 
svojih memoara i drugih rukopisa, presudno je preoznačila i dovela u pitanje 
(željeni) utisak o zaokruženoj ispravnosti svog životnog i profesionalnog puta.

*

Biobibliografija Pauline Lebl (Albale), premda delimično uništena, 
obimna je i heterogena, a u sačuvanoj zaostavštini kvantitativno dominiraju 
prilozi u međuratnoj (feminističkoj) periodici (v. Rokai 2024).144 Nakon prvih 
prevoda strane književnosti, te teksta „O čitanju”, koji je privukao pažnju Jova-
na Skerlića i ujedno najavio zanimanje maturantkinje Pauline Lebl za lik i delo 
Bože Kneževića (Prosvetni glasnik, 1909), u periodu do Prvog svetskog rata, 
tokom njenih studija i angažmana u Srpskom seminaru i SKG, preovlađuje 
ranije ocrtan Skerlićev urednički rukopis, dok njegovi odjeci traju do samog 
kraja Paulininog života. Tokom ratnih godina, očekivano, dolazi do zastoja 
u publikovanju, premda ne i u prilježnoj čitalačkoj aktivnosti Pauline Lebl; 
tada se ona ozbiljnije upoznaje i s inostranim (feminističkim) časopisima. 
Od 1917. godine nadalje, najpre kroz saradnju s časopisom Zofke Kveder, 
a potom i Ženskim pokretom, ističe se ginocentrični impuls i naklonjenost 
različitim vidovima ženskog autorstva i ženskog pitanja (v. npr. Kolarić 2021: 
126–127; Milinković 2021). I tokom međuratnog razdoblja i kasnije, Paulina 
Lebl Albala ostaje zainteresovana kako za feminizam tako i za književnost, 
književnu kritiku, teoriju, prevodilaštvo, ali i naučnoistraživački rad.

Što se fikcije tiče, Paulina Lebl Albala uzgred spominje jedino pripovetku 
„U bolnici”, o ratnom životu pod okupacijom, koju je u mladosti poslala na 
konkurs Politike (v. Lebl Albala 2005: 191). Takođe, zna se za njenu pripovetku 
„Jedan susret”, bez većeg književnoistorijskog značaja, koja je publikovana 
1918. godine u listu Književni jug, gde se, kako je već utvrđeno, Paulina Lebl 
Albala oglašavala na poziv urednika Vladimira Ćorovića, a zahvaljujući 
njegovom ranijem bliskom poznanstvu s Jovanom Skerlićem (Književni jug 
22/24, 1918: 426–429; v. i Милинковић 2021b). Osim toga, nema smernica 

144	  Kako je već naznačeno, celovita bibliografija Pauline Lebl Albale već je dostupna i re-
konstruisana, tj. ponudila ju je sama autorka (Lebl Albala 2005).



243

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

i indicija da je za sobom ostavila (ne)objavljena fikcionalna dela. U memo-
arima i drugim rukopisima, Albala nam pak ostavlja brojna svedočenja o 
sopstvenoj čitateljskoj genezi, (ne)formalnom književnom obrazovanju i 
afinitetima. Sam proces postajanja najpre čitateljkom, pa i učenicom (ženskih) 
škola, u uspomenama Pauline Lebl Albale ima prvorazredan značaj i figurira 
kao jedna od „svetlijih tačaka” detinjstva i devojaštva. Posebno zanimljivo 
u tome jeste što se, već u najranijem uzrastu, Paulina Lebl, između ostalog, 
formira i kao posvećena čitateljka jednog ženskog časopisa:

„To su bila jevtina, petparačka izdanja tada vrlo popularnih priča o američkim 
Indijancima. Uz svoje starije sestre, gledajući satima u njine školske knjige, naučila 
sam neosetno – niko nije znao kad i kako – da brzo i lako čitam već u svojoj petoj 
godini, i te priče o Indijancima, pune strašnih događaja, raspaljivale su mi maštu 
i ispunjavale me grozom. Tada nisam ni slutila da ima knjiga i druge vrste, mnogo 
prikladnijih za male devojčice. Nažalost, te prave ’dečje knjige’ ili ’zlatne knjige’ niko 
nije umeo da nam stavi u ruke. [...] Ali kad je moja najstarija sestra, na kraju prvog 
razreda gimnazije, dobila kao nagradu celo povezano godište časopisa Domaćica, 
organa ’Beogradskog ženskog društva’, ja sam tu debelu knjigu pročitavala žedno 
nebrojano puta, ne praveći razliku između beletrističkih priloga u njoj i suvih 
sekretarskih zapisnika, blagajničkih izveštaja ili pouka domaćicama o vođenju 
kućanstva. Glavno je bilo čitati, saznavati sve novo i novo” (Lebl Albala 2005: 17).

Zanimljivo je, takođe, i to da u samim počecima čitalačkog profilisanja Pau-
line Lebl Albale možemo pronaći brojne zaloge ili anticipacije njenih celoži-
votnih profesionalnih aktivnosti i interesovanja, okosnicu njihovih račvanja. 
Jedan tok, uslovno rečeno, predstavlja tzv. visoka, „ozbiljna” (nacionalna i 
svetska) književna i kulturna baština i tradicija, a drugi ona marginalizovanija 
i ujedno ginocentrična. Budući da su se, na insistiranje njihove majke Nata-
lije, sve sestre Lebl propisno školovale (u Nišu i Beogradu), najmlađa među 
njima – Paulina – dolazila je u višestruki, i posredovan i neposredan doticaj 
s etabliranim kurikulumima, gradeći poverenje u (po)etički horizont koji 
se njima (in)direktno uspostavljao. Angažovanost ove studentkinje i potom 
diplomkinje Beogradskog univerziteta u Srpskom seminaru, s jedne strane, 
oslanja se na izvesnu odanost nacionalnom obrazovnom sistemu u Srbiji i 
opšteprihvaćenim „epskim” kanonima s težištem na „kosovskom mitu”. Nju 
Albala u svojim retrospekcijama stalno iznova potcrtava, da bi tek nakon 
prodora fašizma radikalnije dovela u pitanje svoju gorljivu naklonjenost 
„misiji oslobođenja i ujedinjenja”, intenzivno promovisanoj u obrazovnim 
politikama uoči i tokom Balkanskih ratova (veliki značaj u tom pogledu, 
kako saznajemo od nje, imala je i Njegoševa literatura).



244

Zorana Simić

„Još jedna privlačnost niške okoline bila je Ćele kula, taj spomenik jednog slavnog 
trenutka srpske istorije. Prvi put kad sam ušla u malu kapelu i sagledala u njenom 
središtu odlomak neravnog zida s malim udubljenjima u kojima su tu i tamo još 
stajale lobanje – podišla me je jeza. [...] Ali, kada su mi moje starije sestre objasnile 
smisao i značaj ovog spomenika, probudilo se u meni osećanje divljenja i sažaljenja 
prema Stevanu Sinđeliću i njegovim drugovima, kao i osećanje mržnje i osvete prema 
Turcima. To je svakako bilo prvo klijanje rodoljublja u meni, koje će docnije škola, 
lektira i, naročito, istorijski događaji kojima sam bila savremenik, očevidac i saučesnik, 
razviti do maksimuma” (Lebl Albala 2005: 22, istakla Z. S.; up. Rokai 2024: 331).

U ovakvim konstatacijama o procesu „klijanja rodoljublja” i njegovog „ra-
zvijanja do maksimuma”, kojima obiluje memoaristika Pauline Lebl Albale, 
prepoznaje se i dugotrajni proces snažne „asimilacije” srpskoj nacionalnoj 
kulturi koji zapaža Magdalena Koh, tj. svojevrsno odricanje od „jevrejske 
drugosti”, o kome govori Latinka Perović, a koje pritom nije lišeno i primesa 
naknadnog ironijskog distanciranja. Melina Rokai, na primer, ističe da je, 
premda snažno patriotski orijentisana, Paulina Lebl Albala ipak bila kri-
tički nastrojena prema patrijarhalnom uređenju društvenog života u Nišu 
pred kraj 19. veka (Rokai 2024: 331). Formativni značaj epskog narodnog 
pesništva, „kosovskog mita” i maskulinih herojskih istorijskih narativa, ali i 
življeno iskustvo Balkanskih ratova i Prvog svetskog rata, koji su kod autorke 
podsticali nacionalni ponos i antiosmanski sentiment, „osećanje mržnje 
i osvete prema Turcima”, prelili su se, bez sumnje, i na njene čitateljske i 
autorske sklonosti, razumevanje (uloge) književnosti (u svetlu nacionalnog 
preporoda), odnosno percepciju i recepciju (ne)formalnog obrazovanja i 
obrazovnog sistema kroz koje je ova autorka (simultano) prolazila. Tako 
ona ističe da je u praksi, premda primarno studentkinja romanistike, po-
djednako bila i srbistkinja, te da je na fakultetu učvrstila poštovanje prema 
usmenoj tradiciji zahvaljujući uticaju i filološkim metodama Bogdana i 
Pavla Popovića. To treba imati u vidu i prilikom razmatranja književnote-
orijskog udžbenika koji je napisala u koautorstvu s Katarinom Bogdanović, 
te njegovih revizija i reizdanja (za razliku od nje, Katarina Bogdanović nigde 
nije isticala privrženost ovim aspektima lektire). U isti mah, ona ostavlja i 
zanimljiva i nezanemarljiva svedočanstva o Skerlićevoj misiji „oslobođenja 
i ujedinjenja” (up. Rokai 2024: 335–336).

S druge strane, rani čitalački kontakti Pauline Lebl s tzv. niskim, mar-
ginalnim, ili femininim žanrovima – kako književnim (petparački pikarski 
i avanturistički romani, ljubići) tako i periodičkim (dečija i ženska štampa) 
– mogli su da doprinesu njenoj čitalačkoj, kritičarskoj i autorskoj inkluziv-



245

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

nosti, a donekle i afinitetima, stavovima i praksama. Od toga je neodvojiva 
još jedna zanimljiva biografska činjenica: najpre, Paulina je od najranijeg 
detinjstva, kao najmlađa od pet ćerki Natalije i Simona Lebla, u izvesnom 
smislu praktikovala etiku (čitalačkog) sestrinstva, u konstantnom dodiru, 
komunikaciji i razmeni iskustava sa svojim rođenim sestrama, čije figure 
zauzimaju vrlo važan i istaknut položaj u njenim uspomenama (Tako je 
nekad bilo), dok se relacije s njima opisuju progresivno, dinamično, kao 
prostor stalnog (zajedničkog) rasta. Dakle, u upadljivoj suprotnosti s Kata-
rinom Bogdanović, čija svedočanstva pokazuju visok stepen izolovanosti i 
solipsizma, Paulinino autobiografsko „ja” neprestano se i naglašeno gradi na 
(sestrinskim) relacijama, sameravanjima, komparacijama, i s njima se proži-
ma. Potom, takav mehanizam prenosi se i na njene devojačke, gimnazijske 
i studentske godine (Viša ženska škola i Beogradski univerzitet), odnosno 
na grupna (ženska) prijateljstva (ako se to ima u vidu, još manje iznenađuje 
što je osamljena, autsajderska pojava Katarine Bogdanović Paulini Lebl bila 
neshvatljiva). Na izvestan način, Paulina Lebl Albala se kasnije – između 
ostalog, i kao urednica i saradnica Ženskog pokreta – etablira i kao gino-
centrična kritičarka. Moglo bi se, štaviše, reći da je ginocentričnost među 
konstitutivnim odrednicama celokupnog njenog intelektualnog (javnog) 
delovanja u međuratnoj Jugoslaviji. Nije neosnovano pretpostaviti da je 
tome mogla da doprinese upravo sama femininost/ginocentričnost njenih i 
življenih i čitalačkih iskustava.

Prikazujući knjigu Let Zdenke Marković (Zagreb, 1920) u Srpskom 
književnom glasniku, primera radi, Paulina Lebl Albala u zaključku potencira 
„puno novih, specifično ženskih osobina” koje su „savremene naše spisateljice 
unele u našu književnost”; Isidori Sekulić pripisuje „pretanjenu psihologiju”, 
Milici Janković „nežnost i dobrotu”, Zofki Kveder Demetrović „težnju za 
pravicom”, dok u Zdenki Marković vidi „predstavnika jedne takođe prevas-
hodno ženske osobine: straha od realnosti i bežanja u plave snove” (Лебл 
Албала 1921: 641). Ovakav kritičarski postupak Pauline Lebl Albale može 
se tumačiti i kao „čin svojevrsne samogetoizacije, kojim se unapred izvršila 
podela na ’književnost’ i ’žensku književnost’” (Kolarić 2021: 183), unekoliko 
srodan činu koji Ana Kolarić potencijalno pripisuje drugoj saradnici i ured-
nici Ženskog pokreta, Darinki Stojanović, na šta ću se kasnije još osvrnuti. 
Možda i shodno tome, treba iznova naglasiti da je za (auto)portret Pauline 
Lebl (Albale), i to u svim njegovim aspektima, podjednako konstitutivna i 
jedna relativno statična odlika: snažna privrženost autoritetu/autoritetima. 
U tom pogledu, formativna vaspitna uloga njene „besprekorno korektne” 



246

Zorana Simić

majke ukršta se s (obrazovnim) politikama predavačkih, naučnih, kao i ured-
ničkih autoriteta epohe, kojima je ova intelektualka bespogovorno odavala 
„poštovanje i skoro divljenje”:

„Uostalom, moja mati nije imala šta da brine da li će njena deca ići dobrim putem. 
Možda već sam njen primer: njen uzoriti strog, i gotovo isposnički život, izazivao 
je poštovanje i skoro divljenje u nas dece, i činio da su nam sva moralna načela 
bila kristalno jasna, te da se u nama nije nikad pojavila ni najmanja sumnja, nika-
kvo kolebanje u pogledu morala. [...] I moram priznati da mi nikad u životu nije 
naišla neka moralna dilema pred kojom sam se kolebala. Majčin uticaj bio je tako 
snažan i trajan da sam u svakom času, pred najvećim iskušenjima, znala gde je 
pravi put. Kako sam joj zahvalna za ceo život što je umela da usadi u nas decu ta 
svetla moralna načela, koja su učinila da kroz život budem svakad na strani istine” 
(Lebl Albala 2005: 45).

„Mati je iz svog iskustva znala da se u jednoj tako maloj i patrijarhalnoj sredini, 
kao što je bio Niš, ne može prodreti zanatom. Pored toga, ona je bila pravi idolo-
poklonik školovanja i nauke, jer je prosto nagonski osećala da samo škola uzdiže 
čoveka u više društvene redove” (ibid.: 54).

Izvesna transpozicija pedagoškog autoriteta s majčinog na one nastavničke, 
shodno polnoj segregaciji tadašnjeg obrazovnog sistema, zadržava se, isprva, 
takođe na ženama: najpre na učiteljici Jeleni Petrović, koja je u Nišu, prema 
svedočenju same Pauline Lebl, „započela seriju mojih duhovnih učitelja i vođa 
koji su u mome životu igrali vrlo vidnu, i skoro presudnu ulogu” (ibid.: 39). 
Potom, „Mara Milosavljević bila je moja učiteljica u trećem razredu. Kako 
mi je bilo urođeno da budem smerna i da u nastavnike gledam s najvećim 
poštovanjem, to sam smatrala da i gca Mara zaslužuje neizmernu odanost i 
poštovanje, kao i gca Jelena” (ibid.: 44, kurziv P. L. A.).

„G-ca Jelena razumela je, u to vreme, da razvije još jednu stranu u meni: to je 
interesovanje za nacionalnu prošlost, za današnjicu i za budućnost. Već i ranijih 
godina, uz čitanje narodnih pesama, nastavnici su nam dočaravali sliku slavne 
srpske prošlosti, i dok su se oni redovno zaustavljali s tugom na vekovima teškog 
stradanja i ropstva, nama deci udarale su suze na oči, a grlo nam se sušilo do uzbu-
đenja. [...] U isti mah nam je stavljala na dušu i na savest da radimo na otklanjanju 
pritiska, okova i stega, da postanemo borci za narodno oslobođenje i ujedinjenje.

[...] Nije šala, na nama je da postanemo oslobodioci narodni, osvetnici Kosova. 
Onako nejaka i mala, izgledala sam sebi veoma značajna ličnost: koliko li me 
poslova čekaju, da li ću sve to moći da uradim? I shvatajući, kao svako dete, sve 
vrlo ozbiljno, verovatno ozbiljnije nego mnogi odrasli, prosto sam klecala pod tim 
teretom odgovornosti. Kad su posle jedne decenije nastupili krupni istorijski doga-



247

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

đaji, bila sam potpuno duševno spremna da postanem jedan od izvršioca njihovih” 
(ibid.: 47–48, istakla Z. S.).

Ova transpozicija dalje se odvija kroz odnos Pauline Lebl prema nastavnicama 
u srednjoj školi, tj. Višoj devojačkoj školi u Nišu. „Nadežda Veljković bila 
je ’profesorka’, tako je bar nazivana s poštovanjem u Nišu gde dotle nije još 
bilo nijedne žene koja je imala univerzitetsko obrazovanje. Ah, kako je bilo 
lepo biti profesorka, i znati sve što zna gca Nadežda” (ibid.: 52–53). Međutim, 
„za majku koja ima ambicije da školuje četiri devojčice bilo je u ono vreme 
nužno da dođe u Beograd, pošto je jedino u Beogradu bilo mogućnosti da se 
dalje školuju” (ibid.: 54). Ubrzo, „njen san je najzad bio ostvaren: dokopali 
smo se Beograda” (ibid.: 55).

„Kada sam početkom septembra 1902. pošla u Višu žensku školu, u ulici Kraljice 
Natalije, nisam slutila da ću, s malim prekidom za vreme mog univerzitetskog 
školovanja i za vreme Prvog svetskog rata, provesti u toj staroj zgradi punu četv-
rtinu stoleća. Najplodniji i najduži period svog života provela sam u njoj najpre kao 
učenica, a posle kao nastavnica” (ibid.: 58–59, istakla Z. S.).

„Nova škola mi je imponovala najpre svojom veličinom, upravo, brojnošću svojih 
učenica. [...] Sve to skupa slivalo se u žagor koji se dizao u vis i preletao iznad 
visokog zida padinom Devojačke ulice, rasipao se po celoj okolini i razlegao se 
vrlo daleko. Ali, ipak, ta množina devojčica nije se viđala na drugom mestu, bila 
je sasvim izuzetna pojava, i meni je bila radost što pripadam najvećoj ženskoj školi 
u Srbiji” (ibid.: 61).

U ovom koraku, postajući učenica Više ženske škole u Beogradu,145 Paulina 
Lebl suočava se s nizom novih i neočekivanih iskustava, a pre svega s klasnim 
podelama i raslojenošću u društvu, koje su u šarolikom prestoničkom okru-
ženju naročito dolazile do izražaja: „naravno, najuglednija grupa bila je ona u 
kojoj su bile kćeri viših državnih funkcionera, oficira i bogatih trgovaca” (ibid.: 
60). Međutim, ona u memoarima istovremeno ostavlja i niz portreta učenih 
žena / prosvetnih radnica toga doba, izdvajajući „najbolje nastavnice”, poput 
Stanke Glišić, Mileve Petrović („sestre moje drage učiteljice Jelene Petrović), 
ili „izvrsne nastavnice istorije Leposave Bošković” (ibid.: 62–63). Posebnu 
privrženost Paulina Lebl Albala iskazuje prema Kosari Cvetković, Nadeždi 
Petrović, kao i prema matematičarki Malvini Gogić, čijem je formativnom 
145	  Melina Rokai iznosi važnu primedbu: „Premda je Paulina verovala da je spremna da 
postane seoska učiteljica, ona teško da je bila potpuno svesna svih mera diskriminacije spram 
ove relativno nove, ali radikalne identitetske grupe koja je bila pod stalnim pritiskom vlade, 
Crkve, i lokalnih zvaničnika, čija se diskriminacija nije iscrpljivala s 20% manjim nadnicama 
već je takođe uključivala i ’celibat’ propisan zakonom” (Rokai 2024: 332–333).



248

Zorana Simić

uticaju posvećeno čitavo jedno poglavlje knjige Tako je nekad bilo („Pod 
zvezdom Malvine Gogić”). Ovi pasaži memoara, možda i više od bilo kojih 
drugih, predstavljaju ne samo riznicu „ženskih portreta” (v. Бараћ 2015), 
(proto)feminističkih mikrobiografija, već i svedočanstvo o feminofilnosti/
ginocentričnosti svojstvenim Paulini Lebl, ali i o njenoj intelektualnoj genezi 
u pogledu feminizma i antisocijalizma.

Naime, ova intelektualka, podsećanja radi, kao ključnu tačku svog sop-
stvenog feminističkog osvešćivanja sama je odredila čitalački kontakt s časopi-
som Zofke Kveder Demetrović Ženski svijet / Jugoslavenska žena (1917–1920). 
„I Zora i ja bile smo tada mlade, i nismo bile dovoljno upućene u feminističku 
ideologiju, o kojoj se kod nas nije ni mnogo ni često govorilo ni pisalo”; u isti 
mah, ona je implicitno ponudila i osvrt na (do)tadašnje shvatanje ženskog 
pitanja (u Srbiji), izuzimajući ga iz punoznačnog feminističkog aktivizma: 
„u svakom slučaju, u vreme našeg formiranja organizovanog feminističkog 
pokreta u našoj sredini ono nije postojalo”, tvrdi Albala; „uopšte, ceo femini-
stički pokret smatrali smo kao pokret za višim obrazovanjem ženskinja. Celu 
ekonomsku, političku i socijalnu stranu tog pitanja mi u to vreme nismo još 
shvatale” (Lebl Albala 2005: 244, kurziv P. L. A.; up. Rokai 2024). U tom svetlu 
mogu se donekle čitati i njeni „portreti savremenica/prethodnica”: 

„Sticaj prilika u našoj maloj Srbiji prouzrokovao je da se, oko prekretnice stoleća, u 
beogradskoj Višoj Ženskoj školi okupi, u nastavničkom kadru, elita naših ženskinja. 
Kako su naše devojke što su se odavale toj za ono vreme neobičnoj karijeri – univer-
zitetskom školovanju, odlazile samo na filozofski fakultet, kao pozivu najprikladnijem 
ženskoj prirodi, – to je već u to vreme lep broj naših devojaka koje su, bilo kao 
redovne ili vanredne učenice, prošle kroz Veliku školu. Srednjih ženskih škola van 
Beograda jedva je gde postojalo, a ako su negde otvarane, njino trajanje je bilo kra-
tko. Stoga one nisu mogle da apsorbuju stručno obrazovani ženski podmladak, te je 
kolegium Više Ženske škole bio pun mlađih i starijih žena koje su doista pretstavljale 
najnaprednije, najdarovitije i najsmelije pobornice ženskog obrazovanja i, uopšte, 
ženske emancipacije. To su bile devojke koje se nisu htele zadovoljiti životom svojih 
majki i pramajki, životom skromnih domaćica na skrovitom domaćem ognjištu, nego 
su kao prve pobornice feminističkih težnji, posle savlađivanja puno neverovatnih 
prepreka, najzad izvojevale sebi pravo da prošire svoje obrazovanje, da budu ravne 
sa svojim drugovima muškarcima.

[...] Iz tog razloga, za vreme mog pohađanja ove škole, ja sam imala sreću da 
svakog časa sagledam na katedri neku od žena koje, u ono vreme, meni maloj i 
neupućenoj, nisu možda mnogo značile, ali čiji sam rad i zasluge tek docnije kada 
sam počela da proučavam razvoj ženskog obrazovanja u našoj zemlji, razumela sav 
značaj uloge ovih tako skromnih, a tako izvanredno zaslužnih nastavnica (sic!). I 



249

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

kada sam zajedno sa svojim vršnjakinjama i sledbenicama postigla žarko željeni 
cilj: da postanemo redovne studentkinje univerziteta u Beogradu, mi u svojoj 
mladalačkoj skučenosti vidika nismo ni pomišljale da za ovu privilegiju dugujemo 
svojim prethodnicama, našim srednjoškolskim nastavnicama, koje su se uporno 
i žilavo borile za svaki i najmanji napredak na putu ženske emancipacije” (ibid.: 
68–69, istakla Z. S.).

U ovakvom rezonu Pauline Lebl prepoznaje se svojevrsna (naknadna) de-
nacionalizacija i akademizacija pri (re)viziji predratnog „ženskog pitanja”, 
odnosno protofeminističkog angažmana. Drugim rečima, autorka se u 
periodu svog feminističkog sazrevanja, koje i sama imenuje na taj način, ne 
odriče značaja „nacionalnog pitanja”, pozicionirajući se pre svega kao nepo-
kolebljiva patriotkinja (u Balkanskim ratovima bila je bolničarka). Međutim, 
s protokom vremena – kako se politička klima prividno stabilizuje nakon 
Prvog svetskog rata, organizovani ženski pokret dobija pun zamah, a sama 
Paulina udaje za Davida Albalu i ujedno postaje prominentna intelektualka 
u međuratnim krugovima – njen fokus se s nacionalnog sve više pomera na 
feministički angažman, tj. „napredak na putu ženske emancipacije”, i to pri-
marno u domenu obrazovnih i kulturnih politika, gde je ona, po sopstvenom 
sudu, „tražila supstitucije za svoju promašenu književnu karijeru” (Lebl Albala 
2005: 135). Najzad, nakon što je, zahvaljujući političkoj moći i uticaju svog 
supruga, njegovoj bliskosti s vlašću i samim kraljem, s porodicom uspešno 
emigrirala u SAD uoči Drugog svetskog rata, Paulina Lebl Albala u poznim 
godinama života, osvrćući se na vlastite obrazovne procese i intelektualnu 
genezu, insistira na feminističkom emancipatorskom doprinosu (predratnih 
i međuratnih) intelektualki i intelektualaca – bez ironijskog otklona koji je 
pak povremeno primetan u njenoj (re)viziji nacionalnog pitanja. Osvrćući se 
1943. godine – u doba kada piše svoje memoare – na međuratni feministički 
angažman u jednom separatu, ona, štaviše, eksplicira: „za nas je feministička 
borba bila borba protiv reakcionarnih tokova, i nije čudo da je ona postepeno 
prerasla i najzad se pretvorila u akciju protiv fašizma i nacizma, a zarad jed-
nakosti, demokratije i društvene pravde” (Lebl Albala 1943b: 9, nav. prema 
Grubački 2024: 3). Dakle, Albala i angažman u vezi sa Ženskim pokretom, 
što posebno treba naglasiti, definiše kao istrajno antifašistički, uspostavlja-
jući kontinuitet između međuratnog feminizma i različitih otpora nacizmu 
u periodu Drugog svetskog rata.

Kroz čitavu knjigu Tako je nekad bilo provejava pak sentimentalni, 
zahvalni i nostalgični odnos prema autoritetima pod čijim je uticajem ona 
gradila svoju ličnost, „seriji duhovnih vođa”, te se tako ni njihovi (patriotski) 



250

Zorana Simić

stavovi ne dovode u pitanje u punom intenzitetu. Međutim, uprkos divljenju 
autoritetima, izvesne ideološke tendencije nekih među njima Paulina Lebl 
nije istinski prihvatala ni u jednom razdoblju svog života i rada:

„U isti mah, na obzorju se ponovo pokazala moja nekadašnja draga nastavnica iz 
Niške devojačke škole, Nadežda Veljković. [...] Kako je Nadežda i mene predusrela 
s nepromenjenom ljubaznošću, otišla sam i ja njenoj kući da je posetim. I ta poseta 
pružila mi je jedno otkrovenje.

	 Gca Nadežda bila je u središtu jednog velikog kruga sastavljenog i od 
muške i od ženske omladine, koja je sva bila utonula u pretresanje državnog i 
društvenog uređenja. Soba gce Nadežde bila je svagda prepuna omladine, često 
plahe i razbarušene omladine, koja je bila namerno aljkavo obučena – aljkavost 
se među njima smatrala kao slika proletarijata, a eliminisanje svih kitnjastih, 
ženskih elemenata u načinu češljanja i u toaleti bila je glavna karakteristika 
tih slobodoumnih devojaka – koje su se ponašale vrlo neuzdržano, a pri tome 
žestoko galamile i ogorčeno kidisale na sve i svakoga. Trebalo mi je nekoliko 
puta da dođem do gce Nadežde, pa tek da shvatim stvarnost; gca Nadežda je 
bila socijalist, izgleda, ne samo običan socijalist, nego jedan od socijalističkih 
vođa. Sva ta omladina gledala je u nju kao u svog proroka, a svi skupa udarali 
su nemilice po postojećem poretku, tražili reforme u socijalnim i porodičnim 
odnosima, razne olakšice i prava za radničke klase, sređivanje ekonomskih 
odnosa u našoj zemlji. [...] Od mojih drugarica tu je neizostavno bila Desanka 
Cvetković.146

	 Cela ova atmosfera bila je za mene suviše nova, doza propovedanih reformi 
suviše jaka. Ja sam po svojoj prirodi bila nastrojena, a i svojim vaspitanjem podi-
zana u poštovanju autoriteta, osveštanih načela i konvencija. Bila sam skamenjena 
kada su se preda mnom moje mlađe drugarice tužile na svoje roditelje, nazivale ih 
tiranima, ’konzervativcima’, egoistima. [...] A više svega udaljilo me je to što se tu 
neprestano govorilo o internacionalnom proletarijatu na čijem oslobođenju treba da 
radimo, a ja sam, pak, bila odmalena napajana idejom da valja raditi na oslobođenju 
i ujedinjenju srpskog naroda” (Lebl Albala 2005: 102–103, kurziv P. L. A.).

Iz ovih navoda postaje jasno da je „nastrojenost autoritetima” zapravo, na 
prvom mestu, podrazumevala „poštovanje osveštanih načela i konvencija” 
– Paulini Lebl Albali bili su strani internacionalistički/antinacionalistički 
diskursi upravo stoga što su u intelektualnoj javnosti i obrazovnim politikama 

146	  Desanka Anđelković-Cvetković i sama je bila saradnica lista Ženski pokret, kao i lista 
Jednakost. Reč je o nastavnici matematike i jednoj od prvih komunistkinja u Srbiji. Bila je 
aktivna u radničkom pokretu, a 1908. godine pristupila je Srpskoj socijaldemokratskoj partiji, 
da bi se 1919. priključila Socijaldemokratskoj radničkoj partiji Jugoslavije. Imala je istaknutu 
ulogu u feminističkim borbama. V. Kecman 1978: 92.



251

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

njenog doba predstavljali jednu vrstu ekscesa. Melina Rokai takođe insistira 
na tome da „internacionalni karakter socijalizma koji su prihvatale mnoge 
visokoobrazovane žene u Zapadnoj Evropi, a moglo bi se čak reći i interna-
cionalni karakter feminizma, njoj nisu bili bliski” (Rokai 2024: 335). Naime, 
Rokai smatra da je feministički angažman Pauline Lebl Albale u značajnoj 
meri bio obeležen patriotizmom, najpre idejama o „oslobođenju i ujedi-
njenju”, potom, u manjoj meri, i jugoslovenskim unitarizmom, a najzad i 
specifičnim cionizmom (ibid.). Ova „građanska poslušnost” Pauline Lebl 
Albale u obrisima svedoči i o potencijalnim vidovima njenih doprinosa 
uređivanju časopisa Ženski pokret. Za razliku od Katarine Bogdanović, 
koja je u ranim dvadesetim godinama bila angažovana u neformalnim 
socijalističkim organizacijama, te kao urednica istog časopisa insistirala na 
sprezi socijalističke argumentacije/angažmana s građanskim feminizmom, 
smatrajući prosvećivanje (politički) nepismenih žena „našim najprečim 
potrebama”, Paulina Lebl Albala je svoj feministički angažman zasnivala 
na svetonazoru koji je podrazumevao izraženije i doslednije „poštovanje 
osveštanih načela i konvencija”, tj. građanske ideologije neodvojive od 
snažnog patriotskog pozicioniranja.

Međutim – takođe nasuprot Katarini Bogdanović – Paulina Lebl Albala 
nije se distancirala od Ženskog pokreta / Ženskog pokreta nakon inicijalnog 
urednikovanja, objavljujući svoje priloge u ovom časopisu sve do 1934. 
godine. Ona se u njemu pre svega oglašavala kao književna kritičarka (v. 
Milinković 2021), ali i u svojstvu predsednice Udruženja univerzitetski 
obrazovanih žena i (istovremene) zagovornice promena u obrazovnim po-
litikama Kraljevine SHS/Jugoslavije u korist žena, zalažući se za veću rodnu 
inkluzivnost kad je reč o pozicijama moći/uticaja/autoriteta, pre svega na 
univerzitetima (up. Rokai 2024: 351–352). Značaj koji je Paulina Lebl (Alba-
la) pridavala (visokom) obrazovanju, kao i ravnopravnosti polova u oblasti 
prosvete, zasigurno je, između ostalog, bio uslovljen njenom biografijom 
i ličnim afinitetima. Podsećanja radi, reč je o diplomkinji Beogradskog 
univerziteta kojoj je Pavle Popović rekao: „kakva šteta, Paulina, što ste de-
vojka – ja bih inače znao ko će mi biti naslednik na katedri” (Lebl Ablala 
2005: 268; up. Rokai 2024: 348). Ipak, borba Pauline Lebl Albale za žensko 
pravo glasa i „pravo na glas” – između ostalog, i kao urednice Ženskog 
pokreta – u celini njene (dokumentarističke) biobibliografije ultimativno 
ostaje prigušena. Koncept istorije kao His story, uprkos doslednom femi-
nističkom angažmanu autorke, ne podriva se u punom intenzitetu. Stoga se, 
dakle, može izneti zaoštrenija formulacija da je put Pauline Lebl Albale na 



252

Zorana Simić

izvestan način bio put od moderne žene do Njegovog života. Tako se ni ova 
Popovićeva opaska, u naknadnoj vizuri, niukoliko ne osporava (up. Rokai 
2024: 352) – kao ni njegov (akademski) autoritet – a divljenje „glasovima” 
najneupitnije vezuje za seriju muških „duhovnih vođa”:

„Vid je bio bogodani govornik. U svom dugom životu ja sam čula svega nekolicinu 
govornika njegovog ranga: u Ženevi, čuvenog protestanstkog pastora Franka To-
masa, a u našoj sredini Jovana Skerlića, Nikolaja Velimirovića, Aleksandra Lihta 
i Vida. Svaki od ovih retora imao je svoje originalne odlike, a svi su među sobom 
bili vrlo različiti: ali svaki od njih uspevao je da duboko potrese, i ponese svoje 
slušaoce. Možda je ipak Vid bio najbliži Nikolaju Velimiroviću, koji je postizao 
svojim govorima, naročito poslednjih godina, da pokrene, ojača i kristališe naci-
onalna osećanja” (Lebl Albala 2008: 30).

Transpozicija autoriteta s figure majke (kao bespogovorne zaštitnice nuklearne 
porodice) ne zadržava se, dakle, na učiteljskim/nastavničkim figurama s kojima 
se Paulina kontinuirano susretala, pri čemu nesumnjivo dominira obožavanje 
Jovana Skerlića. Sklonost „poštovanju osveštanih načela i konvencija” preliva se 
i na sam brak s Davidom Albalom, o čemu svedočanstvo donosi Vidov (Njegov) 
život. Štaviše, gradeći portret svog supruga u ovom rukopisu/knjizi – takođe 
hronološki, nijansirano, upoznajući čitaoce s njegovim svetonazorom, navika-
ma, lektirom, karakternim crtama, bogatim življenim iskustvima – Paulina Lebl 
Albala upotrebljava identičnu sintagmu za kojom u Tako je nekad bilo poseže 
pri opisu svoje majke: „besprekorna korektnost”.

„Odnos Vidov prema drugim ženama bio je besprekorno korektan. On je za sve 
žene imao poštovanje i smatrao ih u svemu ravnima muškarcima. Nikada mu  
na um nije padala misao da se sa ženama može ’zabavljati’, koketovati, održavati 
izvesne nezakonite odnose. Jednak moral za muškarce i žene, bilo je njegovo os-
novno načelo. Što se zamera ženama, mora se zameriti i muškarcima. Ako ima 
nemoralnih žena, to jest žena koje imaju ljubavnih odnosa van braka, onda su i 
svi ljudi s takvim odnosima nemoralni. Takvo rezonovanje možda mnogima iz-
gleda uprošćeno i čak smešno, ali je ono kod Vida bilo duboko usađeno uverenje” 
(Lebl Albala 2008: 70, istakla Z. S.).147

147	  Up. svedočanstvo Klare Skerlić o suprugu Jovanu: „Što se tiče seksualnog morala, Skerlić 
je uvek pokazivao izvesno čuđenje, skoro izvestan revolt, zbog toga što je Društvo, u tom 
pogledu stvorilo dva tako različita morala, i dva tako različita merila: jedno za čoveka, a 
drugo za ženu. ’Odista’, govorio je on ponekad, ’postoje dva morala, jedan za čoveka, a drugi 
za ženu’: i izgledalo je da u sebi dodaje da je to nepravedno. Ali on nije izražavao taj sud, zato 
što je verovatno uviđao da je u toj prividnoj nepravdi ipak bilo neke vrste pravde (bar kad su 
u pitanju udate žene), pravde koja bi se mogla nazvati iskonskom, pošto se ona zasniva na 
samim fizičkim osobinama prirode” (Скерлић 2021: 107).



253

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Osim u oslikavanju psihološkog profila autorke, ovaj iskaz značajan je i u 
osvrtu na njen (urednički) doprinos Ženskom pokretu, u doba kad se časopis 
intenzivno i okreće problematizovanju „dvostrukog morala”, zagovarajući 
upravo „jedan moral za ljude i žene”. Kao i u slučaju Katarine Bogdanović, 
koja je s Paulinom Lebl Albalom simultano delila poziciju urednice ovog fe-
minističkog časopisa, dublje kontekstualne problematizacije pitanja šta znači 
biti (prava) žena – izostaju. Takođe, kao i u slučaju Katarine Bogdanović, 
pitanja pak o razlozima „promašene književne karijere” – ostaju otvorena.

4.6. Darinka Stojanović (1892–1971)  
i književnost (modernizma i avangarde) u Ženskom pokretu

Biografiju i bibliografiju Darinke Stojanović, kourednice Ženskog pokreta 
(s Alojzijom Štebi) od 1927. godine do prestanka izlaženja časopisa (1938), 
nedavno su, u tekstu publikovanom 2024. godine, rekonstruisali Jelica Ilić 
Minić i Vladimir Brborić.148

„Darinka Stojanović rođena je 27. novembra 1892. godine u Palanci (danas Sme-
derevska palanka) kao prvo dete Arse (Arsenija?) i Spasenije Stojanović. Nakon 
rane smrti muža, Spasenija se sa četvoro dece, Darinkom, Sofijom (1898–1968), 
Jovanom (1900–?) i Stankom preselila za Beograd.
	 U Palanci je D. Stojanović pohađala osnovnu školu, a po preseljenju u Beograd 
je nastavila školovanje i 1911. završila Prvu žensku gimnaziju. Iste godine upisala 
je studije X grupe Filozofskog fakulteta Univerziteta u Beogradu.149

	 Zbog ratova koje je Srbija vodila do 1918. godine prekinula je studije i pri-
družila se bolničarkama. Svoje prve književne tekstove objavila je 1917. u Zagrebu. 
Iako detaljnih podataka o njenom životu tokom ratnih godina nema, nesumnjivo 
je da je ovaj period bio jako težak” (Илић Минић, Брборић 2024: 27).

148	  Tokom pisanja disertacije nisam bila upoznata s ovim tekstom, pošto je objavljen nakon 
što je ona odbranjena. U disertaciji nisam pretendovala na obuhvatan portret Darinke Sto-
janović, poput onih Katarine Bogdanović i Pauline Lebl Albale, odnosno, u nešto manjoj meri, 
Mileve Milojević. Zahvaljujući istraživačkim naporima i tekstu Jelice Ilić Minić i Vladimira 
Brborića, ova lakuna sada može da se popuni na znatno obuhvatniji i sistematičniji način. 
Ipak, treba naglasiti da ni nakon njihovog doprinosa nema uslova za punoznačnu feminističku 
biografiju Darinke Stojanović (kao ni Mileve Milojević) – zasad nemamo uvid u (privatna) 
svedočanstva koja bi takvu biografiju omogućila.
149	  Kako autori preciziraju, „pohađala je X grupu predmeta, koja je, prema Uredbi Filozofskog 
fakulteta iz 1906. godine, za glavne predmete imala francuski jezik i književnost sa upored-
nom gramatikom romanskih jezika i uporednu književnost sa teorijom književnosti, dok su 
sporedni (izborni) predmeti bili istorija srednjeg i novog veka, istorija srpske književnosti, 
latinski jezik i istorija klasične književnosti” (Илић Минић, Брборић 2024: 27).



254

Zorana Simić

Kako dalje navode ovi autori, Darinka Stojanović bila je „jedna od samo 
dvanaest studentkinja koje su diplomirale na Filozofskom fakultetu u prvoj 
posleratnoj generaciji diplomaca”, a 1. oktobra 1919, neposredno uoči diplo-
miranja, „počela je da radi kao asistent na Filozofskom fakultetu”, da bi već 
naredne godine bila postavljena najpre za pomoćnicu, a potom i suplenta u 
Prvoj ženskoj gimnaziji; „kako je tek formiranoj Trećoj ženskoj gimnaziji bio 
neophodan stručan nastavni kadar, na predlog zastupnika ministra prosvete 
Svetozara Pribićevića, po službenoj dužnosti, prebačena je 1921. godine u 
novu Treću žensku gimnaziju” (ibid.: 28). Takođe, Darinka Stojanović bila je 
nosilac dvaju značajnih državnih odlikovanja u Kraljevini Jugoslaviji:

„Na predlog Ministra prosvete, za zasluge na polju kulture, narodne prosvete, nauke, 
javnih službi i Crkve, kao i za zasluge prema kralju, državi i naciji, Kraljevim ukazom 
15. avgusta 1929. Darinka Stojanović je odlikovana ordenom Sv. Save V stepena.
	 Samo četiri godine kasnije, 17. decembra 1933, Kraljevim ukazom odlikovana 
je i Jugoslovenskom krunom V reda, ordenom koji je dodeljivan građanima koji su 
prednjačili u radu na ostvarivanju nacionalnog jedinstva i saradnje, ili za zasluge 
prema Kruni, državi i naciji u javnim službama.
	 Ministarstvo je 1938. Darinku Stojanović postavilo za direktorku novoosno-
vane Šeste ženske gimnazije” (ibid.: 29).

Neke od uvida ovih istraživača potvrđuju i delimično dopunjuju drugi iz-
vori do kojih sam došla mimo njihovih smernica. Izvesno je da je u slučaju 
Darinke Stojanović reč o prominentnoj i vrlo aktivnoj intelektualki u pre-
stonici Kraljevine SHS/Jugoslavije, koja je visoko obrazovanje stekla na 
Beogradskom univerzitetu i bila uključena u rad tzv. Srpskog seminara (v. 
Lebl Albala 2005), a podatak o njenim odlikovanjima dodatno podupire 
utisak da je Darinka Stojanović, između ostalog i tokom uređivanja Ženskog 
pokreta, imala zapaženu ulogu i dobru reputaciju u javnosti, uključujući i 
sam režimski vrh, što treba imati u vidu prilikom potonjih istraživanja ovog 
časopisa. Od 1923. do 1938. bila je zaposlena u Trećoj ženskoj gimnaziji u 
Beogradu, gde je predavala srpskohrvatski jezik i jugoslovensku književ-
nost (v. Просветни гласник, 1. 3. 1923; Просветни гласник, 1. 12. 1929; 
Просветни гласник, 1. 5. 1935; Правда, 17. 9. 1938: 7). Takođe, bila je među 
članicama tadašnjeg Udruženja nastavnica srednjih škola i u tom svojstvu 
zalagala se s koleginicama, između ostalog, za „osnivanje dečje biblioteke”, 
promovisanje i izdavanje „klasičnih jugoslovenskih dečijih dela” (Правда, 27. 
2. 1931: 7), te organizovala „Izložbu dečje knjige”, a u Ženskom pokretu Paulina 
Lebl Albala opisuje je kao „odličnog poznavaoca naše dečje književnosti” 



255

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

(Ženski pokret 4/5, 1933: 50). Darinka Stojanović spominje se i kao članica 
uređivačkog odbora Glasnika jugoslovenskog profesorskog društva (Учитељ, 
1. 11. 1931: 236). Novine Vreme krajem 1931. donose prilog koji se zasigurno 
odnosi na nju: „naša poznata javna radnica, gospođica Darinka Stojanović, 
profesor, održaće predavanje na Malom univerzitetu Kola srpskih sestara...” 
(Време, 14. 11. 1931: 9). Tema ovog predavanja, „Beograd u motivima naših 
romana” srodna je temi jednog njenog ranijeg javnog izlaganja – „Beograd u 
romanu i pripovetci” – održanog na Narodnom univerzitetu 4. aprila 1928, 
čiji je odlomak/izvod publikovan u časopisu Ženski pokret u vreme dok ga 
je ona uređivala (Женски покрет 8, 1928: 3–4). Spominju se i druga njena 
javna predavanja, uglavnom u domenu književnosti i „ženskog pitanja”. List 
Pravda 1938. godine obaveštava da je Darinka Stojanović, „dotle profesor 
Treće ženske gimnazije”, postavljena za direktorku Šeste ženske gimnazije 
(Правда, 17. 9. 1938: 7). Naredne godine, isti list donosi izveštaj naslovljen 
„Dirljiva svečanost u Srpskom seminaru za književnost: govornici su odali 
priznanje delu i ličnosti našeg velikog naučnika Pavla Popovića”, a u njemu 
se ističe i sledeće:

„Direktor Šeste ženske gimnazije gđa Darinka Stojanović evocira uspomene na 
poslednji sastanak Društva za srpski jezik i književnost. Naročito je toplo govo-
rila o običaju Pavla Popovića, koji bi posle referata nudio reč svojim već udatim 
nekadašnjim učenicama, nazivajući ih njihovim devojačkim imenima” (Правда, 
12. 11. 1939: 5).

Na dalekosežnom uticaju kako Pavla Popovića tako i Jovana Skerlića na 
Darinku Stojanović – insistiraju i Jelica Ilić Minić i Vladimir Brborić 
(Илић Минић, Брборић 2024: 29). Oni navode da je Pavle Popović bio u 
stalnom kontaktu sa svojim nekadašnjim studentkinjama, uključujući neke 
od urednica Ženskog pokreta – Katarinu Bogdanović, Paulinu Lebl Albalu, 
te samu Darinku Stojanović (ibid.: 30). Ovi istraživači naročito se usred-
sređuju na bibliotečki rad i knjižničarski doprinos Darinke Stojanović, a s 
posebnim fokusom na literarnu đačku družinu „Aleksa Šantić”, u kojoj je 
ova intelektualka kontinuirano figurirala kao nadzorna nastavnica (ibid.: 
31–32, passim). Takođe, ističu da je Darinka Stojanović (dobro) poznavala 
nekoliko svetskih jezika: govorila je francuski i italijanski, a služila se i ne-
mačkim, engleskim, ruskim i latinskim (ibid.: 32). Kako je već naznačeno, 
„kao uglednu profesorku širokih kulturnih vidika, Ministarstvo je Darinku 
Stojanović postavilo za direktorku novoosnovane Šeste ženske gimnazije” 
(ibid.: 34). 



256

Zorana Simić

„Po primanju dužnosti direktora, profesorka Stojanović se budućim učenicama i 
njihovim roditeljima obratila pozdravnim govorom o vrednosti rada žene. Istakla 
je da ’žensko dete ne može i ne sme ostati neškolovano i nespremno za rad. […] 
Školovano i prosvećeno žensko dete ne samo da će u budućnosti stvoriti sebi bolje 
mesto, položaj, bolju materijalnu situaciju, nego će i u moralnom pogledu biti jako 
i obezbeđeno’. Osvrnula se na domete ženskog svetstkog i domaćeg stvaralaštva u 
kulturi i nauci, a s posebnim pijetetom je govorila o svojoj nekadašnjoj profesorki 
crtanja u Prvoj ženskoj beogradskoj gimnaziji, slikarki Nadeždi Petrović, u čijoj 
’[…] pojavi se osetilo hitno koračanje cele jedne generacije koja je imala da iznese 
istorisko delo bržim tempom’. S uporištem u nasleđu koje su prethodnice ostavile, 
izrazila je veru u uspeh učenica” (ibid.).

Međutim, ona se na ovoj poziciji neće zadržati dugo. „Karijeru je završila 
u Petoj ženskoj realnoj gimnaziji u koju je 1942. prebačena zbog napada 
komunista” (Илић Минић, Брборић 2024: 43). Štampa 1945. godine piše 
da je „Darinka Stojanović, bivši direktor Šeste ženske gimnazije, osuđena na 
deset godina gubitka nacionalne časti i šest godina prisilnog rada” zbog kola-
boracije s fašističkim režimom. U nastavku se prenosi celovit tekst objavljen 
tim povodom u Borbi:

„Dolaskom okupatora u našu zemlju i Beograd 1941. godine, svim onim nenarod-
nim i reakcionarnim direktorima škola pružila se mogućnost da još bolje nastave 
i razviju svoj protivnarodni rad, koji su još za vreme stare Jugoslavije obavljali, 
na ugušivanju svih naprednih težnji i ideja naše školske omladine. Jedan od tih i 
takvih pedagoga bila je i Darinka Stojanović, bivši direktor Šeste ženske gimnazije 
u Beogradu. U duhu fašizma, a pod okriljem Velibora Jonića, ona je mogla u punoj 
meri da razvije svoje germanofilstvo, da potpisuje apele za borbu protiv narodno-
oslobodilačkog pokreta i da drži predavanja o nedićevskom nacionalnom osećanju 
i ’komunizmu kao aveti i svetskom zlu’. Ali Darinki Stojanović nisu bile dovoljne 
samo reči. Ona je i delom pristupila prevaspitavanju svojih učenica u fašističkom 
duhu. Kao pomagač pri tome joj je poslužio Radan Grujičić, zloglasni agent Spe-
cijalne policije, koji je zbog toga češće navraćao u njenu kancelariju. Izvršavajući 
poslušno i predano sve naredbe nedićevskog Ministarstva prosvete, ona je uredno 
slala tom Ministarstvu spiskove učenica ’nacionalno nepouzdanih’, koje su zatim 
isterivane iz škole. Nastavnica ove gimnazije Radunka Čubrilović,150 koja je uvek 
zaštićavala učenice, bila je na dostavu Stojanovićeve uhapšena i maltretirana u 
Specijalnoj policiji. 
	 Zbog ovakvog svog rada za vreme okupacije, Darinki Stojanović je juče odr-
žano suđenje pred Sudom za suđenje zločina i prestupa protiv srpske nacionalne 

150	  Radunka Anđelković Čubrilović bila je uključena u uređivanje časopisa Jugoslovenska 
žena, na šta ću se u jednom od narednih poglavlja još osvrnuti.



257

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

časti. Svedoci koji su je baš najviše teretili bile su same njene učenice i nastavnice 
koje su na sebi osetile fašističke ’pedagoške metode’ svoga direktora.
	 Sud je doneo presudu kojom se Darinka Stojanović osuđuje na deset godina 
gubitka srpske nacionalne časti i šest godina lakog prinudnog rada” (Борба, 18. 3. 
1945: 3).

Koliko je zasad poznato, Darinka Stojanović jedina je među članicama re-
dakcije Ženskog pokreta – a svakako jedina među nominalnim urednicama 
časopisa – koja je bila optužena za kolaboraciju s okupatorom i režimom 
Milana Nedića. Ilić Minić i Brborić navode da je bila jedna od potpisnica 
Apela srpskom narodu 1941. godine, koji je, prema ideji Nemaca, sastavio 
Komesarijat prosvete, na čijem su čelu bili Velibor Jonić i Vladimir Vel-
mar-Janković (Илић Минић, Брборић 2024: 40). Takođe, autori ističu da 
se Darinka Stojanović, zbog antikomunističkih stavova i potpisivanja Apela, 
našla na spisku za streljanje, ali je naposletku, kako je već istaknuto, osuđena 
na deset godina gubitka nacionalne časti i šest godina lakšeg prinudnog rada; 
detaljan izveštaj sa suđenja objavljen je u Politici, 18. marta 1945. godine, a 
neposredno nakon suđenja Darinka Stojanović je, odlukom Ministarstva 
prosvete, otpuštena iz državne službe (ibid.: 41). Posle 1945. godine njeno 
ime sve se ređe sreće u javnosti i medijima, što je i razumljivo s obzirom na 
izricanje presude, te utoliko manje iznenađuje što isto ovo ime izostaje iz 
enciklopedijskih i biografskih pregleda. Ni bibliografija Darinke Stojanović 
nije u celosti sačuvana. Na primer, zna se da postoji njena studija ili separat 
iz 1938. godine Nesrećna i gonjena devojka: prilog ovom tipu u našoj književ-
nosti, ali je izdavač nepoznat, a publikacija se zasad smatra izgubljenom i 
pominje se jedino u bazi Narodne biblioteke Srbije pod stavkom „deziderat”. 
Osim toga, Darinka Stojanović uglavnom je bila posvećena autorskoj i pri-
ređivačkoj delatnosti u domenu srednjoškolskih udžbenika i lektire, te tako 
potpisuje sledeće publikacije (sve tri iz 1938. godine): Antologija narodnog 
pesništva s pregledom narodnog pesništva i Antologija jugoslovenske pripovetke 
(za treći, odnosno četvrti razred srednjih škola; v. Стојановић, prir. 1938а; 
1938b; 1928c).

Na ovim publikacijama, odnosno aspektima delovanja Darinke Sto-
janović, tek uzgredno se zadržavaju i Jelica Ilić Minić i Vladimir Brborić. 
Znatno veću pažnju posvećuju njenom profesionalnom i/ili aktivističkom 
doprinosu unutar raznih strukovnih i feminističkih organizacija. Navode da 
je, između ostalog, bila članica Društva za srpski jezik i književnosti, redovna 
saradnica Priloga za književnost, jezik, istoriju i folklor, koje je pokrenuo Pavle 
Popović, potom članica i sekretarka Profesorskog društva, članica uređivač-



258

Zorana Simić

kog odbora Glasnika jugoslovenskog profesorskog društva od 1926. do 1936. 
godine, „u kouredništvu sa Vojislavom Mladenovićem, profesorom Treće 
muške gimnazije, i Andrijom Franičevićem, profesorom Državne trgovačke 
akademije u Zemunu” (Илић Минић, Брборић 2024: 35), članica Udruženja 
nastavnica srednjih i stručnih škola, kao i Narodnog ženskog saveza, Društva 
za prosvećivanje žene i zaštitu njenih prava, odnosno Ženskog pokreta, te 
Udruženja univerzitetski obrazovanih žena, kojim je predsedavala Paulina 
Lebl Albala, a čija je članica, takođe od samog osnivanja, bila i Katarina 
Bogdanović (ibid.: 35–37).151

Autori sumiraju da je Darinka Stojanović ukupno objavila trideset 
pet tekstova u periodici, od čega čak sedamnaest u Ženskom pokretu, čija 
je urednica bila jedanaest godina (ibid.: 38). I u časopisnim koordinatama 
Ženskog pokreta Darinka Stojanović prvenstveno se oglašavala prilozima 
koji se tiču književnosti, kulture, prosvete i obrazovanja. Izvesno je da je u 
jednom periodu, oko 1926. godine, bila sekretarka istoimenog udruženja (v. 
Пољак, Иванова 2019). U svojim prilozima Stojanović pokazuje temeljno 
poznavanje odabranih tema, uglavnom stremeći celovitom prikazu lika i dela 
figura od javnog (kulturnog) značaja, a za sve njene tekstove karakterističan 
je predavačko-pedagoški ton i smer izlaganja. Kao autorka priloga u Ženskom 
pokretu, Darinka Stojanović se, uporedo sa i uprkos impulsu ka ginocentri
čnosti i pedantnom i informativnom skiciranju portreta znamenitih žena u 
kulturno-prosvetnim oblastima i delatnostima (Stanka Glišić, Katica Pavlo-
vić, Olga Gavrilović, Jelena Dimitrijević, Anica Savić-Rebac i druge), držala 
tada etabliranih, tradicionalnijih pristupa i preovlađujućeg „akademskog 
ukusa” (primera radi, u Ženskom pokretu objavljuje se njen prilog o Branku 
Radičeviću). Izuzetak predstavlja njen – iz perspektive književne istorije, 
teorije i kritike – možda i ključni prilog u Ženskom pokretu, tekst naslovljen 
„Novi”; preciznije, transkript govora održanog na Svetog Savu 1922. godine 
(Ženski pokret 1/2, 1922).

Esej „Novi” dosad je bio predmet par sažetih osvrta. Žarka Svirčev 
istakla je kako je „avangardna književnost prvi put predstavljena u Ženskom 
pokretu 1922. godine u tekstu Darinke Stojanović ’Novi’, pisanom znalački i 
entuzijastično”, zaključujući da je autorka u njemu anticipirala većinu važnijih 
hermeneutičkih tokova i uvida u potonjoj recepciji odabranih književnika 
(pre svega, Miroslava Krleže, Stanislava Vinavera, Miloša Crnjanskog i Rastka 

151	  Takođe, poput Katarine Bogdanović, Darinka Stojanović bila je među malobrojnim žena-
ma koje su se u međuratnom razdoblju nalazile na poziciji direktorki škola (up. Вујошевић 
2018; Илић Минић, Брборић 2024).



259

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Petrovića), te da „pisci o kojima je sa neskrivenim oduševljenjem pisala, ra-
zumevajući njihove poetike, istančano ih predočavajući, danas predstavljaju 
kanon jugoslovenske avangarde” (Свирчев 2018: 223–224). Moglo bi se do-
dati – i modernizma, onako kako ove pojmove shvata Aleksandar Flaker (v. 
Flaker 1976). Modernizam bi bio krovni termin koji poseduje optimalan ste-
pen (ne)preciznosti i književnoistorijskog potencijala, označavajući obiman 
skup heterogenih i disperzivnih književnih praksi prve polovine dvadesetog 
veka. U kontekstu južnoslovenskih, pa tako i srpske književnosti, ove prakse 
često poseduju povišeni nivo hibridnosti i simultanosti s dezintegracijom 
već etabliranih formacija – na prvom mestu realističke – kao i s prodorom 
one avangardne (v. Flaker 1976: 83). Avangardnu stilsku formaciju Flaker 
određuje kao onu u kojoj su izraženija osporavanja postojećih struktura, 
depersonalizacija umetnosti, sintaksička odstupanja od normi, poriv ka dehi-
jerarhizacijama, fragmentarnosti, a isto tako i izgradnja novih struktura, te 
težnja ka njihovom otvaranju, nedovršenosti, slobodnijem variranju i slično. 
Prema Flakeru, za razliku od modernizma u užem smislu (tzv. moderne), 
avangarda neupitnije „preuzima funkcije moralnoga, etičkoga i društvenoga 
prevrednovanja cijeloga sustava životnih odnosa” (Flaker 1976: 259). Nije 
redak slučaj, međutim, da se u međuratnom razdoblju, počevši od perioda 
neposredno nakon Prvog svetskog rata, u opusima jednog istog autora ili 
autorke (na južnoslovenskom podneblju) sreću obe ove tendencije: kako ka 
široko shvaćenoj modernističkoj tako i avangardnoj stilskoj formaciji. S druge 
strane, Ana Kolarić sugerisala je da se tekst Darinke Stojanović može postaviti 
i u transnacionalni kontekst i čitati kroz prizmu čuvenog eseja „Moderna 
proza” Virdžinije Vulf (Kolarić 2021: 178–179; v. Вулф 1956). I zaista, reč je o 
jednom od upečatljivijih i pronicljivijih književnokritički i književnoteorijski 
intoniranih tekstova u celokupnoj štampi toga doba, a ne samo u granicama 
Ženskog pokreta, koji i u ovoj prilici zaslužuje pomnije čitanje i razmatranje.

Esej „Novi” objavljen je svega tri godine nakon inicijalnog objavljivanja 
eseja „Moderna proza” (pod prvobitnim naslovom „Moderni romani”), a koji 
ni danas ne gubi na statusu kanonskog manifestnog teksta modernizma, i 
to ne samo u anglo-američkim koordinatama već i na „globalnom” nivou. 
Iz ovog teksta potiču neki od najnavođenijih i najuticajnijih poetičkih i 
estetičkih stanovištava Virdžinije Vulf. Ona ih je pak iznela usled zamora 
preovlađujućim tendencijama u tadašnjoj britanskoj književnosti, konven-
cijama (viktorijanskog) realizma i opusima autora „materijalista” s kojima 
eksplicitno ulazi u spor – u pitanju su Arnold Benet [Arnold Bennett], H. 
Dž. Vels [H. G. Wells] i Džon Golsvordi [John Galsworthy] – te inspirisana 



260

Zorana Simić

koliko obećavajućim iskoracima novih prozaista poput Džejmsa Džojsa [Ja-
mes Joyce] toliko, na primer, i ruskom književnošću, a pre svega Čehovom, 
koga je s ushićenjem čitala u tada epohalno važnom prevodu Konstans Garnet 
[Constance Garnett].152 Reč je o stanovištima poput onog da „život nije niz 
simetrično poređanih šarenih sijalica, već sjajan oreol, poluprovidan veo koji 
nas okružuje od početka do kraja naše svesti” (Вулф 1956: 83). U ovim pro-
gramskim rečima sustiču se imperativ modernog senzibiliteta i subjektiviteta, 
bergsonovska poimanja vremena i trajanja, kao i tragovi kopernikanskog 
obrta u (psihoanalitičkom) shvatanju svesti. U svom kapitalnom eseju Virdži-
nija Vulf ne osporava poriv ka realističnosti – ukoliko realističnost shvatimo 
kao autentičnost, verodostojnost ili vernost životu (novog, modernog doba). 
Naprotiv: njen ključni prigovor „materijalistima” (starima, prevaziđenima) 
ne odnosi se na njihove porive ka načelu realističnosti/mimetičnosti po sebi 
već na njihovo poimanje realizma i mimetičnosti. Vulfova smatra da to načelo 
nije postavljeno na optimalan način – stvarnost je legitiman stvaralački izvor 
i poetički cilj; međutim, ključno pitanje jeste Šta je zapravo stvarnost?. To 
jest, da parafraziramo samu Vulfovu: kako to izgleda „život kakav on jeste”?

„Mirijade utisaka koje ulaze u svest”, „neprekidan pljusak bezbrojnih 
atoma”, odgovara Virdžinija Vulf, i načini na koje se ti atomi i utisci kroz 
svest prelamaju – to bi, ukratko, bio „život kakav on jeste” (Вулф 1956: 82). 
Samim tim, književnost koja teži autentičnom predstavljanju života, moderna 
književnost i književnost budućnosti u isti mah, jeste ona koja računa na „veo 
koji nas okružuje od početka do kraja naše svesti”, ona književnost koja nam 
taj veo uspešno predočava. A to pak nužno podrazumeva osporavanje krutih 
konvencija, načela radnje i zapleta kao nesporno privilegovanih aspekata fikci-
je, psihologizaciju i interiorizaciju predstavljene predmetnosti, usložnjavanje 

152	  Danas je unekoliko prisutnija svest o uticaju Čehova-pripovedača na savremenije američke 
autore i autorke poput Rejmonda Karvera [Raymond Carver] i Alis Manro [Alice Munro]. 
Međutim, taj uticaj nije bio ništa manji ili beznačajniji kada je reč o britanskim modernistkinjama 
i modernistima. Džon Midlton Mari [John Middleton Murry] je već 1922. godine ustanovio da 
je efekat koji je proizvelo objavljivanje Čehovljevih pripovedaka u engleskom prevodu Konstans 
Garnet (između 1916. i 1922. godine) bio toliko revolucionaran za novu generaciju britanskih 
pisaca i njihovo pozicioniranje naspram prethodnika da se može uporediti s posledicama koje 
je u viktorijansko doba imalo pojavljivanje Darvinovih spisa [Charles Darwin]. Uticaj Čehovl-
jeve proze na stvaralaštvo Ketrin Mensfild [Katherine Mansfield] ili Virdžinije Vulf, o kome 
se može govoriti zahvaljujući eksplicitnim komentarima ovih dveju autorki, samo je jedan od 
dokaza o utemeljenosti Marijeve tvrdnje. Dok je za prvu Čehovljeva rešenost da u svom delu 
postavi brojna pitanja, ali i da ih ostavi otvorenim, predstavljala „otkriće novog sveta”, u drugoj 
je izazivala „čudan osećaj da je čvrsto tlo, na kojem smo očekivali da se bezbedno iskrcamo, 
počelo da se rastvara pod nama”, a njegovo delo u celini za obe je predstavljalo putokaz ka 
autentičnom prikazivanju života; nav. prema: Hunter 2003: 70–71; up. Симић 2021.



261

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

i bujanje impresionističke i ekspresionističke tendencije u umetnosti. Nova 
književnost bi, poigramo li se rečima, bila književnost koja donosi realizam 
nad realizmom (ponekad i nadrealizmom), i to upravo tako što postaje „novi 
realizam”, tako što realističke pripovedne konvencije i pozitivističke episte-
mičke paradigme podriva iznutra, prevazilazeći ih u isti mah. Čitav talas 
modernističke i avangardne književnosti (u evropskim i globalnim koor-
dinatama) potom će se čitati, tumačiti i vrednovati u ogledalu ovih nazora.

Tekst „Novi” Darinke Stojanović, objavljen upravo u Ženskom pokretu, a 
ne vodećim književnim časopisima epohe, korespondira s „Modernom pro-
zom” na barem tri (međusobno neodvojiva) nivoa: žanrovskom – esejističkim 
(lirski intoniranim) modusom; argumentativnom – polemičkim pretenzijama 
i decidnim zauzimanjem za „nove” nasuprot „starima”; filozofskom/idejnom 
– razumevanjem života, životnosti, tj. realističnosti („novih”) kao autentičnosti. 
Darinka Stojanović započinje svoje izlaganje sledećim rečima:

„Pod izrazom Novi razumem novu struju u našoj književnosti, nove pesnike, nove 
po neobičnosti svoje sadržine i neobičnosti svoga izražavanja. 

	 O njima postoje mišljenja naših poznatih kritičara. Ima ih koji su apsolutni 
protivnici Novih, ima ih koji su za izvesne njihove izraze, a ima ih i koji su potpune 
njihove pristalice. 

	 Ja sam prišla upoznavanju Novih sa izvesnim skepticizmom. Pokušaću da vas 
upoznam sa rezultatima toga skepticizma” (Стојановић 1922: 49; istakla Z. S.).

Darinka Stojanović ne imenuje „poznate kritičare”, baš kao što ne imenuje 
ni „stare”, već jedino „nove” pesnike i prozaiste (osim već spomenutih, tu 
su i zenitisti, Gustav Krklec, Tin Ujević, Todor Manojlović i drugi). Podra-
zumeva se da „stari” predstavljaju proponente tradicionalnijih poetika, na 
čijem osporavanju, između ostalog, „novi autori”, tj. avangardisti i radikalniji 
modernisti, formiraju vlastite programe i poetike. Međutim, u fokusu au-
torkine pažnje nisu takvi sporovi i polemike koliko simultana „neobičnost 
sadržine” i „neobičnost izražavanja” „novih”. Dakle, i ona spontano insistira 
na suštinskoj neodvojivosti „forme” i „sadržine” u unutartekstovnoj sferi, a 
u kontekstu šireg „zaokreta ka unutra”:

„Potrebno mi je, u samom početku, da vas upozorim na onu poznatu istinu: Svet 
je onakav kakvog ga naša duša vidi. Uspeti predstaviti svet u ogledalu svoje duše, 
to bi bila glavna crta umetnika. 

	 Kakav izgleda svet u ogledalu naše duše? Duša čovečja stoji kao otvoren aparat 
za primanje utisaka spoljnjega sveta. Ali, nikada duh čovečji njih ne primi onakve 
kakvi odgovaraju pravoj stvarnosti. Uvek ima jedan deo unutrašnjih utisaka samoga 



262

Zorana Simić

duha koji ih menja. A ne treba zaboraviti na onu odliku čovečjega duha, koja ima 
tu osobinu da stvara, kombinuje, ceo jedan unutarnji svet, van spoljnjega sveta. 

	 Ni jedna ista crvena boja nije za svakoga istoga tona. Za biće u času napete 
energije, zaoštrenih nerava, ona je zažareno crvena. To je unutrašnji dodatak 
duha. Za biće koje je u času stišanih, latentnih energija, ona je, što kažu Fran-
cuzi, la rose bleue, to će reći, prosto nema više crvenoga tona, u nju ulazi neki 
zamoren ton koji se dodaje iz unutrašnjosti samoga bića, duhom toga bića, ton 
nekoga modrog neodređenog plavila” (Стојановић 1922: 49–50, istakla Z. S.).

Pojmovi „duša” i „duh” u ovom tekstu figuriraju kao sinonimi (implicitno i 
kao sinonimi pojmovima „svest” ili „um”, čak „senzibilitet” ili „individualni 
talenat”), povremeno se jukstaponirajući s „telom”, a takav leksički odabir, 
pa i prividna nepreciznost, prizivaju pomnija razmatranja samog koncepta 
„zaokreta ka unutra” koja su predložili pojedini teoretičari. Naime, pojam 
„(narativni) zaokret ka unutra” najčešće se vezuje za ime Eriha Kalera [Erich 
Kahler], koji je 1973. i objavio istoimenu studiju (v. Kahler 1973). Nakon toga, 
za ovom sintagmom posezalo se u najrazličitijim prilikama, te je ona i dobila 
najrazličitije moguće konotacije. Stoga ne iznenađuje što se istraživači mo-
dernizma (u književnosti) stalno iznova vraćaju ovom pojmu, pokušavajući 
da ga revidiraju ili pak pledirajući za precizniju definiciju/upotrebu. Većina 
važnijih problematizacija i revizija ovog koncepta u poslednjim decenijama 
počiva na isticanju njegove naoko paradoksalne (rekuperacije) kartezijan-
ske logike i aporija do kojih ona vodi. Opšte je prihvaćeno da je „zaokret ka 
unutra” bio svojstven kanonskim autorima poput Džojsa, V. Vulf ili Doroti 
Ričardson [Dorothy Richardson], kojima je zajednička težnja ka subjektiv-
nom predstavljanju opazive i opažene stvarnosti (v. Herman 2011: 243), ka 
lociranju disperzivnih, fludnih, gotovo neosetnih uvida i utisaka prelomljenih 
kroz svest, lociranju iz koga pak proizlazi prepuštanje toku svesti koji bi do 
tančina, na najdelikatnije i istovremno najprodornije načine, predočio „sjajan 
oreol” percepcije jednog osobenog duha, nutrine bića. Međutim,

„premda je teško poreći da modernistički narativi u prvi plan ističu rad uma, u 
većoj meri i, naročito, na drugačiji način nego što se to činilo u ranijoj prozi [...], 
tumačenja tog isticanja čini se da dele dug prema jednoj osobenoj koncepciji uma 
– naime, tradicionalnom kartezijanskom dualizmu koji odeljuje unutrašnji duh 
od spoljnog sveta. Ideja ’ulaska’ u um (’svest’, prim. Z. S) [...] implicira postojanje 
procepa između unutarnjeg prostora uma i spoljašnjeg sveta” (Luyten 2019: 12–13).

Shodno ovim primedbama, neki recentniji istraživači i tumači moderniz-
ma predlažu da se pojam „zaokret ka unutra” ili značajno prekonfiguriše u 



263

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

skladu s nekartezijanskom, holističkom idejom sopstva i sveta, ili da se pak u 
potpunosti izbaci iz upotrebe. „Terminologija za kojom poseže Vulfova gradi 
se na kartezijanskom, dualističkom svetonazoru kojim se um distancira od 
spoljne realnosti, odvaja od nje kao platnom ili paravanom” (ibid.: 15), pri 
čemu se spritualno i materijalno suštinski razdvajaju. Prema tome, svest bi bila 
zaseban entitet, onaj koji treba otkriti kroz umetnost, što je ideja koja, prema 
mišljenju pojedinih prominentnijih autora koji se danas bave (kognitivnom) 
naratologijom, navodi na pogrešan trag:

„Dejvid Herman [...] tvrdi suprotno – da svesti u modernističkoj prozi ’istovremeno 
oblikuju i jesu oblikovane širim iskustvenim okružjima’ [...] Prema njemu, um u 
modernističkom narativu seže s onu stranu sopstva […] i stran mu je internalizam 
kartezijanskih kartografija kojima se raskida veza uma i spoljnog sveta. Herman 
se tako suprotstavlja opštem mestu u kritici prema kome je modernistička proza 
učestvovala u psihološkom zaokretu ka unutra i razvila nove strategije poniranja u 
psihološke dubine, te tvrdi, nasuprot tome, ’da modernistički narativi mogu i da se 
osvetle kroz i da nam pomognu da osvetlimo postkognitivistička poimanja uma kao 
neraskidivo utkanog u kontekste akcije i interakcije’” (Miguel-Alfonso 2020: 10).

U težnji da „zameni kontinuum unutrašnje-spoljašnje” drugačijim modelom 
(spoznaje), isti autor insistira na nerazulučivoj i „neminovnoj interakciji uma 
i tela”, ali onoj koja podrazumeva „labavu”, a ne „čvrstu spregu” ovih entiteta, 
jednog (nosioca) uma/svesti  i njenog/njegovog okruženja, „spregu koja je 
uvek prisutna, varirajući jedino u stepenu” (ibid.: 10–11). Darinka Stojanović 
u eseju „Novi” tvrdi:

„Ceo spoljni svet prolazi kroz prizmu naše duše. Onu sliku koju ta prizma ima, treba 
da nam da pesnik. To bi bio pravi izraz i pravo ogledalo njegove duše o svetu i širem 
i užem, i spoljnem i unutarnjem, – nenametnut nekim utvrđenim aksiomama. Taj 
izraz njegove duše u svoj istini njegovoga duha jeste ekspresija.

	 Izraziti do neverovatnih tančina život predmeta i bića, bivanja ostale i svoje 
prirode, znači biti veliki umetnik. Reč tančine, nijanse, svedoče bogatstvo i složenost 
svega što nas okružava, i bogastvo i složenost našeg bića – lavirint koji skriva i čovečji 
duh i čovečje telo. Prema tome, i akcija čovečjeg duha i izraz njegov višestruki su.

	 Nikad nije duh u jednom jednostavnom svome stanju. Ne postoji kao istina 
onaj sud koji se toliko puta čuje kako je u jednom biću samo tuga ili samo radost. 
To je samoobmana” (Стојановић 1922: 50; istakla Z. S.).

Zanimljivo je da Darinka Stojanović insistira na „lavirintu koji skriva i čo-
večji duh i čovečje telo” (istakla Z. S.). Uz to, premda na prvi pogled sledi 
kartezijansku dualističku paradigmu, tj. privileguje „prizmu duha/duše/



264

Zorana Simić

uma” kao „otvoren aparat za primanje utisaka spoljnog sveta”, ona naglašava 
da „nikada duh čovečji njih ne primi onakve kakvi odgovaraju pravoj stvar-
nosti. Uvek ima jedan deo unutrašnjih utisaka samoga duha koji ih menja”; 
ona, zapravo, spontano, na rubovima svoje argumentacije, otvara potencijal 
ne samo za holističku percepciju stvorenog-kao-stvarajućeg (dela), procesa i 
čina stvaranja, ili pak onoga koji stvara, već i za holističku percepciju čoveka, 
individue, kao ujedno telesnog i spiritualnog bića, čija se svest neprestano 
prožima s okruženjem i stupa u neraskidiv odnos s njime; autorka pritom 
sugeriše da granice tela i duha ultimativno nisu ni dokučive ni osvojive, da o 
pukim dualističkim kategorijama i njihovim jednostavnim i jednoznačnim 
transpozicijama ne može biti govora, te da je zapravo plauzibilnije razmišljati 
o izvesnoj sprezi tela i duha, ali i ja i okruženja.153

„Bilo bi nemoguće, a i ozbiljno ogrešenje o modernistički tekst, tvrditi da on 
razrešava svoje dualizme tako što jednome daje prednost nauštrb drugome. 
Umesto toga, tekst locira upravo modernistički momenat simultanosti, dualizma 
koji ne teži ni jedinstvenom dokidanju (jednog pojma nauštrb drugog) ni trećem 
transcendentnom pojmu, dijalektičkoj sintezi, već pre simultanosti koja, iz samog 
dualizma, zamišlja alternativu tom dualizmu [...] alternativu koja održava razliku 
dok osporava hijerarhiju” (nav. prema Miguel-Alfonso 2020: 12).

Kad postavlja ultimativni zahtev, ultimativno očekivanje pred svakog „velikog 
umetnika” – „izraziti do neverovatnih tančina život predmeta i bića, bivanja 
ostale i svoje prirode, znači biti veliki umetnik” – Darinka Stojanović pokazuje 
sklonost ka integraciji kako na estetičko-poetičkom i umetničkom nivou (ono 
što „nove” čini „velikim”, prema njenom sudu, identično je onom što umet-
nika uopšte čini „velikim”) tako i, načelno, na epistemološkom (spoznajnom 
kao uvek-već emocionalnom i obratno), odnosno na kognitivno-afektivnom. 
Nju zanima „slika opšte dinamike sveta u kojoj čas jedno bivanje čas drugo 
izbija na površinu. I na kraju ništa ne pobeđuje, ostaje sve, i opet neizbeživo 
večito kretanje” (Стојановић 1922: 61, istakla Z. S.).

„Uzmimo jedan slučaj.
	 Usled gubitka nekog milog bića, čiji je život tesno bio isprepletan sa našim 
životom, osetimo neizmeran bol. Nama se tada čini da u našem duhu ništa više 

153	  Up. „Ali, to znanje ne može se izolovati svodeći se na produkt jednog autorovog duha. 
Upisane u taj duh jesu i intuicije, ideje, emocije i vrednosne procene različitih vrsta. Um 
je esencijalno subjektivna konstrukcija, ali ne može se razumeti jedino iznutra. Istorijski i 
kulturni kontekst u kom se ljudi kreću neprestano modifikuje njihovu percepciju ’ekosiste-
ma’ koji oni nastanjuju. Narativ jedne ličnosti, bilo mentalni ili pisani, najčešće je izveštaj o 
simbiozi između njegovog ili njenog uma i sveta” (Miguel-Alfonso 2020: 5).



265

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

ne postoji sem toga bola. Nije tako. Nije tako čak ni u onom prvom momentu 
krajnjeg užasa. I u tom trenutku naše svesti postoje još i sve ostale pojave našega 
duha. Naravno, onaj bol dominira. Ostale su potisnute u pozadinu; neki put u 
logičnoj razmeri udaljene od glavnoga stanja svesti, a neki put zauzimaju mesto 
u potpunoj anarhiji. I eto smisao Novih, kao i starih, kao i svih velikih umetnika 
koji su umeli da daju istinskog izraza svoje duše, da svu složenost duhovnih po-
java obuhvate, da one delove naše svesti koji su u danom momentu u prikrajku 
ili one koji anarhično nastupaju prema dominirajućem stanju svesti, – nacrtaju” 
(Стојановић 1922: 50; istakla Z. S.).

U tom pogledu može se govoriti o pronicljivosti i čak epohalnosti ovog eseja – ne 
samo stoga što je u njemu britko anticipirana potonja jednovekovna recepcija 
odabranih autora, blagovremeno ukazano na osnovne tendencije modernizma 
i avangarde u jugoslovenskom kontekstu, već i stoga što u njemu nailazimo na 
zapanjujuće podudarnosti s programskim tekstovima koji se u istom periodu, u 
eri modernizma i avangarde, pišu u „centrima” književnog života u Evropi, ali 
i u teorijskim tekstovima koji na istom prostoru nastaju znatno kasnije. Možda 
ništa bolje ne svedoči o tome od narednog pasusa, pri čemu je dovoljno da reč 
„ekspresionizam”, koju Darinka Stojanović verovatno upotrebljava na tragu 
Stanislava Vinavera, zamenimo rečju „modernizam” ili „avangarda”:

„Dati istinito svu složenost duše, sve one pratioce koji u njoj prate glavnoga igrača, 
sve ono ruganje našem očajanju, ismevanje rođenoga bola, onu neobjašnjivu pri-
tajenu tugu za vreme najsrećnijeg trenutka, ono crno kad se gleda belo, onaj oganj 
kad se vidi voda, ono toplo kad se oseti hladno, one sporednosti, one beznačajnosti 
pored glavnoga i istaknutoga, onaj život najmanjega u nama i oko nas, kad osećamo 
najveće, ono obuhvatanje bezbroj dimenzija, onaj prostor koji nema granica.
Ima li tome granica?
Ima li za to pravila?
Nijedno pravilo, nijedna granica, sem one kad nam se potkrade sa usana: lepo je, 
biva, postoji.
Ekpresionizam odgovara stvarnosti. Njegova je budućnost” (Стојановић 1922: 51, 
istakla Z. S.).

Ipak, kako primećuje Ana Kolarić, ovaj prilog Darinke Stojanović upadljiv je 
i utoliko što u njemu izostaje uvažavanje, prikazivanje, pa čak i puko detek-
tovanje modernističke i avangardne književnosti koju su pisale žene. S jedne 
strane, Ana Kolarić moguće objašnjenje pronalazi u „maskulinoj prirodi 
modernizma” uopšte. „Maskulina priroda modernizma može se dovesti u 
vezu sa dva važna elementa doba modernosti i modernističke poetike: isku-
stvom I svetskog rata i iskustvom života u gradu” (Kolarić 2021: 180). S druge 



266

Zorana Simić

strane, ona ističe da je neobično što Darinka Stojanović ne uvrštava žene u 
čitav niz autora koje spominje i provizorno deli u tri kategorije, imajući u 
vidu da su se u isto to vreme književnice intenzivno promovisale i kritički 
razmatrale u Ženskom pokretu (ibid.). Potencijalne razloge za to Ana Kolarić 
locira na sledeći način:

„Možda se radilo o interiorizaciji dominantnih ideja o književnoj vrednosti i tra-
diciji, koja se odrazila i na shvatanje promene književne konvencije koju su doneli 
’novi’. Moguće je da je odatle proizašao čin svojevrsne samogetoizacije, kojim se 
unapred izvršila podela na ’književnost’ i ’žensku književnost’. Sva je prilika da su i 
domaći modernisti i avangardisti sa pozicije moći često ’isključivali’ žene (urednice 
i autorke). Dominantno patrijarhalni i konzervativni kontekst išao im je naruku” 
(Kolarić 2021: 183).

Kako je već sugerisano u poglavlju o Paulini Lebl Albali, i njena kritičarska 
delatnost može se dovesti u vezu sa „svojevrsnom samogetoizacijom”, a, kako 
će se ubrzo pokazati, ista tendencija primetna je u publicističkom delovanju 
jedne druge urednice Ženskog pokreta, Mileve Milojević. Utoliko je uputno 
usvojiti uopštenu primedbu Ane Kolarić, tj. razmišljati o tome šta je sve, 
zašto i kako dovelo do mehanizama ovakve potencijalne samogetoizacije. 
S jedne strane, „feminofilni časopisi”, kako je već pokazano, podržavali su 
autorstvo žena – na primer, časopis Misao (v. Милинковић 2022). Drugim 
rečima, njihovo uredništvo imalo je senzibilitet za raznolike književne pri-
loge autorki, iako su se na nominalnim uredničkim pozicijama pak nalazili 
muškarci. To znači da urednici s pozicije moći nisu nužno uvek isključivali 
žene kao autorke, ali iznova se postavlja pitanje da li su ih i iz kojih razloga 
isključivali u (potencijalnom) svojstvu urednica. Takva konstelacija mogla bi 
delimično da objasni činjenicu da su žene koje su u Kraljevini SHS/Jugoslaviji 
uređivale periodiku – a pritom se, što je neretko bio slučaj, bavile i književ-
nošću – u svojoj uredničkoj i publicističkoj praksi prioritet davale rešavanju 
ženskog pitanja, a tek u drugom koraku, eventualno, i samoj književnosti, čak 
i kada je ona bila njihova primarna vokacija. Ukoliko su, naime, percipirale 
ključne uredničke i autorske figure epohe kao nedovoljno senzibilisane za 
žensko pitanje u njegovim raznim varijantama, nije neosnovano pretpostaviti 
da su smatrale kako one same imaju obavezu da čitalačku javnost najpre za-
interesuju za feminizam. Oprez na koji poziva Kolarić opravdan je, a njenu 
hipotezu da su, za razliku od pojedinih urednika „feminofilnih” časopisa, 
sami autori, modernisti i avangardisti (koji su pak neretko bili i urednici 
pojedinih, najčešće kratkovečnijih književnih listova) zaobilazili ili previđali 
svoje koleginice, autorke – bilo svesno ili ne – u budućnosti bi svakako vredelo 



267

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

pažljivije razmotriti.154 U svakom slučaju, esej „Novi” Darinke Stojanović 
ostaje zanimljiv i važan predmet analize: delimično utoliko što svedoči o 
kritičarskoj ažurnosti svojstvenoj prilozima u neknjiževnom časopisu kakav 
je bio Ženski pokret, a delimično i stoga što memoriše „čin samogetoizacije” 
i „interiorizaciju dominantnih ideja o književnoj vrednosti i tradiciji”, koja 
očigledno nije zaobišla ni ovaj časopis.

4.7. „Ja neću to. Ja hoću da stvaram vizije, dragi!”:  
Mileva Milojević (1885–1971)

Mileva (B.) Milojević (Bijeljina, 6. 9. 1885 – Beograd, 5. 5. 1971) bila 
je urednica časopisa Ženski pokret u periodu od 1921. (počevši od br. 6) 
do 1924. godine (zaključno s br. 5/6).155 Nasledivši Katarinu Bogdanović 
na poziciji nominalne urednice časopisa, Mileva Milojević istovremeno je 
obavljala funkciju predsednice udruženja koje je ovaj časopis i osnovalo. 
Kako se navodi na stranicama Ženskog pokreta, a u okviru izveštaja o radu 
istoimene organizacije, Milojević je bila njena predsednica u više (najmanje 
dva) navrata. Prvi put, njen mandat okončao se kada i vršenje uredničke 
funkcije, a to je koincidiralo sa spomenutim ujedinjenjem jugoslovenskih 
udruženja u jedinstveni savez, budući da je 1923. godine osnovana Femini-
stička alijansa: „Na vanrednom sastanku Feminističke alijanse održanom u 
Sarajevu 3. juna 1924. godine dala je ostavku predsednica Mileva Milojević, 
a izabrana je nova predsednica Alojzija Štebi” (Пољак, Иванова 2019: 110). 
Dve godine kasnije, 1926, kada će se ova masovna organizacija pretvoriti u 
Alijansu ženskih pokreta, Mileva Milojević postaje predsednica beogradskog 
sektora (Ženski pokret 1/2, 1926), premda ne i urednica časopisa – časopis je, 
nakon njenog angažmana, od 1924. do 1927. godine uređivala Vera Jovanović, 
a potom, do samog prestanka izlaženja, dvojac koji su činile pomenuta Alojzija 
Štebi i Darinka Stojanović. U tom svojstvu Mileva Milojević poslednji put se 
spominje 1927. godine, u izveštaju iz Škole Internacionalne lige žena za mir 
i slobodu: u školi je bila Mileva Milojević, predsednica Ženskog pokreta u 

154	  Eklatantan primer koji govori tome u prilog jeste slučaj Selene Dukić, jedne od najtalen-
tovanijih, najznačajnijih, najsvestranijih autorki (u doba modernizma i avangarde) u srpskoj 
i jugoslovenskoj kulturi, čiji je izuzetan književni doprinos sve donedavno ostao nepoznat, 
a njena ključna dela neobjavljena, iako je ona bila bliska avangardnim krugovima i nekim 
od uticajnijih književnih i književnokritičkih figura – uključujući, na primer, Milana Bog-
danovića, Miroslava Krležu i nadrealiste – tokom tridesetih godina 20. veka. V. Дукић 2022; 
Simić 2024.
155	  Ovaj segment rada, u kraćem i modifikovanom obliku, već je publikovan; v. Simić 2021.



268

Zorana Simić

Beogradu, koja je poslala izveštaj (v. Ženski pokret 18, 1927: 3–4). Naredne, 
1928. godine, koliko je zasad poznato, Mileva Milojević se poslednji put ogla-
sila kao autorka u časopisu Ženski pokret, tekstom „Dr Ksenija Atanasijević: 
prva žena profesor Univerziteta” (Ženski pokret 8, 1928; v. Lončarević 2021).

Pouzdane podatke o životu i radu Mileve Milojević incijalno je prikupio 
i rekonstruisao istraživač Đorđe Perić. U razgovoru s njim, saznala sam da je 
do tih podataka došao 1980-ih godina, na preporuku i inicijativu Božidara 
Kovačevića, ne samo konsultujući časopisnu i drugu istoriografsku građu već 
i vodeći intervjue i pisanu korespondenciju s članovima porodice – na prvom 
mestu s već spominjanom Vukosavom Milojević, rođenom sestrom Milevinog 
supruga Borivoja, a potom i sa sinom Mileve i Borivoja, istaknutim fizičarom 
i akademikom Aleksandrom Milojevićem.156 Rezultate svog istraživanja Đorđe 
Perić je sumirao u sažetoj biobibliografskoj belešci o Milevi Milojević objavljenoj 
u Leksikonu pisaca Jugoslavije, u izdanju Matice srpske (tom 4; v. Perić 1997). 
Kako je u međuvremenu došlo do kraha SFRJ, a tako i promena u istraživačkim 
i izdavačkim politikama Matice srpske, ime Mileve Milojević iznova se pojavilo 
u šestom tomu Srpskog biografskog rečnika. Ovoga puta, belešku o Milevi Mi-
lojević potpisala je saradnica Matice Srpske Dobrila Martinov (v. Мартинов 
2014). Međutim, u tom prilogu ponovljeni su uvidi do kojih je došao Perić, iako 
to ničim nije naznačeno. Posledično, potonji istraživači i autori referisali su na 
rezultate Đorđa Perića i ne znajući da to čine (npr. Belić 2016; v. Kolarić 2021). 
Puna biografska beleška koju je on sastavio obaveštava nas da Mileva Milojević

„potiče iz trgovačke porodice, od oca Riste Subotića i majke Stoje. Osnovnu školu 
učila u Bijeljini, učiteljsku školu (1903–1907) u Beogradu. Učiteljica u Bijeljini 
(1908–1911). Posle udadbe za profesora univerziteta Borivoja Ž. Milojevića nije bila 
u službi i do smrti živela u Beogradu. Deca: Aleksandar, prof. univ.; Jovan, Nada; 
Zaga i Živojin, pesnik. Govorila francuski, nemački; služila se ruskim. Boravila u 
Berlinu (1911–1912) i u Parizu (1925). Saurednica i saradnica časopisa Ženski pokret 
(1920–1927). Jedna od saradnica knjige Pravo glasa za žene (Beograd 1921). Prvi 

156	  Borivoje Ž. Milojević (1885–1967) bio je jedan od asistenata Jovana Cvijića, vrlo ugledan 
i ažuran geograf, gimnazijski i univerzitetski profesor u međuratnoj Jugoslaviji, a kasnije i 
redovni član SANU. Usavršavao se u Nemačkoj, u Berlinu i Haleu, a potom, uz Cvijićevu 
podršku, i u Lozani, Bernu i Frajburgu. Pretežno se bavio antropologijom i geomorfologijom 
i u ovim oblastima imao je status „svetskog eksperta”. Učestovovao je u Prvom svetskom ratu. 
Jedan je od osnivača (1910) Srpskog geografskog društva. Bio je učesnik svetskih mirovnih 
konferencija i posle Prvog i posle Drugog svetskog rata. Intenzivno je sprovodio naučna 
istraživanja i zarad njih često putovao širom sveta (v. Видић 2014; v. i Duančić 2023). Alek-
sandar Milojević (1912–1986), jedan od sinova Borivoja i Mileve Milojević, takođe je bio 
vrlo ugledan naučnik, pre svega u oblasti nuklearne fizike, redovni profesor Univerziteta 
u Beogradu, kao i učesnik NOR i nosilac partizanske spomenice. Bio je u zarobljeništvu u 
Nemačkoj. Vršio je čitav niz značajnih javnih funkcija (v. Stanojčić 1970: 661–662).



269

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

obimniji pregled jugoslovenske ženske književnosti, umetnosti i kulture, Naše žene, 
objavila u Jubilarnom zborniku života i rada SHS (1. XII 1918–1828), II (Beograd 
1929). Član Mlade Bosne i Društva za prosvećivanje žene i zaštitu njenih prava 
(1919)” (Perić 1997: 442).

Osim toga, Đorđe Perić razrešio je i pseudonim Mileve B. Milojević – Nada 
Jovanović – a uz pomoć Vukosave Milojević, koja mu je u prepisci ukazala 
na to da je Mileva Milojević posegla za ovim pseudonimom nakon prerane 
smrti svoje dvoje dece, Nade i Jovana. Nada Jovanović ime je koje je, za razliku 
od imena Mileva Subotić/Milojević, dosad bilo relativno frekventno u ovda
šnjim ginokritičkim inicijativama i rekonstrukcijama ženskog međuratnog 
feminizma, autorstva i periodike. Preciznije, o prevodilačkom, kritičarskom 
i pesničkom doprinosu Nade Jovanović, autorke čije se ime kontinuirano 
sreće u časopisu Ženski pokret tokom urednikovanja Mileve Milojević, pisale 
su opsežno Jelena Milinković i Žarka Svirčev (v. Милинковић 2016, 2022; 
Свирчев 2018). Ipak, budući da je fokus ovih istraživačica primarno bio na 
interpretaciji književnog i književnokritičkog opusa, strogo shvaćenih tek-
stova nepoznate autorke pod imenom Nada Jovanović, odnosno na njenoj 
prevodilačkoj aktivnosti, a ne i na figurama urednica časopisa Ženski pokret 
i njihovim partikularnim uredničkim doprinosima (kao ovde), priča o dvoj-
nom identitetu Mileve B. Milojević(a) / Nade Jovanović još je neispričana u 
punom opsegu. Ona, između ostalog, odlično svedoči kako o značaju studija 
periodike u kontekstu proučavanja književnosti i kulture tako i o značaju 
razmatranja uredničkog pitanja uopšte – o velikom istraživačkom potencijalu 
inherentnom rekonstrukcijama biobibliografija urednica štampe, njihovih 
življenih iskustava i složenih, palimsestnih strategija autorstva, koje se pak 
formiraju u raznim i ponekad teško razlučivim doticajima privatnog i javnog.

U pitanju je, dakle, priča o učiteljici, publicistkinji, književnici, kritičarki, 
prevoditeljki i aktivistkinji za prava žena o kojoj su sačuvani vrlo oskudni i 
nepotpuni podaci uprkos tome što je, kako sasvim uzgredno svedoči Paulina 
Lebl Albala, reč o „poznatoj feministkinji” u međuratnom razdoblju (Lebl 
Albala 2005: 63, istakla Z. S.). Istovremeno, kako se već pokazalo u poglavlju 
„Ko je bila Milica Dedijer?”, o bliskoj prijateljici stalne vlasnice lista Milice 
Dedijer, mladobosanki,157 kao i o urednici koja je u horizont Ženskog pokre-

157	  Do ovog podatka Đorđe Perić je, prema sopstvenom svedočenju, došao u razgovoru s 
Milevinim sinom Aleksandrom Milojevićem. Nažalost, od njega nije dobio bilo kakav dokaz 
u prilog tvrdnji da je Mileva Milojević, rođ. Subotić, bila članica Mlade bosne, niti potpunije 
informacije o tome. Taj segment njene biografije vredelo bi rekonstruisati u budućnosti, 
ukoliko izvori dopuste.



270

Zorana Simić

ta, tokom trogodišnjeg angažmana na poziciji nominalne glavne urednice i 
višegodišnje autorske saradnje, uz simultano zauzimanje visokih pozicija u 
hijerarhiji istoimenog udruženja, unela značajne intervencije koje se ne mogu 
temeljno sagledati bez uvažavanja naizgled efemerne informacije o razrešenju 
njenog pseudonima. Tim je pseudonimom potpisana ne samo knjiga prozaida 
U život vizija čija je moć istina (Beograd: Štamparija Davidović 1924), deli-
mično sukcesivno objavljivana i u Ženskom pokretu, već i drugi književnokri-
tički, esejistički i književni prilozi i prevodi u ovom feminističkom glasilu. 
Na osnovu dosadašnjih istraživanja čini se da je stvaralački vrhunac Mileve 
Milojević gotovo u potpunosti korespondirao s periodom njene saradnje, a 
osobito uređivanja, u časopisu Ženski pokret, okončanim 1927/28. godine, te 
da se njen celokupni javni angažman u prestonici Kraljevine SHS/Jugoslavije 
tom saradnjom gotovo iscrpljuje.

Priča o Milevi (B.) Milojević(a) / Nadi Jovanović jeste priča o dvojnom 
autorskom, ali i rodnom identitetu, o dva oblika ženske emancipacije janu-
sovski oličenim u jednoj osobi. S jedne strane, kao „porodična žena” (što u 
tom trenutku mnoge od njenih saradnica, uključujući i Katarinu Bogdanović, 
nisu) – majka čak petoro odnosno troje dece (kako je već naznačeno, Jovan 
i Nada su preminuli) i supruga veoma uglednog geografa i univerzitetskog 
profesora, asistenta i naslednika samog Jovana Cvijića, Borivoja Ž. Milojevića 
– ona je očigledno morala da se trudi da u javnosti ne prekorači granice pri-
stojnosti i doličnosti uspostavljane patrijarhalnom logikom, da u sebi zadrži 
i vilu domaćeg ognjišta, kao i da je obazrivo uskladi sa svojim feminističkim 
delovanjem. U isto vreme, međutim, upravo njeno iskustvo majčinstva i 
bračnog života moglo je znatno da doprinese svesrdnom zalaganju Mileve 
Milojević za uvažavanje kućnog, nevidljivog rada žena, te njenom poistoveći-
vanju značaja državnog, vojničkog angažmana i uloge koju domaćice i majke 
obavljaju negujući podmladak države. Ovi argumenti tzv. relacionog femini
zma, s fokusom na problemu i metaforama materinstva, i inače vrlo prisutni 
u međuratnom periodu, uočljivi su, pre svega, u prilogu Mileve Milojević u 
okviru pomenutog separata Pravo glasa za žene, potom u opsežnom tekstu/
predavanju „Jedan moral za ljude i žene”, kao i u vrlo zanimljivom javnom 
govoru koji je Mileva Milojević održala „u ime građanki” i domaćica (Женски 
покрет 5, 1926), ukazujući na propuste u sprovođenju gradskih politika od 
strane prestoničkih vlasti, naročito s obzirom na neadekvatnu zaštitu životne 
sredine, te zdravstveno ugrožavajuće pojave poput aerozagađenja.

Pripadnost suprugu – kako je tada i bilo uobičajeno – ova autorka 
povremeno je isticala već pri navođenju svog imena i prezimena (Mileva B. 



271

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Milojevića), kojima je bio potpisan kako njen urednički i predsednički anga-
žman tako i nekoliko tekstova u Ženskom pokretu: pokoji prikaz (uglavnom 
stručne) literature, statistički ili narativni izveštaj (o prostituciji ili feministi
čkim kongresima), te nekolicina dužih eseja. Među ovim prilozima svakako se 
ističe esejistički uobličen transkript predavanja „Jedan moral za ljude i žene”, 
koji je izazvao veliku pažnju tadašnje intelektualne javnosti i niz polemičkih 
reakcija, a o kom se u naučnim radovima pisalo i u skorije vreme (v. npr. 
Rajković 2021; Svirčev 2021; Todorić Milićević 2021).158 I samo predavanje, 
koje je Mileva Milojević održala u više navrata, zapravo je bilo nedvosmislena 
reakcija na difamacije koje je na račun aktivistkinja okupljenih oko Ženskog 
pokreta izneo tadašnji načelnik Ministarstva vera, prota Miloš Anđelković, 
svodljive na karakterističnu apokaliptičnu predstavu o ženskoj emancipaciji 
kao uzroku i garantu neumitnog srljanja čovečanstva u propast. Autorka se 
u ovoj prilici obračunava s neuralgičnom tačkom patrijarhata koja je i pred-
stavljala privilegovani fokus uredničke politike tokom prvih nekoliko godina 
izlaženja Ženskog pokreta i nje kao urednice glasila – s fenomenom tzv. dvo-
strukog (seksualnog) morala. Mileva Milojević pritom taktički zasniva svoju 
argumentaciju na samoj hrišćanskoj doktrini, tj. pozivajući se na Hristove reči 
o oproštaju preljube: „Hristov moral, do sada najveći veli: Ne čini preljube 
[…] Znači da je muškarac nasilno prisvojio to pravo i sa gledišta prirode i 
sa gledišta najvišeg morala. […] Mi žene tako pravo nećemo! Nego hoćemo 
da se i kod muškaraca ukine” (Ženski pokret 9/10, 1921: 278).159

U svom izlaganju, vodeći se ciljem da se manje ili više posredno obračuna 
sa sekundarnim problemima koji proishode iz ovog primarnog, tj. iz svepri-
sutnog „dvostrukog morala” – problemom prostitucije, veneričnih bolesti, 
zakonskog regulisanja stupanja u bračne zajednice i dr. – Mileva Milojević 
pokazuje upadljivu retorsku i diplomatsku veštinu. S manje intelektualizma 
158	  Neke od njih objavljene su i u samom Ženskom pokretu: tekst „Uzrok moralne nejednakosti 
između ljudi i žena: povodom članka Jedan moral za ljude i žene” autora Ivana Mitkovića 
(br. 9/10, 1921), te „O problemu prostitucije” Alojzije Štebi (br. 1/2, 1922).
159	  „Stavovi u vezi sa seksualnošću žene Miloša Anđelkovića i Mileve B. Milojević se 
preklapaju u jednoj tački, koja u slučaju ovih autora nije osvetljena u svom revolucionarnom 
potencijalu – ženi se priznaje aktivan seksualni nagon i energija. Priznajući ženin seksualni 
nagon, prota, paradoksalno, ukida stereotip o ženskoj seksualnoj pasivnosti i inferiornosti u 
odnosu na muškarca. Međutim, prota poseže za drugom stereotipnom i esencijalizovanom 
predstavom o ženi – žena je vođena strastima i iracionalnošću i stoga nemoćna da kontroliše 
svoju seksualnost (stoga joj, protinom logikom, ne treba dati ni politička i građanska prava). 
Mileva B. Milojević osporava ovu potonju protinu tvrdnju – moderne žene su sposobne da 
se kontrolišu i racionalno upravljaju svojim nagonima sa ciljem ostvarenja bračne stabilnosti 
kao jedinog legitimnog okvira muške i ženske intimnosti i radi ostvarenja ključne ženske 
uloge, majčinstva” (Svirčev 2021: 152).



272

Zorana Simić

i unekoliko skromnijom erudicijom,160 kada je reč o agitaciji za prava žena, 
svojim retorskim zahvatom ona u praksi postiže slične, ako ne i značajnije 
rezultate u odnosu na svoje saborkinje. O tome, između ostalog, svedoči 
beleška napisana upravo povodom pomenutog predavanja, koju potpisuje 
feministkinja Mileva Petrović, smatrajući angažman svoje mlađe imenjakinje 
veoma korisnim i delotvornim, a njene retorske i prosvetiteljske sposobno-
sti – koje se kriju iza „slabunjave i blede pojave” – izuzetnim, zaključujući:

„[A]ko se nađe žena, jake inteligencije i svetle savesti, nežna srca, borbene prirode, 
bez lične sujete, žena koja duboko oseća nepravdu, učinjenu svima ženama i ljudi-
ma, ako ima govorničkoga dara, ona rešavajući problem socijalni, ili problem duše, 
ne stupa pred publiku zaobilaznim putem i silom Autoriteta današnjih i starih, već 
svom silinom uvređene duše iznosi na svetlost istinu koju ona jasno vidi, a publika 
nazire” (Ženski pokret 6, 1921: 197, istakla Z. S.).161

Koristeći simultano neskriveni, zvanični identitet, zasnovan na muževljevom, 
i onaj tajni, samostalni, fiktivni, natkriljen pseudonimom Nada Jovanović, 
Mileva Milojević zadavala je dvostruki udarac patrijarhatu. Kao pesnikinja, 
prepuštajući se slobodi koju sa sobom nosi kako sama priroda fikcije tako i 
pseudonim, činila je to na znatno rasterećeniji, nesputaniji, direktniji i radi-
kalniji način. Kao što je, premda u načelno negativno intoniranom prikazu, 
blagovremeno primetila Milica Kostić Selem, jedna od beskompromisnijih i 
pronicljivijih kritičarki i kritičara u čitavoj srpskoj i jugoslovenskoj kulturi, ali i 
talentovana pesnikinja i prozaistkinja (v. Костић Селем 2013), tada vrlo aktivna 
saradnica, a potencijalno i kourednica književne rubrike Ženskog pokreta,162 
posebno značajna u ovim „slobodnim feminističkim sastavima – pesmama”/ 
160	  Sudeći prema dostupnim podacima, za razliku od svoje prethodnice Katarine Bogdanović 
ili nekih drugih saradnica, Mileva Milojević nakon završene Više ženske škole nije stekla 
univerzitetsko obrazovanje, a za razliku od većine njih ni bogato radno iskustvo u prosveti 
niti kontinuirano učešće u kulturnoj javnosti izvan domena feminističkog angažmana.
161	  Sličan dojam o Milevi Milojević i fascinaciju njenom (govorničkom) harizmom imala je i 
Paulina Lebl Albala, što se upadljivo razlikovalo od utiska koji je na nju ostavljala prva urednica 
Ženskog pokreta, Katarina Bogdanović: „Da ne bih izostala za svojim drugaricama, ja sam od-
mah izabrala ideal među starijim devojčicama, drugaricama moje sestre Ruže. To je bila Mileva 
Subotić, docnije poznata feministkinja, Mileva Milojević, koja je bila u celoj školi najistaknutija 
sa svoje izvrsne dikcije i s redovnoga deklamovanja o Sv. Savi na školskim koncertima. Mileva je 
doista plenila i bojom svoga glasa, dubokom i zvučnom, i majstorskim prelivima svakog sloga 
napose, uvek u skladu sa značenjem reči, a još više oduhovljenim izrazom svoga lica, dok je 
čelo kao bilo obasjano nekom svetlošću, pravim oreolom” (Lebl Albala 2005: 63).
162	  Na doprinos Milice Kostić Selem ukazala je Žarka Svirčev (v. Свирчев 2018: 219). I sama 
Milica Kostić Selem bila je u to vreme bliska prijateljica vlasnice Ženskog pokreta Milice Dedijer. 
Do tog podatka došla sam čitajući memoare Vladimira Dedijera. On opisuje „tetka Milicu” kao 
„pesnikinju ogromnih, nasmejanih očiju”, „vrlo blagu” i prijatnu osobu (Dedijer 1961: 108–109).



273

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

prozaidama jeste tematizacija braka (pri čemu se ističe motiv bračne grobnice, 
predstava o braku kao ropstvu) i „slobodne ljubavi, ravnopravnosti odnosa 
žene prema muškarcu” (v. Kostić Selem 1924). Ova tematska okosnica prožeta 
je za žensku književnu tradiciju karakterističnim, a u ginokritičkoj prizmi 
uzornim simbolima (devojačke) sobe, ogledala i prozora, bogata erotskim 
nabojem koji izvire iz floralne metaforike, sugestivnih pejzaža uronjenih u 
vodene površine, te prizora plutajućeg, nagog, samodovoljnog ženskog tela:

Ležim u položaju ribe kad pliva,
na ostrvu malo većem no što sam sama.
More blagim talasima ljuška moje
ostrvo. Noć je. Mesečina. Po moru
bezbroj najlepših boja. […]
U tom trenutku poznah tvoj glas. 
Zoveš me. Osvrnem se. Ugledam prljavu
primorsku obalu. Trule narandže i limunovi
po tlu. Ti čekaš. U ruci ti
ostriga i parče hleba. 
Čekaj još malo! – I brzo, sluteći,
pogledam nebu. Nestalo meseca, naoblačilo se.
Sevnu, zagrme, moje se ostrvo
silno zaljulja.

U kontekstu celine knjige prozaida U život vizija čija je moć istina (v. Jova-
nović 1924), užitak ženskog subjekta uspostavlja se kao nepomirljiv s malo-
građanskim brakom, tj. brakom koji nije zasnovan na uzajamnoj ljubavi dve 
samostalne, celovite ličnosti. I upravo je ovakav motivsko-tematski kompleks 
– osnovano je pretpostaviti – i predstavljao ključni razlog doslednog posezanja 
i ugledne i udate urednice Ženskog pokreta za pseudonimom:

Šta tražim ja po ovome groblju kad 
nisam nikoga izgubila?
Ko mi to nameće tako čudne misli
i kao sugerirana da ih naglas govorim?
„Grob moga života – to je naš brak.
Skupocen spomenik na njemu – to smo
ti i ja. Redak grob u masi istih
grobova, ali grob ostaje grob”.

***



274

Zorana Simić

Ja nisam kriva što ne mogu da se 
uspavam bajkom bračnoga života. Ne
zovi me, dragi! Slika velikoga groblja
stalno me prati.

/

Ja se trzam. Ja neću to. Ja hoću da
stvaram vizije, dragi!

Kako je već naznačeno, o osobenostima književnih i književnokritičkih 
priloga u časopisu Ženski pokret u načelu, pa tako i doprinosu autorke koja 
se oglašavala pod pseudonimom Nada Jovanović i razlozima njegove sub-
verzivnosti, pisale su Jelena Milinković i Žarka Svirčev, prilazeći mu kako iz 
šire književnoistorijske perspektive tako i metodom pomnog feminističkog i, 
uže, ginokritičkog čitanja. One su se, između ostalog, usredsredile na raslo-
jenost ženskog (devojačkog i supružanskog) subjekta u knjizi U život vizija 
čija je moć istina, tekstu čija se dramatičnost zasniva na agonu, koliziji, te na 
pokušaju pomirenja, sinteze (između) književnog i bračnog poziva.

Takav pristup doima se ne samo vrlo plodotvornim već i nužnim, do-
datno i stoga što je kontekst u kome se kontinuirano pojavljuje pesnikinja 
Nada Jovanović, barem pre 1924. godine, kada objavljuje knjigu prozaida – a 
važno je imati u vidu da precizan datum njenog nastanka ne možemo pak da 
rekonstruišemo – presudno i ekskluzivno obeležen uredničkom politikom 
časopisa Ženski pokret. U granicama te politike, iako je njihov značaj posredno 
bio trajno prepoznat, jedino tokom perioda u kome časopis uređuje upravo 
Mileva Milojević, nakon odlaska Katarine Bogdanović, a pre nego što su 
uredničku poziciju preuzele Vera Jovanović, a zatim i Darinka Stojanović i 
Alojzija Štebi, književni i književnokritički prilozi zauzimali su i kvalitativno 
i kvantitativno upadljivo značajan položaj. Kako je već sugerisano, u Ženskom 
pokretu, u celini i sve vreme, „književna praksa shvatana (je) kao jedan od 
načina borbe za ženska prava” i dosledno je isticana „vaspitna i edukativna 
uloga (književnosti), što je uostalom bila njena tradicionalna funkcija u femi-
nističkim tendencijama i organizacijama u Srbiji” (Милинковић 2016: 118, 
121). Ipak, tokom urednikovanja Mileve Milojević, i njene saradnje s Milicom 
Kostić Selem, didaktička funkcija književnosti umnogome je prevladana i 
modifikovana istančanijim uredničkim, književnim i prevodilačkim senzibili-
tetom, afinitetima i selekcijom. Uz to, upravo tada dolazi i do najintenzivnijeg 
ukrštanja feminističkih ideologema („nove žene”) i intimističkog diskursa 
brojnih pesnikinja i prozaistkinja na stranicama ovog časopisa; prema sudu 



275

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Jelene Milinković i Žarke Svirčev, upravo ove tendencije, između ostalog, 
predstavljaju okosnicu modernističke i avangardne književnosti koju pišu 
žene u međuratnoj Jugoslaviji (v. Милинковић 2016, 2022; Свирчев 2018).

Iako bi se isprva moglo pretpostaviti da je reč o korpusu od male ili 
sasvim beznačajne književne i književnoistorijske vrednosti, sama zbirka U 
život vizija…, kao i njena pomna čitanja, dokazuju suprotno, premda reč sva-
kako nije o prvorazrednom književnom tekstu. S jedne strane, i za književni 
i za književnokritički horizont Nade Jovanović jesu karakteristični okoštali 
recidivi sentimentalističke tradicije, stopljeni s izraženom retoričkom afek-
tivnošću i patetično-eksklamatorskim izlivima, uočljivi, uostalom, i u drugim 
književnim prilozima objavljivanim u Ženskom pokretu početkom dvadesetih 
godina, kao i u agitacijskom i esejističkom diskursu same Mileve (B.) Milo-
jević(a). Sama po sebi, to nije bila neobična ili nerazumljiva pojava ni kada 
je reč o njenim brojnim savremenicama koje se nisu oglašavale u časopisu 
Ženski pokret, već u ostalim listovima toga doba. Kako se može pretpostaviti  
iz naknadne ginokritičke vizure, njih je neretko povezivala manje ili više 
osvešćena ideja o zajedničkoj pripadnosti potkulturi (up. Šouvolter 1996), o 
odsustvu sopstvenog uporišta kako u književnoj tradiciji tako i u aktuelnim 
i dominantnim tendencijama jugoslovenskog književnog polja u prvim de-
cenijama dvadesetog veka. Međutim, s druge strane, svojim (nehotičnim?) 
formalnim parodiranjem istog tog diskursa, najtransparentnijim u idiosin-
kratičnoj upotrebi apostrofe, fragmentarnom strukturom triptiha poetskih 
podcelina koje skupa figuriraju ne samo kao uzorit primer dijalektičkog hoda 
već i kao avangardni pseudo-Bildungsroman, te semantičkim izmeštanjem 
posustajućih sentimentalističkih i intimističkih toposa i prosedea u eman-
cipatorski narativ o postajanju novom ženom, spremnom da prihvati svoju 
seksualnost i uskladi je s odnosom s voljenim muškarcem/suprugom, ne 
pristajući ujedno na odustajanje od individuacije, Nada Jovanović (odnosno 
Mileva Milojević) u književno polje svoje epohe interveniše na istovremeno 
veoma inventivan, zanimljiv i paradigmatičan način.

„Implicitni sagovornici teksta U život vizija čija je moć istina jesu i muškarci i 
žene, društvo u celini, s tim da su različite poruke upućene različitim grupama. U 
raslojavanju apostrofirane instance prepoznaje se avangardna polemička retorika 
osporavanja dominantnih društvenih vrednosti oličenih u tradicionalnoj insti-
tuciji braka. Muškarac i kolektiv sa kojima naratorka uspostavlja komunikaciju, 
odsutno biće ili predmet koji evocira tradicionalno apostrofa, njihovo je nasilno 
uplitanje u razgovor, odnosno iniciranje razgovora nemislivog u patrijarhalnom 
svetu” (Свирчев 2018: 242).



276

Zorana Simić

Feminističke strategije i preokupacije karakteristične za književni izraz 
Mileve Milojević prisutne su i u drugim prilikama kada se ova autorka 
koristi pseudonimom, na primer – u čitanju Ibzenove Lutkine kuće, koje 
predstavlja apel za ispravljanje interpretativne nepravde učinjene prema ovoj 
drami, a posredno i ženama, i u kom se žustro iznosi apologija Norinog 
lika, zasnovana na saosećajnoj poziciji kritičarske instance, uz zaključak da 
„većega feministe nisu imale žene u muškarcu od Ibzena” (Ženski pokret 7/8, 
1921: 266). Osim toga, vredi spomenuti i prevod svojevremeno popularne 
knjige Jedna za mnoge: iz dnevnika jedne devojke (Eine für Viele: aus dem 
Tagebuche eines Mädchens) autorke Beti Kurt, objavljene takođe pod pse-
udonimom (Vera), koja je početkom dvadesetog veka u Nemačkoj, poput 
preteče – Geteovih Jada mladog Vertera, čijim se modernim ženskim panda-
nom i može smatrati, izazvala lavinu epigonskih tekstova. On je sukcesivno, 
u devet delova, objavljivan u Ženskom pokretu, počevši od broja 7/8 (1922). 
Jelena Milinković, baveći se podrobno ovim prevedenim tekstom, ističe da 
se kao njegova „centralna ideja može uzeti stanovište Aleksandre Kolontaj 
da je jedna od najoštrijih karakteristika nove junakinje pobuna protiv jed-
nostranog seksualnog morala” (Милинковић 2016: 129). Oslanjajući se na 
još jedno njeno zapažanje, da junakinja kratkog romana Jedna za mnoge „u 
jednom od svojih dnevničkih zapisa ističe da je seksualna etika uporišna 
tačka na kojoj se mora zasnivati promena društvenog stanja” (ibid.: 131),163 
možemo se osvrnuti i na prevoditeljku i  primetiti da je ona s Verom, osim 
književnog senzibiliteta, u svom javnom angažmanu delila i ideju-vodilju. 
Uporedno čitanje ovog prevoda i teksta „Jedan moral za ljude i žene”, po-
kazuje, naime, da je reč o istovetnim ideološkim obzorjima prelomljenim 
kroz različite diskurse – književni i esejistički. Njegovo ukrštanje s drugim 
literarnim tekstom, zbirkom U život vizija…, rezultira pak uvidom da „za 
razliku od junakinje prozaida Nade Jovanović koja je naposletku imala 
snage da se izbori sa vilom domaćeg ognjišta i da prestane da bude dobra, 
Vera nije mogla da pronađe uporište u sebi koje bi joj obezbedilo ovakav 
zaokret” (Милинковић 2016: 128–131).

Ovaj uvid svedoči o dometima poetičke transgresije Nade Jovanović, 
koja je prvenstveno značajna zato što predstavlja fikcionalno uobličenje 
ideologije tzv. individualističkog feminizma, prepoznatog i prihvaćenog i u 

163	  Rečima Julke Hlapec Đorđević, savremenice Mileve Milojević i prominentne saradnice 
u Ženskom pokretu, iz teksta „O problemu ljudskog plođenja”: „Racionaliziranje ljudskog 
plođenja je conditio sine qua non svakog uspešnog razvitka feminističkog pokreta” (Ženski 
pokret 11/12, 1922: 308).



277

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Ibzenovoj Lutkinoj kući, nasuprot javnom delovanju Mileve (B.) Milojević(a), 
koje je dosledno ostajalo u domenu relacionog (Offen 1988), flukturajući oko 
tema materinstva i domaćičke sfere, ali i konzervativnijeg pogleda na brak 
i bračne dužnosti uprkos zalaganju za „jedan moral za ljude (muškarce) i 
žene”. Stoga ova svesno odabrana identitetska raspolućenost druge urednice 
Ženskog pokreta na slikovit način svedoči o protivrečnosti, ambivalenciji, 
kompleksnosti i raznorodnosti emancipatorskih praksi, modela i diskursa 
u novoformiranoj državi u periodu neposredno nakon Prvog svetskog 
rata, kao i o kreativnim, subverzivnim, janusovskim, palimpsestnim stra-
tegijama feminističke borbe (up. Gilbert, Gubar 1996). Zanimljivo je da 
su te strategije bile specifične i za publicistiku i za fikciju Mileve Milojević 
– usled čega se može braniti hipoteza da je književnost u Ženskom pokretu 
neretko bila feministički radikalnija od samih publicističko-esejističkih 
priloga, koji su inače činili neupitnu okosnicu časopisa. U isto vreme, ova 
dvojnost delimično objašnjava i jednu od dve najupadljivije promene do 
kojih je došlo u uredničkoj politici Ženskog pokreta odlaskom Katarine 
Bogdanović i dolaskom Mileve Milojević, a u pitanju je upravo izraženija 
briga o estetičko-umetničkim pitanjima i ustupanje značajnog prostora 
tekstovima iz tog domena, s posebnim fokusom na književnost, književne 
i književnokritičke priloge.

Osim toga, kako je već i sugerisano, u periodu od 1922. do 1924. godine, 
nakon borbenih inicijalnih istupanja, časopis se sve manje usredsređuje na 
sifražetsku agitaciju, te se u upadljivoj meri otvara za naučni i medicinski 
diskurs; pitanje seksualnosti i seksualnog morala postavlja se i problematizuje 
sve žustrije i temeljnije, a u prvi plan dolaze problemi zdravstvene i socijalne 
zaštite žena i dece, prostitucije i braka. To je delimično bila posledica poste-
penog odustajanja od zahtevanja ženskog prava glasa i agitacije u tom smeru, 
potom i suicida Ruže Stojanović (v. Милованов 2021), a delom i doticaja s 
revolucionarnim idejama koje su dolazile s ruskog podneblja, najreprezenta-
tivnije sumiranim ideologemom nove žene Aleksandre Kolontaj. Osvrćući se 
na prikaz njene knjige iz pera Katarine Bogdanović (objavljen 1923. godine 
u Srpskom književnom glasniku), Lela Vujošević zaključuje, podsećanja radi, 
da, uprkos načelnoj podršci njenim idejama o licemerju dvostrukog morala, 
ova  urednica Ženskog pokreta „nije bila kadra da podrži zalaganja Aleksandre 
Kolontaj za seksualnu revoluciju”, tj. da je zanemarivala „aktuelnost i naučnu i 
društvenu relevantnost tema seksualnih sloboda i promenu društvenih normi 
u tom pogledu u međuratnom periodu” (Vujošević, 2018: bez paginacije). 
Za razliku od nje, njena naslednica Mileva Milojević kontinuirano je insi-



278

Zorana Simić

stirala upravo na ovim temama, bilo da se pritom služila svojim zvaničnim 
ili konstruisanim identitetom. Ipak, ona je jedino pod pseudonimom pre-
lazila granice relacione argumentacije u svojoj feminističkoj agendi, dok je, 
nasuprot tome, u prilozima potpisanim imenom Milena (B.) Milojević(a) u 
znatno većoj meri odgovarala na horizont (etičkih) očekivanja koji je tada 
bio postavljan pred jednu udatu i uglednu intelektualku.

*

Jubilarni zbornik života i rada SHS objavljen je povodom desetogodiš-
njice osnivanja Kraljevine SHS, kao važan državni projekat, na incijativu i u 
izdanju Matice živih i mrtvih SHS, „uz pomoć Narodne odbrane”, čija je Ma-
tica bila „kolektivna članica”, a sa ciljem da se „na osnovu stvarnih podataka” 
odgovori na pitanje „šta je donelo ujedinjenje, posle onih i onolikih žrtava 
koje su za njegovo ostvarenje pridonete”, tj. da se iznese sumarni „pregled svih 
grana našeg javnog života od oslobođenja do danas” (Matica živih i mrtvih 
SHS, ur. 1928: 7). Prvi tom pojavio se 1. decembra 1928. godine, a preostala 
dva usledila na proleće/leto naredne godine. Kako se takođe navodi u uvod-
noj reči („Narodne odbrane”) u prvom tomu izdanja, „Matica se trudila da 
za svaku granu nađe stručno lice i da dođe do reči svaki koji ima iskustva u 
pojedinim pitanjima, kako bi slika našeg posleratnog života postala što jasnija” 
(ibid.). U drugom tomu ovog zbornika našao se i opsežan prilog Mileve B. 
Milojević „Naše žene”. Sudeći po sadržaju trotomne publikacije, u pitanju je 
jedan od retkih, a možda i jedini među brojnim prilozima koji potpisuje žena.

Nastajući u turbulentnom dnevnopolitičkom kontekstu, neposredno 
pred proglašenje Šestojanuarske diktature kralja Aleksandra,164 ova publika-
cija memoriše neupitnu prorežimsku orijentaciju priređivača, kao i užurbanu 
ažurnost s kojom se pristupilo poslu:

„Sa ponosom možemo na ovom mestu da naglasimo i to, da smo još krajem 1927, 
u našim proglasima [...] jasno obeležili šta i kako ima da se radi da bi naša prva 
desetogodišnjica značila početak novog oslobođenja SHS od svega onog što među 
nama, u nama i oko nas nije dobro i pravedno.
[...] Istorijsko delo Nj. V. Kralja, stvoreno 6. januara o. g. kao i sav rad Kraljevske 
vlade i celokupne javne, društvene i privatne inicijative ide odonda za tim, da se 
precizno obeleže sve potrebe našeg naroda te da se za njihovo zadovoljenje stvori 
organizovana saradnja svih stvaralačkih snaga sva tri dela našeg naroda” (Matica 
živih i mrtvih SHS, ur. 1929: 439).

164	  Na ovaj kontekst osvrnuću se u narednom poglavlju.



279

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Iznesen u ovakvom izdavačkom kontekstu, prilog Mileve Milojević višestruko 
je zanimljiv i podsticajan za (feminističku) analizu, a ujedno figurira i kao 
koristan izvor za rekonstrukcije međuratnog jugoslovenskog feminizma i 
ženskog (autorskog i aktivističkog) doprinosa ondašnjoj javnosti. Mileva 
Milojević, naime, već u uvodnim rečenicama pravi rudimentarnu distinkciju 
između javne i privatne istorije (politika „vladarske” istoriografije i politika 
svakodnevice), kao i između oficijalnih makroistorijih narativa i (ženske) 
(mikro)istorije:

„U istoriji našeg naroda ima malo zabeleženih ženskih imena. Hroničari na-
rodnih događaja, a delimično verovatno i docniji ispitivači narodne istorije, 
nisu našli za vredno – prvi, više da zabeleže, drugi – i ono malo zabeleženo o 
ženi, da pronađu.
	 Uostalom, i sama istorija se pisala jednim posebnim načinom: kretanja naroda 
u čisto narodnim težnjama slabo su uočavana, sve se usredsređivalo oko ličnosti 
na položaju. Zato je u istoriju naša žena ušla kao vladarka i vlastelinka.
	 Međutim, mi nismo daleko od događaja koji su bili među najvećim u našem 
narodu. I opet bi se moglo desiti da se ne uzme u obzir učešće žena u njima. A 
žena je u poslednjim događajima sudelovala, ne samo u retkim izuzetcima, nego u 
velikom broju koji je jasno pokazao koliko je imala ljubavi, požrtvovanja, hrabrosti 
i smisla za svoj narod.
	 Na nama je, ženama, da prikupljamo građu za istoriju žene u poslednjim 
događajima, jer vreme ne čeka...” (Милојевић 1929: 690).

Nakon ovog „otvorenog početka”, tj. uvoda u kom se taktički ističe značaj žen-
skog pitanja, prilog Mileve Milojević gradi se na svojevrsnom kontrapunktu, 
na implicitnim i eksplicitnim jukstapozicijama „moderne” i „premoderne” 
istorije žena u Jugoslaviji, što postaje jasno tek kad se čitanje priloga privede 
kraju i kad se uvidi polemička celina. Prvi deo članka posvećen je sažetom 
pregledu izvesne istorije ideja/koncepata žene, devojke, ali i žene kao majke, 
sestre, supruge. Oslanjajući se na narodne tradicije i usmenu istoriju ju
žnoslovenskih naroda, Mileva B. Milojević potcrtava, isprva se čini, idiličnu 
predstavu žene u očima kolektiviteta i u epskom etosu, zaključujući da, sudeći 
po folklornoj zaostavštini iz prošlosti, „narod oseća moralnu vrednost žene” 
(ibid.). Ubrzo potom, autorka prelazi na podjednako sažet istorijski pregled 
znamenitih žena u granicama tadašnje Kraljevine SHS/Jugoslavije, na žene 
iz značajnih vladarskih dinastija, skicirajući u kratkim crtama njihove por-
trete. Najzad, nakon idiličnog uvoda i tabele s demografskim podacima o 
brojnosti muškog i ženskog stanovništva u Kraljevini, drugi segment teksta 
započinje otrežnjenjem: 



280

Zorana Simić

„Centralni Higienski Zavod, prema podatcima koje prikuplja, iznosi nam strašne 
istine o zdravlju u našem narodu. A što se tiče zdravlja jugoslovenske žene, ono 
je ispod zdravlja našeg čoveka, a daleko ispod zdravlja žene mnogih evropskih 
naroda. Jedan od najočiglednijih dokaza za to je kratak vek naše žene. Mi nema-
mo starica ili nešto što je još gore – mi imamo mladih starica, uvelih i iscrpenih 
mladih i sredovečnih žena.

[...] Šta je razlog tome? Poznato je da na dužinu života utiče sam telesni sklop i 
sve ono što u važnijim i sitnijim radnjama čini naše telo. Ali, i sve ono u čemu 
je odnos čoveka prema spoljnoj prirodi i drugom čoveku: hrana, stan, bračna 
veza, materinski uslovi, položaj u društvu igra značajnu ulogu u zdravlju po-
jedinca. Kako je s našom ženom u tom pogledu? Videćemo docnije da njen i 
pravni i socijalni i privredni položaj ne samo da nije zavidan, nego je i vrlo 
težak” (ibid.: 692).

U nastavku teksta Mileva Milojević detaljno iznosi niz alarmantnih primera 
iz svakodnevice žena na selu i u varošima (gradovima) Kraljevine, ali i teško 
savladivih prepreka koje pred ženu postavlja patrijarhat u raznim pojavnosti-
ma (neplaćeni kućni rad ili potplaćeni rad uopšte, loše zdravstvene, obrazovne 
i kulturne politike, nizak stepen pismenosti i prosvećenosti, neosetljivo javno 
mnjenje i drugo), pronalazeći uzroke za takvo stanje stvari, između ostalog, 
u „muškom egoizmu” i vladavini „dvostrukog morala” u svim porama ži-
vota – a njih pak jukstaponira s narodnom tradicijom koja je prepoznavala 
ravnopravnost polova i princip deljene odgovornosti muškaraca i žena. U 
tom koraku postaje jasno da se njena polemička oštrica brusi romantizacijom 
premoderne prošlosti ne bi li se prosvetiteljski ukazalo na sve one savremene 
probleme, pojave u svakidašnjici sadašnjice s kojima se autorka obračunavala i 
kao predsednica Ženskog pokreta i urednica istoimenog glasila, a s posebnim 
akcentom na problemu braka/razvoda i materinstva. „U narodu se mnogo 
ne raduje ženskom detetu” (ibid.: 693), tvrdi ona, preoznačavajući na taj 
način isprva idiličan ton/smer teksta i učvršćujući kontrast/jukstapoziciju 
kao njegov konstitutivni princip.

Nakon ukazivanja na „vrlo težak pravni i socijalni i privredni položaj” 
žena u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, kongruentan s njenim tadašnjim femini-
stičkim angažmanom, Mileva Milojević zadržava se najpre na još jednom 
istorijskom pregledu/popisu, na dijahronijskoj rekonstrukciji viševekovnog 
delovanja žena u kulturi širom južnoslovenskog podneblja, a potom i na 
pažljivom popisu aktuelnijih ženskih aktivnosti, doprinosa i inicijativa u 
neinstitucionalnom domenu javnosti, pa i u feminističkoj kontrajavnosti 
same Kraljevine SHS/Jugoslavije. Između ostalog, fokusira se na književnice 
i umetnice u rasponu od Jefimije, Cvijete Zuzorić, Katarine Zrinjske preko 



281

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

niza dubrovačkih autorki, Ilihane Čujdine („prva muslimanska pesnikinja iz 
Bosne”), Ane Vidović i autorki bliskih Ilirskom pokretu, Milice Stojadinović 
Srpkinje, Fani Hausmanove („prva slovenačka pesnikinja”), sve do srpskih, 
slovenačkih i hrvatskih autorki, prevoditeljki, kritičarki i esejistkinja poznog 
19. i ranog 20. veka (na primer, Zofka Kveder, podsećanja radi, zauzima 
povlašćeno mesto i opisuje se kao „jedna od najizrazitijih jugoslovenskih 
spisateljica”). Isto tako, Milojević nudi i dragocen pregled „ženskih listova i 
časopisa” na južnoslovenskom podneblju – počevši od Vospitatelja ženskog 
Matije Bana, a zaključno s Glasom Narodne ženske zajednice, pokrenutim 
1928. godine u Beogradu.

Protoginokritički i feministički napor Mileve Milojević da ukaže na 
marginalizaciju ženskog stvaralaštva i autorstva u različitim aspektima ju
žnoslovenskih tradicija i jugoslovenske kulture završava se jednako dragoce-
nim pregledom ženskih organizacija, ali i sažetim poglavljem „Žena u radu 
na ujedinjenju”, u kome dolazi do – u kontekstu dotadašnjeg tona izglanja 
– neočekivane retorske eskalacije. 

„Ma da istorija još nije rekla svoju, i još uvek nisu popisana ni imena onih naj-
svetlijih predstavnica žene u vekovnim borbama našeg naroda – za našu ženu, 
njene patnje, bolove i nastojanja, što je i koliko je učinila, zna ceo svet, i daleko 
van naših granica.
Završiću dakle s tobom, Bezimena i Neznana, što si svojim mučeništvom punila 
osećanjem užasa i divljenja vojnike neprijateljske vojske. [...] I kao što nosiš strpljivo 
ceo svoj život i radosti njegove s teretom svoga teškog položaja, tako i slavu nosiš 
sa teretom svog velikog bola – ti Neznana Majko Neznanog Junaka!
I ti, Bezimena i Neznana, kojoj je svaka reč kraćena, i uzdah prekidan i crta lica 
kamenjena pre no što dođe do izraza, ti koja si i krst svoj nosila skriven duboko u 
unutrašnjosti svojoj i tako bila stostruko razapeta, ti u čije nemirne snove ulažahu 
tamne ćelije, i gvozdene rešetke i teški lanci tvojih sinova, koji su sa braćom radili na 
slobodi svojoj. Ti šibana tuđinskim ruglom i porugom, ti mučena, ti zatvarana [...]
Ti i Ti, s jednog do drugog kraja naše velike Otadžbine namučena Jugoslovenska 
Ženo!” (ibid.: 709).

Ovakav zaključak izlaganja ukazuje na čvrstu projugoslovensku, ali i fe-
minističku poziciju Mileve Milojević: premda je, po pozivu, uvrstila svoj 
prilog u jubilarnu publikaciju koja je za cilj imala učvršćivanje jugosloven-
skog državnog jedinstva, autorka je u tekstu, ne uvek eksplicitno, ali ipak 
nedvosmisleno, iznela nepovoljno mišljenje o percepciji ženskog pitanja u 
Kraljevini, pledirajući za revitalizaciju „Neznanih Majki Neznanih Junaka”, 
konsultujući i konstatujući porazne demografske statistike, te naročito isti-



282

Zorana Simić

čući da je „Jugoslovenska Žena” „namučena” „s jednog do drugog kraja naše 
velike Otadžbine”. U završnim tonovima izlaganja prepoznaje se njen stilski 
pečat, ali i potencijalno osvetljava njen urednički rukopis u časopisu Ženski 
pokret, što je jedna u nizu potvrda da je reč o listu jugoslovenskog, mada ne 
nužno i prorežimskog opredeljenja.



283

5. POZICIONIRANJA UREDNICA PERIODIKE  
TRIDESETIH GODINA 20. VEKA  

U KRALJEVINI JUGOSLAVIJI

U predstojećem segmentu rada – nakon što sam se kroz prizmu ured-
ničkih portreta studioznije bavila časopisom Ženski svijet / Jugoslavenska 
žena Zofke Kveder Demetrović, te glasilom Ženski pokret kao „središnjom 
institucijom feminističke kontrajavnosti” (Бараћ 2015: 142) u Kraljevini, ali 
usredsređujući se na rane dvadesete godine 20. veka – ne pretendujem na 
temeljne analize (uređivanja) većine ili svih časopisa koji su kasnih dvade-
setih i (ranih) tridesetih godina izlazili u Kraljevini Jugoslaviji, a koji bi se 
tipološki mogli odrediti kao ženski i/ili feministički, što je ionako težnja koja 
bi zahtevala zasebnu studiju većeg obima. Cilj mi je da u osnovnim crtama 
ukažem na polifoniju, kontradikcije i ambivalencije u ovom periodičkom 
korpusu, i to kroz studiju slučaja koja uključuje beogradski časopis Žena 
danas i portret jedne od njegovih ključnih urednica – a koja je, poput ostalih 
urednica kojima se bavim, bila obrazovana u domenu književnosti i ostavila 
memoarska svedočanstva o svom životu i radu – Mitre Mitrović. 

Kako bi se delimično osvetlila načelna, izrazito dinamična i složena 
pozicioniranja urednica (ženske i feminističke) štampe u Kraljevini Jugo-
slaviji tokom tridesetih i četrdesetih godina 20. veka, tj. podstaklo na dalja 
istraživanja u sličnom domenu, najpre je neophodno osvrnuti se iznova na 
istorijski kontekst u kom su urednice delovale. U tom pogledu, nezaobilazna 
tačka jeste 1929. godina, kada je proglašena Šestojanuarska diktatura kralja 
Aleksandra, suspendovan Ustav i rad stranaka, a država preimenovana iz Kra-
ljevine SHS u Kraljevinu Jugoslaviju, u cilju učvršćivanja državnog jedinstva. 
Naime, perzistentna nestabilnost, uslovljena „nedostižnim kompromisom” 
u pogledu rešavanja nacionalnog, odnosno srpsko-hrvatskog pitanja (v. 
Đokić 2010), otežana ekonomska i privredna situacija, neodrživost ili nedo-



284

Zorana Simić

voljna razvijenost parlamentarizma u ovoj višenacionalnoj, multietničkoj 
i multikonfesionalnoj državi (v. npr. Petranović 1988) – koje su delimično 
kulminirale 20. juna 1928. godine, kada je radikal Puniša Račić u Skupštini 
ubio grupu poslanika Hrvatske seljačke stranke – značajno su se odrazile i 
na periodičko polje i pozicioniranje urednica u njemu. Uporedo s tim, barem 
podjednak značaj za dinamiku unutar intelektualne javnosti, pa i feminističke 
kontrajavnosti, imao je širi istorijski i geopolitički kontekst, obeležen, između 
ostalog, dubokom ekonomskom krizom, krizom liberalne demokratije, sve 
izvesnijim prodorom fašizma, ali i različitim anti- i profašističkim odgovorima 
(v. Бараћ 2015; Grubački 2024).

Kako je ispravno primetila Isidora Grubački:

„[S] promenom konteksta, uspon fašizma i ultranacionalizma u 1930-im ujedinio 
je građanske feministkinje, komunističke feministkinje, a u nekim slučajevima 
i nacionalno orijentisane liberalne feministkinje, dok se u istom ovom periodu 
pokazalo da je saradnja s konzervativnim feministkinjama teže ostvariva zbog 
njihovog podržavanja etničkog nacionalizma, a u nekim slučajevima i fašizma” 
(Grubački 2024: 14).

Ova dinamika uključivala je, dakle, i žensku i feminističku štampu. U tom 
pogledu, jedan od zanimljivijih i značajnijih predmeta analize jeste časopis 
Naša žena (1935–1938), čija je osnivačica i urednica bila Zdenka Smrekar.165 
Zdenka Smrekar (1884–1946) bila je veoma uspešna, ažurna i ugledna in-
telektualka i književnica u prvoj polovini 20. veka. Diplomirala je (1917) i 
doktorirala na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Zagrebu, i to kao „prva 
žena koja je u Hrvatskoj doktorirala pedagogiju” (Bitunjac 2023: 35). Radila je 
u prosveti, intenzivno se bavila pedagogijom, pisala književnokritičke priloge, 
eseje i fikciju u svim žanrovima, posvećujući se naročito dečijoj književnosti. 
Kao istaknuta prosvetna radnica, „održala je gotovo 1000 predavanja s tema-
ma iz hrvatske povijesti, te hrvatske i francuske književnosti” (Cindrić 1997: 
362). Takođe, „bila je članica brojnih ženskih i kulturnih društava, začasna 
članica Družbe braće hrvatskoga zmaja, Hrvatske žene i Matice hrvatskih 
kazališnih dobrovoljaca”; „prema nekim izvorima (S. Kvaternik), 1940. na 
čelu je terorističke organizacije ’Matija Gubec’. Proglašenje NDH zateklo ju 
je u Sušaku gdje je bila ravnateljica ženske realne gimnazije”; pretpostavlja 
se da su je ubili komunisti – u proleće 1946. godine „odvedena (je) iz stana 
i nikad se više nije vratila” (ibid.).

165	  Časopis, u formatu mikrofilmova, pregledala sam u Nacionalnoj i sveučilišnoj knjižnici 
u Zagrebu.



285

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Koliko je zasad poznato, Zdenka Smrekar jedina je urednica (ženske) 
periodike u Kraljevini SHS/Jugoslaviji koja je potencijalno bila na čelu neke 
terorističke organizacije, te jedina koja je istovremeno vršila nesumnjivo 
važnu funkciju i uživala veliki ugled u NDH. „U lipnju 1941. imenovana 
je odjelnom predstojnicom za žensko školstvo u Ministarstvu bogoštov-
lja i nastave. U svibnju 1941. povela je organizaciju ustaškoga ženskog 
školstva”; ubrzo je otišla u Švajcarsku, u svojstvu pročelnice „Kulturnog 
odeljenja Trgovinske delegacije NDH” (ibid.). Na njen angažman osvrnula 
se, u kratkim crtama, i Martina Bitunjac. Bitunjac je istakla da je Zdenka 
Smrekar bila „jedna od najutjecajnijih nacionalno nastrojenih intelektualki 
u prvoj Jugoslaviji i u NDH” (Bitunjac 2023: 35), jedna od vodećih žena 
u ustaškom pokretu, koja je „napredovala do mjesta kulturnog atašea u 
hrvatskom konzulatu u Beču” i „uživala veliko Pavelićevo povjerenje” 
(ibid.: 143). Inače, kako je u nedavno objavljenoj studiji Žene i ustaški po-
kret Martina Bitunjac načelno utvrdila, „aktivne članice ustaškog pokreta 
smatrale su se pripadnicama katoličke, elitističke, obrazovane grupe žena” 
(ibid.), a „važne su funkcije u ustaškom aparatu od 1941. nadalje obnašale 
samo visoko obrazovane žene” (ibid.: 37).

Postoji mogućnost da je Smrekar bila upoznata s Pavelićevim ilegalnim 
delovanjem i da je bila naklonjena njegovim pozicijama još pre nastanka 
NDH, što bi značilo da su i diskursi ženstvenosti, čak i prividno emancipa-
torska istupanja u njenom časopisu, zapravo bili svesno odabran paravan za 
proustašku propagandu. U kasnim tridesetim godinama 20. veka Zdenka 
Smrekar je svoj hibridni časopis Naša žena namenila

„domoljubnim i obrazovanim ženama. U njemu jasno dolazi do izražaja njezin 
nacionalistički stav. Hvalila je nacionalsocijalistički režim i nacionalsocijalističke 
žene u Njemačkoj, koje su se, dok je Adolf Hitler bio u zatvoru, borile za pridobi-
vanje ljudi za njegovu ideologiju. Oštro je kritizirala komunizam i marksizam, a 
hrvatskim je Židovima predbacivala zanemarivanje nacionalnih interesa Hrvata i 
prosrpsku odnosno projugoslavensku orijentaciju na izborima.

[...] Ne može se isključiti da je ove pronacističke, antisemitske članke pisala u službi 
ustaškog pokreta, s obzirom na to da je Pavelić 1936. godine u svom memorandu-
mu pokušao pridobiti Nijemce za svoje ’hrvatsko pitanje’. Iz policijskog saslušanja 
bivšeg vojskovođe Slavka Kvaternika, osuđenog na smrt 1947. godine, proizlazi da 
je Smrekar 1940. na nekoliko mjeseci otputovala u Italiju kako bi Paveliću uručila 
vojne planove s područja Knina i Drniša” (Bitunjac 2023: 39).

Zdenka Smrekar je, između ostalog, bila i članica prve uprave Narodnog 
ženskog saveza države SHS, osnovanog 1919. godine (v. Stojaković 2014). 



286

Zorana Simić

Sarađivala je i sa Ženskim pokretom, a u istoimenom časopisu oglasila se 
svega jedanput, prigodnim tekstom „Marija Jambrišakova: o njezinoj osam-
desetogodišnjici” (Ženski pokret 17, 1927: 1–2). Njenom časopisu Naša žena 
pažnju je posvetila Ida Ograjšek Gorenjak (v. Ograjšek Gorenjak 2014). U 
svojoj doktorskoj disertaciji Zdenku Smrekar spominje i Isidora Grubački, a 
njeni uvidi imaju i širi domet i značaj u pogledu promena (unutar Alijanse 
ženskih pokreta) do kojih je došlo sa Šestojanuarskom diktaturom.

„Diktatura je uticala na Alijansu na najmanje dva načina. Prvo, u ovom novom 
kontekstu, ideja jugoslovenskih feministkinja o saradnji i ’nacionalnom jedinstvu’ 
postala je gotovo neodvojiva od one svojstvene konzervativnom i autoritarnom 
režimu Kralja Aleksandra. Reklo bi se da se nacionalna ideologija jugoslovenskih 
žena neznatno izmenila u novom kontekstu, ali čelnice AŽP ostale su naklonjene 
praktikovanju saradnje. U prilog tome govori reakcija Alojzije Štebi na protest 
pojedinih Hrvatica što ne mogu da učestvuju na kongresu Međunarodnog ženskog 
saveta, održanog 1936. godine u dalmatinskom gradu Dubrovniku, samo zato što 
nisu članice Jugoslovenskog ženskog saveza. U toj prilici, Zdenka Smrekar i po-
jedine članice organizacije Hrvatska žena [Marije] Kumičić došle su na kongres i 
protestovale protiv činjenice da Hrvatice nisu pozvane. U svojoj reakciji, Štebi je 
potvrdila svoj stav o značaju saradnje, ali više nije govorila o ’nacionalnom jedin-
stvu’ već o saradnji žena i potrazi za ’onim što je zajedničko varijetetu nacionalnih 
individualnosti’” (Grubački 2024: 94).

Kako je već sugerisano u jednom od uvodnih segmenata istraživanja, 
visokotiražna ženska štampa u užem smislu načelno je pratila režimske 
tendencije, što se kroz kritičku analizu diskursa može pratiti i s obzirom 
na „porodične metafore”. Na primer, razmatrajući politike časopisa Žena 
i svet (1925–1941) i Ženski svet (1930–1934), koje određuje kao nosioce 
„umerenog građanskog feminizma”, Stanislava Barać uočila je i istakla dve 
primetne etape u genezi prvopomenutog: „u obe etape Žena i svet je konci-
pirana kao izrazito jugoslovenski orijentisan časopis, s tim da u prvoj etapi 
propagirani model jugoslovenstva još uvek nije integralno jugoslovenstvo, 
već ono zasnovano na tzv. troplemenskom jedinstvu, u kome se čuvaju po-
sebnosti sva tri konstitutivna naroda” (Бараћ 2014: bez paginacije). Barać 
je  takođe prepoznala i prominentnu ulogu i značaj urednice Jelene Zrnić, 
u čijim se prilozima

„čitateljke, i potencijalne saradnice, apostrofiraju više kao pripadnice kolektiviteta, 
nego kao individue, odnosno više kao pripadnice (nove) nacionalne zajednice nego 
kao pripadnice ženske ili feminističke zajednice. Urednica je čitateljke oslovila kao 
’sestre’, ’naše žene: Srpkinje, Hrvatice, Slovenke’, a zadatak časopisa videla je u tome 



287

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

da pokaže ’kuda teži žena naša tri udružena plemena i šta njoj treba od velikog 
i kulturnog sveta van njene postojbine’. Ovaj deklarisani nacionalni okvir biće 
dosledno sprovođen kroz čitav urednički period Jelene Zrnić i jasno reflektovan 
u pojedinačnim tekstovima” (ibid.).

Jelena Zrnić uređivala je časopis Žena i svet, zajedno s Aleksandrom Jova-
nović, zaduženom za modnu rubruku (čiju je biografiju zasad nemoguće 
rekonstruisati s pouzdanošću), u periodu od 1925. do 1930. godine, kada 
je pokrenula Ženski svet. Govoreći o Ženi i svetu, Barać ističe: „kuriozitet 
ovoga časopisa u odnosu na dotadašnje ženske periodike je taj da nije bio 
glasilo nijednog ženskog društva ili organizacije” (ibid.). Preciznije, ovaj 
časopis – kao i njegova časopisna naslednica, Ženski svet – bio je svojevrsni 
porodični poduhvat, što možemo da ustanovimo i pri osvrtu na biografiju 
njegove urednice.

„Nastao je kao privatna inicijativa u okviru Izdavačkog udruženja ’Ilustracije’ 
A. D. Petnaestogodišnje izlaženje ovog periodika moglo bi se podeliti u dve 
etape: u prvoj, koja traje do 1930. godine, časopis je bio u vlasništvu Ivana Zr-
nića i Miloša Sofrenovića, a njegove urednice su bile Jelena Zrnić i Aleksandra 
Jovanović. Po tehničkom i likovnom uređenju i kratkoći članaka u svojoj prvoj 
etapi Žena i svet  ’neodoljivo je podsjećala na Ilustrovani list’,  glavni časopis 
te izdavačke kuće. Pošto je akcionarsko preduzeće ’Ilustracije’ propalo, ’od 
januara 1930. godine, magazin se nalazio u posedu porodice Gregorić’” (ibid.; 
up. Stefanović 2000).

Jelena Zrnić bila je, naime, supruga Ivana Zrnića, nominalnog i faktičkog vla-
snika ovih časopisa, te se o njoj može razmišljati i kao o urednici-(su)vlasnici, 
ali i kao jednoj od retkih žena koje su u međuratnoj Jugoslaviji bile posvećene 
delatnosti u domenu (novinskog) izdavaštva. O bračnom paru Zrnić, uzgred, 
gotovo da nema pouzdanih podataka na osnovu kojih bi se njihove biografije 
mogle pomno rekonstruisati, a čini se da bi takva rekonstrukcija bila više 
nego zanimljiva i značajna u isti mah. Prema Srpskom biografskom rečniku, 
Ivan Zrnić rođen je 1888. godine u Beogradu, a studije je završio u Beču. 
Prema drugim izvorima, Zrnić je pak rođen 1890. u Sušaku (Rijeka), odakle 
je već pre Prvog svetskog rata došao u Beograd i tu ostao. „Ljubav prema 
Jeleni Jovanović, kćerki poznatog beogradskog prote Božidara Jovanovića, 
bila je povod da 1912. promeni svoje prezime Kornicer u Zrnić. Ubijen je u 
Jasenovcu 1942. godine” (Zupan 2007; v. i Babović 2013; Минић 2013: 76). 
U Srpskom biografskom rečniku ne spominje se Zrnićevo jevrejsko poreklo i 
promena prezimena, a godina njegove smrti ostaje pod znakom pitanja, iako 



288

Zorana Simić

je gotovo izvesno da Zrnić zaista jeste ubijen u Jasenovcu.166 O Zrniću se tvrdi 
da je bio „prvi odgovorni urednik i vlasnik časopisa Žena i svet”, dok je – pre 
toga i paralelno s tim – „s Nikolom B. Jovanovićem uređivao Ilustrovani list, 
časopis koji je izlazio od 1919. do 1929. godine na ćirilici i na latinici. Prvi brojevi 
štampani su u Beču i Zagrebu, a kasnije u Beogradu” (Обрадовић 2007: 919). U 
biobibliografskoj belešci navodi se i da je Ivan Zrnić bio glavni urednik časopisa 
Reč i slika (v. Минић 2013), Zabavnik i Vesele novine, te vlasnik i odgovorni 
urednik lista Sport, kao i da je „u aprilu 1935. objavio prvi broj Crtanog filma, 
stripa u okviru Jugoslovenskih ilustrovanih novina, čiji je bio odgovorni urednik. 
Strip je uspeo da se održi do septembra 1936”; naposletku, ističe se i to da je 
bio „oženjen Jelenom rođ. Jovanović, koja se i sama bavila izdavaštvom i bila 
glavni urednik časopisa Žena i svet” (Обрадовић 2007: 919). Zdravko Zupan 
insistira pak na kontinuiranoj saradnji Jelene i Ivana Zrnića, koja je prevazilazila 
rad na ovom časopisu: „u novembru 1919. godine Jelena i Ivan Zrnić doneli su 
iz Beča prvi broj Ilustrovanog lista, lista čiji su bili ne samo pokretači i vlasnici, 
nego i urednici, jedini saradnici, pa čak i kolporteri. Narednih godina Zrnići 
će pokrenuti čitav niz novih listova” (Zupan 2007: bez paginacije).167 O Jeleni 
Zrnić nema zasebnih podataka u biografskim rečnicima, te je teško ustanoviti 
čak i one elementarne, poput godine rođenja i smrti.

U svakom slučaju, urednički portret Jelene Zrnić mogao bi se hipotetički 
posmatrati kao jedinstven u odgovarajućem „polju kulturne proizvodnje” i 
kontekstu „uredničkih habitusa”, barem u kontekstu Srbije, ne samo stoga 
što časopisi koje je ona uređivala – Žena i svet i Ženski svet – nisu bili glasila 
ženskih ili feminističkih udruženja i organizacija, tj. kolektivni poduhvati 
poput Ženskog pokreta ili Žene danas, već i stoga što su bili u njenom vla-
sništvu, odnosno u vlasništvu nje i njenog supruga, a pritom pretendovali 
na širok opseg čitateljki, prateći aktuelne tendencije i pojave u potrošačkoj 
kulturi. Kako takođe potcrtava Barać, list koji je nasledio Ženu i svet – Ženski 
svet – već je 1934. godine „’po prijateljskom sporazumu’ prestao sa radom, 
jer je se pokazalo da je tržište suviše malo za dva ženska magazina istog tipa, 
tj. pošto je, kako obrazlaže Zrnićeva, ’za današnje prilike suvišno imati dva 

166	  Barem sudeći po ovom spisku: https://www.ushmm.org (28. 5. 2023). Na ovom spisku 
stradalih nalazi se i ime „Jelena Zrnić”, ali ipak nije moguće utvrditi sa sigurnošću da li je 
ona preživela holokaust ili ne.
167	  Kako je već spomenuto u okvirima ovog istraživanja, tačnije, u jednom od uvodnih 
odeljaka, Jelena Zrnić je, između ostalog, 1925. godine, kada je u Beogradu osnovala Ženu 
i svet, s Adelom Milčinović, prominentnom hrvatskom književnicom, pokrenula i časopis 
Žena i svijet (Beograd/Zagreb). Međutim, ova inicijativa nije dale značajnije rezultate: časopis 
je prestao da izlazi ubrzo nakon osnivanja. 



289

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

slična lista’” (Бараћ 2014: bez paginacije). Drugim rečima, ovakav tip lista 
nastavila je da objavljuje porodica Gregorić, koja je preuzela Ženu i svet i 
u čijem je vlasništvu list bio sve do 1941. godine, kada je prestao da izlazi.

Barać naročito ističe opseg distribucije i upadljivo visoku tiražnost lista. 
„Žena i svet je imala tiraž kojem se nije približio nijedan drugi ženski časopis 
u to vreme” (ibid.). U tom pogledu, možda najadekvatniji pandan ovom ča-
sopisu mogao bi da bude zagrebački Ženski list za modu, zabavu i kućanstvo 
/ Ženski list / Novi ženski list (Zagreb, 1925–1934, 1934–1938, 1938), koji je 
od samog početka, pa sve do izmaka 1938. godine uređivala i u kom se isto-
vremeno frekventno oglašavala Marija Jurić Zagorka, „prominentna figura 
u pogledu produkcije i selekcije priloga” (Vujnović 2009: 6), a koji se takođe 
isticao visokotiražnošću i širokim, heterogenim čitalačkim krugom. Uz to, 
ni ovaj list nije bio glasilo ženskih ili feminističkih kolektiva, već proizvod 
privatne inicijative, premda su se u njemu javljale umerene građanske femi-
nističke tendencije u sprezi s patriotskim diskursima. Za razliku od Jelene 
Zrnić, Marija Jurić Zagorka kao glavna urednica nije bila i vlasnica časopisa 
niti je bila u porodičnim vezama s njegovim vlasnicima. Zanimljivo je pak 
da je i iza ovog ženskog časopisa u svojstvu vlasnika stajao jedan bračni par.

„Ženski list zauzimao je jedno od vodećih mesta kad je reč o masovnoj kulturi 
u usponu u granicama međuratne Hrvatske, kao i čitave međuratne Jugoslavije. 
Mala grupa ljudi, okupljenih oko jevrejsko-hrvatskog preduzetnika Ignjata Švarca 
[Schwartz] i njegove supruge Josipe Švarc [Jozefina Josipa Schwartz], predvođenih 
uredničkom snagom Marije Jurić Zagorke, bila je odlučna da ponudi hrvatskim i 
jugoslovenskim ženama magazin koji bi zadovoljio potrebe moderne žene u po-
voju. Jezgro redakcije Ženskog lista činile su tri žene: Zagorka kao urednica i Olga 
Baldić-Bivec i Olga Morović kao novinarke” (Vujnović 2009: 127).

Ženski list je, i to, velikim delom, upravo kroz prizmu (feminističke) biografije 
njegove urednice, u svojoj doktorskoj disertaciji, a potom i knjizi koja je iz nje 
proistekla, razmotrila Marina Vujnović (v. Vujnović 2009). Vujnović je dija-
hronijski analizirala kako (dis)kontinuitete u politici ovog lista tako i njihovu 
uslovljenost uredničkom pozicijom i dinamičnom, sadržajnom biografijom i 
bibliografijom Marije Jurić Zagorke, a u cilju da osvetli jednu od svojih klju
čnih (hipo)teza: da su „žene u Ženskom listu, uvažavajući etnički diverzitet, 
težile da oblikuju novu jugoslovensku naciju, i, pošto su bile uskraćene za 
politička prava, promovisale su to građanstvo kroz novu konzumerističku 
kulturu u povoju” (ibid.: 15). Između ostalog, autorka ukazuje na ključne 
promene u koncepciji časopisa koje su bile uslovljene upravo promenama 
uredništva. Ona primećuje da je prvo preimenovanje (iz Ženskog lista u Novi 



290

Zorana Simić

ženski list) do kog je došlo u martu/aprilu 1938. „pre bilo simbolično nego 
suštinsko” (ibid.: 164) utoliko što je na poziciji urednice ostala Marija Jurić 
Zagorka. Međutim, odlaskom Zagorke u novembru iste godine, transforma-
cija „ne samo da je bila stvarna već i ogromna” (ibid.: 166). Početkom 1939. 
godine ovaj časopis preimenovan je u Hrvatski ženski list, a novo uredništvo 
na čelu sa Sidom Košutić168 opredelilo se za izrazito konzervativan zaokret, 
ne ustručavajući se ni od koketiranja s fašizmom; s druge pak strane, Zagor-
ka je osnovala list Hrvatica, u kom je očuvala spregu patriotske i umerene 
feminističke orijentacije, ali bez podupiranja fašističke ideologije (ibid.).

Zanimljiv predmet (komparativne) analize može da bude još jedan 
ilustrovani ženski časopis u Kraljevini, Žena in dom: ilustrirana revija za 
slovensko ženo (1930–1941), čija je ključna faktička urednica bila Marija 
Podkrajšek (v. Ratej 2014). Takođe, kad je reč o međuratnoj Sloveniji, istra-
živačice skreću pažnju i na istaknut i dugovečan ženski časopis Ženski svet 
(1923–1941) (v. npr. Mihurko Poniž 2009; Ograjšek Gorenjak 2020; Grubački 
2024). Ovaj časopis, koji su uređivale prosvetne radnice i aktivistkinje Pavla 
Hočevarjeva (1889–1972) i Olga Grahorjeva (1907–1985), zanimljiv je, iz-
među ostalog, i iz književnoistorijske perspektive.

Sama Marina Vujnović sugerisala je da se časopis Žena i svet Jelene Zrnić 
donekle može posmatrati kao analogan Ženskom listu Marije Jurić Zagorke:

„Ovaj magazin, predmet ove studije, bio je bez pandana u pogledu forme, sadržaja, 
kao i dometa koji sežu do svih delova Kraljevine, čak i inostranstva. Srpski ženski 
magazin Žena i svet, osnovan u junu 1925, najbliži je ovoj vrsti časopisa i, premda 
je povremeno štampan u čak 60.000 primeraka, nikada nije dostigao popularnost 
Ženskog lista među svim jugoslovenskim ženama. Pored skromnijeg izgleda, naj-
veća prepreka bilo je ćirilično pismo, koje je bilo nepoznato velikoj većini žena u 
Hrvatskoj, Sloveniji, pa čak i BiH” (ibid.: 65).

Inače, (međuratni) urednički angažman Marije Jurić Zagorke, čija biografija 
jeste rekonstruisana i čiji je opus već umnogome istražen (v. npr. Jakobović 
Fribec 2008), značajan  je i u okvirima ovog istraživanja. Ida Ograjšek Gorenjak 
je u svom radu o novinarkama u međuratnoj Jugoslaviji posvetila posebnu pa-
žnju i tom angažmanu.169 Pitajući se i sama „šta su ove žene mislile o vlastitom 

168	  Sida Košutić (1902–1965) bila je istaknuta učiteljica i vrlo produktivna književnica u 
međuratnoj Jugoslaviji (Hrvatskoj), prevashodno orijentisana ka religioznoj tematici, tj. 
katoličkom imaginarijumu. 
169	  „Marija Jurić Zagorka bi se lako mogla uvrstiti u ovu grupu naprednih pionirki ženskog 
novinarstva. Prve dve decenije Zagorkine karijere bile su veoma uzbudljive. Bila je zaposlena 
u Obzoru, vodećem hrvatskom opozicionom časopisu, a nakon što su svi ostali urednici 



291

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

novinarskom angažmanu”, Ograjšek Gorenjak ustanovila je da se „po pravilu, 
urednice ženske štampe nisu pridruživale novinarskim udruženjima”; štaviše, 
„u njihovim biografijama u to vreme retko se naglašavala novinarska karijera”; 

„Zofka Kveder Demetrović primarno se opisivala kao književnica i prevoditeljka, 
koja je uz to […] uređivala Jugoslavensku ženu. Minka Govekar170 predstavljana 
je kao spisateljica, nastavnica, vodeća pripadnica ženskog pokreta u Sloveniji i 
autorka novinskih priloga u raznovrsnoj štampi. Čak je i Ivanka Anžič Klemenčič 
označavana kao činovnica koja je uređivala i pisala za mnoge časopise i aktivno 
učestvovala u ženskom pokretu.

Marija Jurić Zagorka, s druge strane, prilazila je svojoj novinarskoj karijeri s veli-
kim ponosom. U svojoj autobiografiji tvrdila je da su četiri meseca tokom kojih je 
radila kao urednica Obzora bili najsrećniji period njenog života. […] Bila je suo-
snivačica Hrvatskog novinarskog društva i snažno protestovala kad su predočili da 
nameravaju da obustave njeno članstvo na temelju toga što je književnica. ’Nikada 
nisam bila i nikada neću biti književnica, niti sam pokušavala to da budem. Moja 
profesija je novinarstvo’” (Ograjšek Gorenjak 2020: 392–393).

Ipak, tek bi pažljivije (komparativne) analize svih (pomenutih) ženskih 
časopisa, uključujući i modele njihovog uređivanja i publikovanja, pa i bi-
obibliografije njihovih urednica, u punoj meri osvetlile raslojenost, opseg i 
složenost naznačene problematike.

Kad je pak reč o feminističkim časopisima, političke turbulencije i so-
cioekonomska kriza u njima su se i manifestovale i razmatrale na drugačije 
načine. Prema istoričarki Svetlani Stefanović, „borba žena za pravo glasa u 
Kraljevini SHS/Jugoslaviji odvijala se u pet faza”: prva je trajala od osnivanja 
države do donošenja Ustava 1921. godine; druga je uslovljena formiranjem 
pokreta za pravo glasa „na čelu sa Feminističkom odnosno Alijansom žen-
skih pokreta”, to jest diskontinuitetom s NŽS; početak treće faze Stefanović 
locira u osnivanju Ženske stranke 1927. godine (v. i Јоргић Степановић 
2022), ističući da je ta faza „zbog proglašenja diktature 1929, vrlo kratko 
trajala, ali (koja) je u pogledu omasovljavanja pokreta za biračko pravo počela 
davati vidne rezultate”; četvrta faza, prema Svetlani Stefanović, započela je 
„neposredno po održavanju izbora za Narodnu skupštinu u novembru 1931. 

uhapšeni tokom turbulentnih političkih potresa 1903. godine, čak je kratko vreme i vodila 
časopis. Zahvaljujući svojoj multilingvalnosti, postala je prva žena dopisnica budimpeštanskog 
parlamenta, a njen živopisan i dinamičan spisateljski stil prepoznali su i divili mu se i čitaoci 
i njene kolege iz drugih zemalja. Neki istoričari novinarstva čak tvrde da su njeni prilozi u 
značajnoj meri povećali tiraž Obzora” (Ograjšek Gorenjak 2020: 387).
170	  Minka Govekar (1874–1950) bila je slovenačka učiteljica, prevoditeljka i feministkinja. 
O njoj v. Petrović 2019. Uređivala je časopis Slovenska gospodinja (1905–1914).



292

Zorana Simić

godine”, kada je „pokrenut list Jugoslovenska žena, koji je agitovao za rešava-
nje ženskog prava glasa” (Stefanović 2020: 62). Petu fazu Svetlana Stefanović 
dovodi pak u direktnu vezu s časopisom Žena danas:

„Pokret za pravo glasa nije bio homogen od samog početka svog delovanja. Akti-
viskinje su različito ocenjivale društveno-političku situaciju u zemlji, tako je npr. 
Ženski pokret pristupio novoj inicijativi za pravo glasa tek po formiranju vlade 
Milana Stojadinovića i njenog obećanja da će biti izvršene promene zakona u skladu 
sa ’težnjama i željama naroda’. […] Od sredine 1930-ih godina, reorganizovana 
KPJ je intenzivno radila na jačanju svog uticaja među ženama, između ostalog 
i kroz ženske građanske organizacije, i njihovom uključivanju u antifašistički 
front. Osnivane su omladinske sekcije Ženskog pokreta i pokrenut je list Žena 
danas. U toj petoj i poslednjoj fazi borbe, unutar pokreta za pravo glasa vodeću 
ulogu su preuzele omladinke, simpatizerke i članice KPJ” (Stefanović 2020: 63).

Ranih tridesetih godina 20. veka, ubrzo nakon Šestojanuarske diktature, došlo 
je do raskola na feminističkoj sceni i do žustrih polemika koje su se ticale opti-
malnog modusa političke participacije i agende žena (s obzirom na mogućnost 
odigravanja Drugog svetskog rata) (v. Бараћ 2015). Militantnije krilo činile su 
autorke okupljene oko časopisa Jugoslovenska žena (među njima se, na primer, 
isticala socijalistkinja Milica Đurić Topalović), optužujući intelektualke oku-
pljene oko Ženskog pokreta za (buržoasku) reakcionarnost, internalizovanu 
patrijarhalnost, te neadekvatnost i nemoć njihovog političkog (feminističkog) 
angažmana u senci nadirućeg nacizma (up. Stefanović 2020). I zaista, tačno 
je da je u godinama uoči i tokom diktature,  kako su već ustanovile Miroslava 
Malešević i Stanislava Barać, u politikama Ženskog pokreta došlo do izvesne 
retradicionalizacije, do naglašenijeg isticanja materinstva kao ženske privilegije, 
tj. do ekalacija relacione argumentacije, premda uz očuvane radikalnije femi-
nističke impulse – što nije zaobišlo ni politiku objavljivanja književnih priloga, 
a što bi ubuduće vredelo razmotriti i kroz prizmu uredničkih portreta Alojzije 
Štebi i Darinke Stojanović (v. Malešević 2007; Бараћ 2015; up. Grubački 2024). 
Uprkos tome, paradoksalno ili ne, upravo je Ženski pokret, a ne časopis Jugoslo-
venska žena, posredno odigrao važnu ulogu u antifašističkoj borbi, budući da su 
pripadnice SKOJ-a svoje „legalno utočište” (Бараћ 2014: bez paginacije), i pre 
nego što su pokrenule vlastiti list Žena danas, pronašle u Omladinskoj sekciji 
Ženskog pokreta, osnovanoj 1935. godine u okviru udruženja koje je i stajalo 
iza istoimenog časopisa, otvorenog za saradnju s mladim komunistkinjama 
sve do 1940. godine.171

171	  O tome će ubrzo biti još reči, u narednom poglavlju.



293

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Časopis Jugoslovenska žena (1931–1934) bio je u praksi kolektivni 
urednički poduhvat, glasilo grupe žena sa sličnim političkim aspiracijama 
i nepokolebljivim antifašističkim stavom, u kom se insistiralo na instanci 
redakcije, odnosno uredničkog odbora, a članice redakcije ujedno su neretko 
bile i autorke priloga. U ovom istraživanju, štaviše, iznosi se hipoteza da je 
Jugoslovenska žena zapravo figurirala i kao glasilo osnivačica, članica, ili ba-
rem pobornica i simpatizerki Ženske stranke, hipoteza koju je tek nagovestila 
i sama Svetlana Stefanović, ističući da su neke od saradnica ovog lista bile 
među nekadašnjim članicama stranke (up. Стефановић 2022: 165).

Ovaj časopis razmotrila je takođe Stanislava Barać, ukazujući na prole-
terske i feminističke tendencije u njegovom sadržaju i uredničkim politikama 
(v. Бараћ 2015: 179 i dalje). Vlasnica i glavna urednica Jugoslovenske žene 
bila je Vera Jovanović, a u redakciji su, osim urednice, bile i dr Jelica Neško-
vić Vučetić i Radunka Anđelković Čubrilović, a potom i Desanka Pavlović i 
dr Zdenka Babić Kesler. Moguće je, ali nije i izvesno, da je vlasnica i glavna 
urednica ovog časopisa ista ona Vera Jovanović koja je nekoliko godina ranije 
bila nominalna glavna urednica Ženskog pokreta – od br. 7 (1924) do br. 7 
(1927). Njena biografija jedna je u nizu onih koje je zahtevno rekonstruisati. 
Reč je o autorki koja se u Ženskom pokretu oglašavala sporadično – uglavnom 
prilozima koji se tiču obrazovanja i vaspitanja omladine, te prevodima s fran-
cuskog i nemačkog jezika – kako u periodu uoči tako i tokom svog uredničkog 
delovanja (v. Пољак, Иванова 2019). U beleškama unutar Ženskog pokreta 
navodi se: „dosadašnji urednik Ženskog pokreta, gđa Vera Jovanović, podnela 
je ostavku na uređivanje lista (zbog lične zaposlenosti)” (Ženski pokret 8, 1927: 
4). Dakle, Vera Jovanović je uredničku poziciju u svakom slučaju napustila 
upravo 1927. godine, kada se osniva Ženska stranka. U relevantnoj periodici 
iz međuratnog razdoblja ime „Vera Jovanović” spominje se u prosvetnim 
izveštajima, pri referisanju na suplenta/profesora Prve ženske gimnazije, 
te Druge ženske gimnazije (Просветни гласник, 1. 11. 1923; Просветни 
гласник, 1. 3. 1928; Просветни гласник, 1. 8. 1932). U nekim prilikama 
precizira se da je reč o „nastavnici srpskohrvatskog jezika i književnosti” 
(Правда, 12. 6. 1934: 9). Ponekad se, štaviše, u sličnom kontekstu susreće i 
ime Vera Topalović Jovanović (Просветни гласник, 1. 2. 1934).

Nije, dakle, izvesno, a zasad je i teško ustanoviti da li je ista ta Vera Jo-
vanović 1931. godine pokrenula novi feministički list – Jugoslovensku ženu 
(u prilog tome može da govori, na primer, senzibiltet uredništva za književ-
nost i književne dodatke). Međutim, slučaj ovog časopisa indikativan je jer 
potvrđuje koliko je rekonstrukcija biografija urednica / članica redakcije 



294

Zorana Simić

u studijama periodike relevantna – ne samo u okvirima discipline već i u 
širim istoriografskim okvirima. Naime, za razliku od imena Vere Jovanović, 
imena njenih saradnica/kourednica nisu toliko sporna i o njima se danas 
ponešto i zna.

I Jelica Nešković Vučetić i Radunka Anđelković Čubrilović oglašavale su 
se u Ženskom pokretu pre angažmana u Jugoslovenskoj ženi. Jelica Nešković 
Vučetić, kasnije Jelica Vučetić Gođevac, rođena je, kako sama navodi u svom 
autobiografskom zapisu (sročenom oko 1966. godine), „u Beču 1896. gde su 
otac i mati dr Marija Vučetić-Prita i dr Nikola Vučetić nekoliko meseci kao 
lekari radili na bečkim klinikama”.172 Detinjstvo je provela u Beogradu, a 
školovala se u Cirihu. Godine 1914. „dolazi u Beograd da provede ferije i tu 
je zatiče rat. Od početka rata radi kao dobrovoljna bolničarka u Kragujevcu, 
a zatim u IX d. z. u Nišu”. Potom odlazi u Švajcarsku, gde 1921. godine, na 
medicinskom fakultetu u Lozani, „dobija diplomu sa doktorskom tezom”. 
Nakon jednogodišnje lekarske prakse u Lozani, vraća se u Beograd. Tu je 
bila zaposlena kao lekarka na različitim pozicijama, te učestvovala u osniva-
nju školskih dispanzera u kojima je pretežno i radila, sve do penzionisanja 
1963. godine. Osim toga, bila je „član Udruženja beogradskih žena lekara” i 
putovala po Evropi u svojstvu njegove zastupnice.

Jedna od značajnijih informacija koju nam Jelica Vučetić ostavlja u 
svojoj sažetoj autobiografskoj belešci – barem u kontekstu ovog i srodnih 
istraživanja – jeste da je i ona, uz svoju majku Mariju Vučetić-Pritu, bila 
među osnivačicama Ženske stranke. 

„Pored svog lekarskog rada, aktivno učestvuje u svakom radu koji tangira pitanje žene. 
Radi u Ženskom pokretu, ali, smatrajući da Ž. pokret ne istupa dovoljno energično u 
sticanju prava glasa žene, ona kao J. Nešković-Vučetić pokreće Žensku stranku maja 
1927. godine, gde ostaje na vodećem mestu kao sekretar stranke sve do obznane 
1929. godine – do ukidanja stranaka, kada je i Ženska stranka ukinuta. Pokreće i 
organ Ženske stranke. Kao sekretar stranke agituje širom zemlje, istupa veoma često 
na javnim skupovima i vrlo uspešno sprovodi organizaciju stranke” (istakla Z. S.).

Radunka Anđelković Čubrilović, s druge strane, bila je gimnazijski profesor, 
a ujedno i supruga mladobosanca i kasnije akademika Vase Čubrilovića. 
Radunka Anđelković se u Ženskom pokretu oglašavala do 1929. godine (v. 
Пољак, Иванова 2019; Milinković 2021) i nije izvesno da je bila članica 
Ženske stranke. Jelica Vučetić Nešković prestala je pak da objavljuje svoje 

172	  Svi navodi, osim ako nije drugačije naznačeno, pripadaju rukopisnoj građi u okviru fonda 
FM13 IAP.



295

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

priloge u ovom časopisu 1927. godine, verovatno upravo zbog diskontinuiteta 
s politikama Ženskog pokreta i simultanog osnivanja Ženske stranke. Dr 
Zdenka Babić Kesler, još jedna od članica redakcije lista, zasigurno je takođe 
bila i članica Ženske stranke (Време, 30. maj 1928: 6).

Ženska stranka bila je jedina punoznačna politička partija tokom čitavog 
postojanja Kraljevine SHS/Jugoslavije koju su pokrenule i činile isključivo 
žene. Izazivala je veliku pažnju i feminističkih krugova/časopisa i najtiražnijih 
medija i šire javnosti, a njen rad zasnivao se, između ostalog, na oponiranju 
neformalnim ženskim i feminističkim organizacijama koje se nisu nepo-
sredno uključivale u dnevnopolitičke tokove, tj. u rad političkih stranaka. 
Istorijatom ove stranke, u čijem osnivanju Svetlana Stefanović vidi početak 
treće faze sifražetske borbe u Kraljevini, kao i njenim konfliktnim odnosom 
sa Ženskim pokretom i feministkinjama okupljenim oko njega, a na tragu 
Nede Božinović i Jovanke Kecman, pozabavile su se Gordana Stojaković 
(Stojaković 2020) i Kristina Jorgić Stepanović.

„Stranka je nastala iz uverenja da je radi kulturnog, moralnog i zdravstvenog 
opstanka države neophodno da žene uzmu političkog učešća u njenom životu. 
Osnivački odbor je maja 1927. godine istakao kao svoj cilj potpunu ravnopravnost 
muškaraca i žena pred zakonom kao i žensko pravo glasa. Izneto je uverenje da su se 
sve političke stranke izjasnile da načelno nisu protiv da žene dobiju biračko pravo, 
ali da te iste stranke nisu učinile puno na ovom polju posle donošenja Vidovdanskog 
ustava. Naglašeno je i da je ’građanska dužnost svake žene da se bori za feminističke 
ideje’. Osnivački odbor je takođe ocenio da dotadašnje ženske organizacije žena 
nemaju politički karakter te da ne odgovaraju duhu vremena, odnosno da Ženska 
stranka nema ničeg zajedničkog sa Ženskim pokretom” (Јоргић Степановић 
2022: 71–72).

Između ostalog, Jorgić Stepanović je pobrojala i pojedine osnivačice i članice 
stranke.

„Kao novoformirana politička organizacija, Ženska stranka putovala je širom 
zemlje ne bi li privukla žene u svoje redove i time povećala svoje članstvo. Naža-
lost, imena članica, posebno u ograncima širom zemlje, još uvek su nepoznata. 
Sa druge strane, imena žena koje su se našle u Osnivačkom odboru su poznata. 
Od njih osamnaest, pomenućemo samo neke od njih: dr Ana Milijanović (lekar-
ka), Angelina Daković (doktorantkinja prava), dr Marija Vučetić (lekarka), Maja 
Zoga, Darinka Ljubojević (nastavnica), Ruža Nešić (lekarka), Nadežda Petrović 
(nastavnica) i Olivera Pačić (studentkinja prava). Problem sa arhivskom građom 
uzrokuje nemogućnost rekonstruisanja biografskih podataka osnivačica i članica, 
odnosno njihove motive za pristupanje Stranci” (Јоргић Степановић 2021а: 41).



296

Zorana Simić

Ipak, ova lakuna može se delimično popuniti uvidom u „Lični fond dr Ma-
rije Vučetić Prita” u Istorijskom arhivu Pančevo, gde se nalazi i pomenuti 
autobiografski rukopis njene ćerke Jelice, ali i opsežniji biografski spis koji 
je ona ostavila o svojoj majci. Nažalost, Jelica Vučetić ne opisuje svoj an-
gažman u časopisu Jugoslovenska žena. Bez obzira na to, zahvaljujući njenim 
beleškama možemo da ustanovimo da je ovaj časopis, pokrenut dve godine 
posle „obznane” iz 1929, a neposredno nakon donošenja tzv. Septembarskog 
ili Oktroisanog ustava iz 1931, imao veze s delovanjem Ženske stranke, što 
objašnjava visok stepen polemičnosti usmerene prema Ženskom pokretu 
u brojnim prilozima njegovih saradnica, a što treba imati u vidu i prilikom 
budućih razmatranja sukoba na feminističkoj sceni u senci Šestojanuarske 
diktature. Na taj način, uočava se i novi kontinuitet između treće i četvrte 
faze sifražetske borbe o kojima govori istoričarka Svetlana Stefanović (v. 
Stefanović 2020; up. Стефановић 2022), a koje prethode etapi Žene danas.



297

6. ŽENA DANAS: UREDNICE IZ SENKE

Pa u borbi žena je pola moje ličnosti: i revolucionarne i ženske.

Mitra Mitrović, iz memoara, 1973.

6.1. Ženski pokret i Žena danas

Časopis Žena danas – preciznije, onaj koji je pod tim imenom izlazio od 
1936. do 1940. godine – bio je predmet zasebne naučnoistraživačke analize u 
nekoliko .navrata (Barać 2012; Бараћ, ur. 2022; Barać, Simić 2024;173 Grubački 
2024; v. i Костић, Аћимовић 2021). Obuhvatna, višedecenijska geneza istog 
ovog (i istoimenog) časopisa – uključujući i posleratno delovanje Mitre Mi-
trović kao jedne od njegovih urednica – još nije bila u fokusu istraživanja, a 
na nju se ne pretenduje ni u ovoj prilici. Naime, krajem 1940. godine policija 
je zaplenila broj 30 i na taj način faktički zabranila dalje izdavanje časopisa; 
1943. godine, na novooslobođenim teritorijama (Drinići, BiH) obnovila ga je 
Mitra Mitrović, i to kao organ Antifašističkog fronta žena Jugoslavije (AFŽ) 
– organizacije koja je osnovana u međuvremenu (1942, Bosanski Petrovac), a 
raspuštena 1953. godine (o istorijatu AFŽ v. npr. Митровић 1953; Bonfiglioli 
2018).174 Tokom Drugog svetskog rata izašla su svega tri broja časopisa, nu-
merisana u kontinuitetu s prethodnim brojevima (31, 32, 33); list je ponovo 
počeo regularno da izlazi 1945, a prestao s izlaženjem 1981. godine.

173	  Reč je o naučnom radu “Žena danas (Woman Today, 1936–40; 1943–44; 1945–53) and 
Mitra Mitrović: The policies of (ghost) editorship, feminism, and antifascism”, koji sam 
napisala u koautorstvu s koleginicom Stanislavom Barać. U ovom poglavlju, između ostalog, 
ponavljam uvide iz pomenutog teksta, uglavnom one što se tiču perioda koji prethodi Drugom 
svetskom ratu. 
174	  O AFŽ v. i https://afzarhiv.org/ (5. 7. 2023). V. na primer i Ђорђевић 2017; Zaharijević 
2017; Бобичић 2020.



298

Zorana Simić

U okviru svoje monografske studije, Stanislava Barać razmotrila je 
časopis kroz prizmu ženskog portreta, uočivši, između ostalog, promenu u 
tretmanu ovog žanra koja je nastupila dolaskom Olge Timotijević na mesto 
urednice Žene danas (1938): tada postaje „primetan svesniji pristup upotrebi 
žanra u svrhu ženske emancipacije”, a taj pristup „ogledao se u nameri da 
se posebna pažnja posveti ’velikim’ ženama, ženama koje poseduju izuzetan 
talenat i koje su na profesionalnom planu postigle afirmaciju iznad koje se 
u smislu ženske emancipacije ne može ići dalje” (Бараћ 2015: 216–217). U 
drugoj prilici, u zborniku radova koji je ista autorka priredila – indikativnog 
naslova Časopis Žena danas (1936–1940): prosvećivanje za revoluciju (Бараћ, 
ur. 2022) – ovom listu pristupilo se iz različitih uglova, između ostalog i kroz 
biografske rekonstrukcije, tj. portrete dveju njegovih urednica: pomenutih 
Mitre Mitrović (Станић 2022) i Olge Timotijević (Ђукић Перишић 2022). 
Isidora Grubački je u svojoj doktorskoj disertaciji takođe usredsredila pažnju 
na „slučaj Mitre Mitrović” i Žene danas, kao reprezentativan u kontekstu 
mlade generacije feministkinja koja se formira tridesetih godina u Kraljevini 
Jugoslaviji, te prodora „novog”, „levog feminizma” (Grubački 2024).

Baveći se časopisom Žena danas, Barać je inicijalno ponudila njegovu 
ličnu kartu i kritičku analizu preovlađujućih diskursa, ističući da je u pitanju 
jedinstvena pojava u periodičkom polju epohe, barem u granicama Srbije:

„Socijaldemokratski i kasnije komunistički pokreti davali su ogroman značaj 
upravo periodičkoj štampi, pa se i u poslednjem broju Jednakosti […] navodi da 
su sve članice Partije obavezne da rasturaju Jednakost, jer je on ’najbolje pomoćno 
sredstvo za agitaciju i propagandu’ koje treba da prodre do svih radnica. Urednice 
očigledno nisu smatrale da bi za tu svrhu list trebalo da bude i vizuelno privlačan, 
niti da je potrebno voditi računa o širini interesovanja raznolikog sloja koji su 
one podvodile pod pojam ’radnica’. Takvoj uređivačkoj politici približiće se tek 
Jugoslovenska žena, a potpuno je ostvariti Žena danas” (Бараћ 2015: 165).

Autorka je, između ostalog, locirala dve osobenosti Žene danas koje 
ovaj časopis čine jedinstvenim. S jedne strane, reč je o sintezi (pritajene) ko-
munističke ideologije, feminizma i antifašizma. Osnovan kao integralni deo 
propagande ilegalne KPJ, čije je delovanje zabranjeno Obznanom već 1920. 
godine, časopis je morao da računa na stalnu opasnost od državne cenzure. 
Usled toga, komunizam je bio skrivena (urednička) motivacija, a feminizam 
prihvatljiv svetonazor i ujedno svojevrsni paravan za antirežimsko delovanje 
(v. ibid.: 194). S druge strane, Barać ističe „nesvakidašnju skladnost spoja 
radikalnog feminističkog aktivizma (i šifrovanog komunističkog) i popu-
larnih sadržaja iz domena kulture ženstvenosti na stranicama Žene danas” 



299

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

(ibid.: 236, istakla Z. S.), spoja naročito uočljivog u vizuelnom aspektu lista 
(v. Тодић 2022). Uz to, „Žena danas je propagirala slikom ono što bi cenzura 
zabranila da je bilo u formi teksta” (Бараћ 2015: 191; up. Тодић 2022). Sve 
ove pobrojane tendencije imale su barem dvostruki učinak: s jedne strane, 
radikalizaciju i popularizaciju feminizma u smeru internacionalističkog i 
internacionalnog pacifizma, antifašizma i komunizma, a s druge feminizaciju 
i popularizaciju komunizma (u lokalnom kontekstu). 

Kako je već naznačeno, simpatizerke i/ili članice SKOJ i KPJ – uključujući 
urednice Žene danas – isprva su bile bliske Ženskom pokretu, u okviru čije 
su Omladinske sekcije i delovale od 1935. do 1940. godine, da bi već 1936. 
pokrenule vlastiti časopis. Svakako im je išlo naruku to što su Ženski pokret 
i glasilo ovog udruženja imali marginalnu poziciju u kulturnom, intelektu-
alnom i periodičkom polju epohe, percipirajući se kao feminini fenomeni. 
O samim počecima saradnje sa Ženskim pokretom posvedočila je Mitra 
Mitrović u svojim memoarima, ranih sedamdesetih godina 20. veka:

„U jesen 1935. godine velika grupa ženske omladine iz kancelarija, sa Univerziteta, 
radionica, devojke tek izišle iz srednjih škola, komunista i antifašista organizovale 
su se u Ženskom pokretu i osnovale svoju Omladinsku sekciju.
	 Bilo je to vreme žestokih naleta nemačkog fašizma na prava čoveka, na egzi-
stenciju žena kao građana, na njihovo dostojanstvo [...] Strašan talas nazadnjaštva 
pretio je da zahvati svet. 
	 Ženski pokret je bio organizacija feministkinja u čijem je programu stajala 
jasno izražena deviza borbe žena za njihova prava. Ideja ove grupe komunistkinja 
bila je da, oslanjajući se na ovu feminističku organizaciju, stvorimo od Pokreta 
masovnu organizaciju žena. Inicijativa je potekla od nas studentkinja koje smo već 
odlazile s Univerziteta. 
	 Prvi susret između Uprave Ženskog pokreta i predstavnica ženske omladine 
[...] bio je 11. oktobra 1935. povodom pripremanja zborova za pravo glasa žena. 
Poziv za zbor uputio je Ženski pokret [...].
	 U Ženskom pokretu naišle smo na povoljnu atmosferu za saradnju. Predsednica 
Ž. pokreta (M. Atanacković) i Uprava Ž. pokreta (V. Kićevac, J. Minić, A. Štebi, D. 
Marodić) pokazale su se voljne da iziđu u susret ženskoj omladini i osveže svoju već 
usku i već dosta pasivnu organizaciju svežim pobornicama ženske ravnopravnosti” 
(Mitrović 2023: 206–207; up. Митровић 1959, istakla Z. S.).

Približavanje omladinki Ženskom pokretu bilo je, delimično, posledica novog 
strateško-političkog kursa i zaokreta KPJ. Naime, 1935. godine Partija je, 
suočena s bujanjem fašizma i potrebom da mu se odlučnije odupre, razvila 
nove politike u skladu sa strategijama Narodnog fronta (v. Grubački 2024). 



300

Zorana Simić

U fokusu su bili omasovljavanje komunističkog pokreta, uključivanje ko-
munista i komunistkinja u postojeće legalne organizacije, te osnivanje novih 
komunističkih organizacija. Kako je već isticano u literaturi, u Srbiji su za 
ove zadatke, kad je reč o „ženskom pitanju” i ženama kao ciljnoj grupi, bile 
zadužene Mitra Mitrović i Dobrila Karapandžić (1911–2009) (v. Цветић, 
ur. 1975; Božinović 1996; Бараћ 2015).175 Premda su svoju agendu sprovo-
dile unutar strogih partijskih okvira, simultano su, barem donekle, sledile i 
sopstvene želje ili afinitete. Isidora Grubački skrenula je pažnju na izuzetno 
važan tekst Mitre Mitrović o Ženi danas iz 1959. godine (v. Митровић 1959), 
koji govori tome u prilog, tj. iz koga možemo da zaključimo da su sve one u 
svojim agendama imale relativnu, ali nezanemarljivu autonomiju u odnosu 
na strogo ustrojenu Partiju. „Dok se u literaturi dosad isticalo da je KPJ de-
legirala žene da se pridruže Ženskom pokretu, Mitra Mitrović je u tekstu iz 
1959. implicirala da su ona i njene drugarice imale ideju da se pridruže Žen-
skom pokretu, a da je KPJ to potom odobrila” (Grubački 2024: 174). Takođe, 
njihova ideja bila je i da osnuju časopis koje će same uređivati i u kom će se 
što odlučnije boriti protiv fašizma i za demokratska prava (žena), tako da 
njihova borba bude prijemčiva za što širi krug čitateljki i čitalaca (Mitrović 
1959: 414–415). Po svemu sudeći, ista ta partija – preciznije, muško član-
stvo KPJ – nije bila preterano zainteresovana za Ženu danas, te su saradnice 
i urednice ovog časopisa od samog početka „imale autonomiju u pisanju”, 
stvaranju i uređivanju svoje publikacije (Бараћ 2022b: 39).176

Osnovano je, stoga, pretpostaviti, da su one relativno autonomno de-
lovale i u drugim inicijativama, uključujući one koje su sprovodile zajedno 
175	  „Obnovljena KPJ, u nastojanju da u borbu protiv nacizma i fašizma, kao glavnog protivnika 
radničke klase, okupi što šire društvene slojeve uputila je svoje članstvo, u junu 1935. godine, da 
se legalizuje, da razvije svoju aktivnost u sindikalnim, omladinskim, profesionalnim, ženskim 
i drugim organizacijama. [...] U Srbiji su u komisiju Pokrajinskog komiteta KPJ za rad među 
ženama odabrane Mitra Mitrović i Dobrila Karapandžić. Sa Ženskim pokretom su se dogovorile 
da se u njegovom okviru osnuje Omladinska sekcija. Ženski pokret je računao na to da će dobiti 
feministički podmladak, antifašistkinje mogućnost za legalan rad” (Božinović 1996: 116–117).
176	  Kao što dodatno primećuje Stanislava Barać, ta autonomija, „međutim, nije bila samo 
stvar nedovoljne zainteresovanosti drugova i autentičnih interesovanja omladinki, već se, 
iako možda slučajno, uspostavila kroz ozvaničeni oblik organizacije partijskog rada. Naime, 
kao i sve aktivnosti omladine, i aktivnost Omladinske sekcije Ženskog pokreta (koja se 
praktično podudara sa redakcijom i saradnicama Žene danas), kako se i u leksikonu kaže, 
’razvijala se pod neposrednim rukovodstvom Partije’. Međutim, kako dalje stoji: ’Za rad u 
Sekciji je odgovarala partijska ćelija, čiji se sastav menjao. Članovi ćelije bile su: Jelisaveta 
Beška-Bembasa, Milica Šuvaković, Olga Jojić, Olga Alkalaj, Mitra Mitrović, Bosa Cvetić, 
Dobrila Karapandžić i Slobodanka-Boba Đorđević’ […] Drugarice su, dakle, odgovarale pred 
Partijom same za sebe, odnosno one su same predstavljale Partiju pred kojom su odgovarale 
kao članice Sekcije i saradnice časopisa” (Бараћ 2022b: 39).



301

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

sa Ženskim pokretom (up. Grubački 2024). Mitra Mitrović u tom pogledu 
spominje, na primer, Internacionalni kongres Alijanse feminističkih pokre-
ta, održan u periodu od 8. do 14. jula 1939. godine u Kopenhagenu. Njemu 
su, u svojstvu zastupnica jugoslovenske delegacije, sa starijim koleginicama 
prisustvovale i „tri predstavnice omladine: drugarice Jovanka Radaković i 
Ela Almuli (Omladinske sekcije) i Erna Muzer (Ljubljana)”; „u izveštaju sa 
ovog kongresa, koji je podnela predsednica Ženskog pokreta, kaže se: ’Naše 
omladinke su prema izjavi svih prisutnih ostavile nezaboravan utisak, svojom 
ubedljivošću, svojim žarom kojim se zalažu za pobedu naprednih shvatanja u 
svetu’”; takođe, Mitrović podseća i na veliki skup koji je krajem iste te, 1939. 
godine organizovan „po inicijativi redakcije Žene danas”, u cilju zalaganja za 
žensko pravo glasa, a „povodom dolaska na vlast vlade Cvetković-Maček” 
(Mitrović 2023: 212; up. Митровић 1959). Kako zaključuje Mitra Mitrović: 
„Omladinska sekcija iskoristila je i stvorila široke mogućnosti da razvije u 
periodu 1933–1940. svoj masovni rad među ženama za njihova prava i da 
organizuje otpor žena protiv fašizma u svetu i u vlastitoj zemlji” (Mitrović 
2023: 209).

U tom svetlu, pandan Ženi danas jeste časopis Ženski svijet (Zagreb, 
1939–1941), koji je uređivala ilegalna redakcija u kojoj su se, između ostalog, 
nalazile Galja Korporić, Olga Milčinović, Draga Iveković, Tatjana Marinić, 
Nevenka Tepavac, Katja Galić, Magda Bošković i Jelena Jančić. Ulogu odgo-
vorne urednice imale su Katja Galić, Slava Očko i Ivana Rehman. Reizdanje 
ovog časopisa priredila je Marija Šoljan Bakarić.177 Oba ova časopisa mogu 
se (uporedo) posmatrati kao relevantni ne samo u lokalnoj već i u globalnoj 
perspektivi. Naime, reč je o časopisima nastalim u granicama prve Jugosla-
vije koji se mogu okarakterisati i kao narodnofrontovski (v. Grubački 2024; 
v. i Blasin 2019). Shodno tome, „novi feminizam” koji se zastupa u njima 
srodan je onima koji se oblikuju i podupiru u drugim narodnofrontovskim 
feminističkim časopisima širom sveta, uglavnom povezanim sa Svetskim 
komitetom žena protiv rata i fašizma, što neretko pokazuju već odrednice u 
njihovim podnaslovima. Stanislava Barać i Isidora Grubački dosad su usta-
novile da je reč o sledećim časopisima: Les femmes dans l’action mondiale: 

177	  Na ovom linku dostupne su neke od osnovnih informacija o časopisu: https://www.karto-
grafija-otpora.org/hr/punktovi/?marker_id=386&proj=5 (10. 8. 2025). Marija Šoljan-Bakarić 
(1913–1996) bila je učesnica NOB, a u članstvo KPJ primljena je oko 1940. godine. Bila je i članica 
AFŽ, nosilac Partizanske spomenice i drugih odlikovanja, a u SFRJ je vršila čitav niz važnih uloga. 
Nakon Drugog svetskog rata, sporadično je uređivala časopis Žena u borbi (1943–1957). Njegova 
naslednica bio je časopis Žena (1957–1992), koji je ona takođe uređivala (o tome v. Mučkalović 
2023). O dizajnu časopisa Žena danas i Ženski svijet v. Blasin 2019.



302

Zorana Simić

Organe mensuel du Comité Mondial des Femmes (1934–39, Francuska), Jeunes 
filles de France (1936–38, Francuska), Mujeres Libres (1936–38, Španija), La 
Mujer Nueva (1935–41, Čile), Die Frau (1936, Francuska), Woman To-day 
(1937–39, Velika Britanija), Woman Today (1936–37, SAD), Kvinner og Klær 
(1940, Norveška), Vrouwen (Holandija), La voce delle donne: rivista mensile in 
lingua italiana del Comitato mondiale delle donne contro la guerra e il fascismo 
(1936–3?, Italija), La Mujer en la Action (Urugvaj) (up. Barać, Simić 2024; 
Grubački 2024: 178; v. i Лалатовић 2022). Drugim rečima, tokom prve četiri 
godine izlaženja, jugoslovenski časopis Žena danas – kao i Ženski svijet, koji 
je izlazio svega dve godine – predstavljao je poduhvat od međunarodnog 
značaja, koji su njegove urednice kao grupa, u kolektivističkom duhu i bez 
važnijih „harizmatskih” istupanja i prerogativa (v. Philpotts 2012), sprovodile 
u specifičnom lokalnom i nacionalnom (jugoslovenskom) kontekstu.

Uprkos delimičnom kontinuitetu sa Ženskim pokretom i strateškom 
približavanju ovoj organizaciji, „novi feminizam” (v. Grubački 2024) članica 
Omladinske sekcije, shodno njihovom komunističkom opredeljenju, narod-
nofrontovskoj orijentaciji i partijskom članstvu, bio je u značajnoj meri suprot-
stavljen onom „buržoaskom”, oličenom, između ostalog, upravo u delovanju 
Ženskog pokreta i politikama istoimenog glasila. Angažman istaknutih komu-
nistkinja uoči, tokom i nakon Drugog svetskog rata – čiji paradigmatski primer 
predstavlja biografija Mitre Mitrović – podrazumevao je stoga prevrednovanje 
i duboko ideološko transformisanje ideje feminizma / (metafore) sestrinstva. 
Međutim, ne treba gubiti iz vida da je ova ideja i u feminističkim krugovima 
međuratnog razdoblja, naročito onima kojima su omladinke bile bliske, već 
bila i znatno denacionalizovana i lišena etničke motivisanosti koju je imala 
uoči, tokom, a ponekad i nakon Prvog svetskog rata i osnivanja Kraljevine. 
Takođe, uprkos preovlađujućoj građanskoj orijentaciji, među saradnicama 
Ženskog pokreta socijalističke i marksističke ideje cirkulisale su i promovisale 
se u časopisu već od samog njegovog osnivanja, ranih dvadesetih godina 20. 
veka (prvenstveno kroz snažno afirmisanje Roze Luksemburg i Aleksandre 
Kolontaj, ali i saradnički angažman socijalistkinja poput Drage Stefanović ili 
Desanke Cvetković), dok su antifašističke, antimilitarističke i pacifističke težnje 
bile veoma izražene – kao, uostalom, i u drugim feminističkim časopisima toga 
doba (o tome v. npr. Бараћ 2015; Bujaković 2021; Pantelić 2021).

Osobenost Žene danas i sličnih narodnofrontovskih feminističkih ča-
sopisa na globalnom nivou leži pak u vrlo izraženoj i dubokoj povezanosti 
iskustva pisanja/čitanja/uređivanja i življenog iskustva: ove mlade komuni-
stkinje u svom časopisu uglavnom su zastupale pozicije neodvojive od nji-



303

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

hovog (radnog, klasnog, rodnog, intimnog, političkog, partijskog) iskustva i 
revolucionarne eshatologije, a to se značajno odrazilo na uredničke politike, 
žanrovsku i idejnu mapu lista Žena danas. U skladu s programom Narod-
nog fronta, u prilozima se u periodu od 1936. do 1940. stremilo uvažavanju 
raznolikih življenih iskustava žena, te časopis tako obiluje reportažama, pi-
smima čitateljki, intervjuima (v. Коларић 2022). Kako je sumirala Stanislava 
Barać, časopisni prilozi bili su pažljivo raslojeni, organizovani i povezani u 
vizuelno-tekstualnu celinu tako da komuniciraju sa što širim i heterogeni-
jim krugom čitateljki, u rasponu od onih visokoobrazovnih do onih gotovo 
nepismenih. U listu preovlađuju diskursi o emancipaciji, pacifizmu, antifa-
šizmu, novom feminizmu, majčinstvu, komunizmu; glavne teme obuhvataju 
pravo glasa žena, svetski mir, Španski građanski rat, život radnica i seljanki 
u Jugoslaviji, kao i portrete istaknutih, znamenitih žena; među književnim 
žanrovima, uglavnom pisanim u stilu socijalističkog realizma, dominiraju 
reportaže, feljtonski tekstovi i pripovetke (Бараћ 2015; Barać, Simić 2024; 
v. npr. i Milinković 2022). Uporedo s ovako osmišljenim i sprovođenim 
časopisnim politikama,

„od 1937. godine aktivnost Omladinske sekcije dobila je sve masovniji karakter. 
Po unutrašnjosti Srbije, zahvaljujući uticaju omladinki i članova Partije koje su već 
stekle javni ugled i uticaj među masama žena stvarale su se organizacije Ženskog 
pokreta u mnogim mestima u kojima se organizovao takođe intenzivni politički 
masovni rad i akcije. Tokom 1937–1939. g. stvoreni su Ženski pokreti u Čačku, 
Kragujevcu, Nišu, Šapcu, Jagodini, Vršcu, Novom Sadu i drugim mestima [...] 
udružujući rad Omladinske sekcije i ogroman uticaj koji je vršio list Žena danas, 
aktiviran je veliki broj žena u antifašističkom pokretu i učestvovao u mnogim 
akcijama naše Partije” (Mitrović 2023: 210–211, istakla Z. S.).

Ukratko, uprkos složenim, palimpsestnim strategijama uređivanja/autorstva 
i različitim (žanrovskim i ideološkim) mimikrijama – ili upravo zahvaljujući 
njima – urednice Žene danas kontinuirano su i temeljno ispitivale kako se 
„konstitutišu orodnjene serije žena kroz strukture kao što je […] polna po-
dela rada” (Young 1994: 730). Nastojale su da se suprotstave preovlađujućim 
fašističkim-kao-antikomunističkim, ali i antifeminističkim mikro- i makroisto-
rijskim snagama, te da konstituišu žene kao (feminističku) grupu zasnovanu 
na deljenim (antifašističkim) pozicijama. Kao jedna od osnivačica, urednica 
i saradnica Žene danas, Mitra Mitrović i sama je insistirala na dijalektičkom 
poimanju i zastupanju tzv. ženskog pitanja, tvrdeći da nipošto ne treba izjed-
načiti kategorije ženskog, feminističkog i feminističkog, s jedne strane (up. 
Moi 1989), niti odvajati feminizam, levicu i antifašizam, s druge. Štaviše, u 



304

Zorana Simić

ovakvom čvrstom pozicioniranju mogu se potražiti glavni razlozi za to što 
su se i Mitra Mitrović i njene koleginice u određenim aspektima suprotstav-
ljale pojedinim starijim feministkinjama i urednicama/saradnicama štampe 
u Kraljevini, čak i onima s kojima su u to vreme nominalno delile načelni 
antifašistički stav, poput, recimo, Milice Đurić Topalović, autorke kojoj su 
zamerale na internalizovanoj mizoginiji i patrijarhalnoj konzervativnosti (v. 
Жена данас 23/3, 1939; Barać, Simić 2024; up. Grubački 2024).

Takođe, za razliku od feministkinja koje s njima nisu delile nepokoleblji-
vu lojalnost Partiji i veru u komunizam (v. Stanić 2023), članice Omladinske 
sekcije bile su rešene – s protokom vremena, sve više – da svoju borbu spro-
vode na svim nivoima (življenog) iskustva – makar i po cenu života.178 Mitra 
Mitrović je ranih sedamdesetih godina 20. veka o tome ostavila sledeći iskaz:

„Izvesna razmimoilaženja između omladinske sekcije i Ženskog pokreta, upravo 
u pogledu preduzimanja sve širih i otvorenijih akcija, na čemu je insistirala omla-
dinska sekcija i ženski pokreti u unutrašnjosti, kao i izvesnih drukčijih tumačenja 
krupnih političih događaja, jak pritisak policije koja je već zabranjivala ženske 
pokrete po unutrašnjosti i njihove skupštine, doveo je do nemogućnosti daljeg 
aktivnog i širokog rada Omladinske sekcije. Na skupštini 19. januara 1940. godine 
Omladinska sekcija istupila je iz Ženskog pokreta. Aktivistkinje omladinske sek-
cije nalazile su potom nove oblike rada među ženama, koristeći ogroman uticaj i 
aktivnost koju je dotadašnja borba bila razvila” (Mitrović 2023: 212).

U jednoj ranijoj prilici, u tekstu iz 1959. godine, Mitra Mitrović je o pri-
bližavanju Ženskom pokretu i o distanciranju od njega ostavila unekoliko 
drugačije svedočanstvo:

„Ali, pod oštrim pritiskom vladajućih režima nesklonih ni takvim sitnim akcijama, 
pred opasnošću fašizma, i osvežavajućom aktivnošću novih mladih žena, antifa-
šistkinja i komunistkinja, koje su borbu za prava žena prihvatale kao deo opšte 
borbe za demokratiju i slobode, protiv fašizma, ova sprega, makar i kratkotrajna, 
sa malokrvnim feminističkim organizacijama, značila je jednu lepu mogućnost 
povezivanja žena u antifašističkoj borbi. I makoliko da smo bile idejno daleko od 
bilo kakvih feminističkih pogleda, makoliko da smo imale malih sudara sa našom 
starijom Upravom, i makar što je Omladinska sekcija i prestala da radi uglavnom 
pod pritiskom policije i strahom Uprave od suviše smelih i komunistički obojenih 
akcija – sećajući se tih burnih mladih dana borbe, ne mogu da ne podvučem i izvesnu 
širokogrudost ovih žena koje su nam dale krov nad glavom, kroz čiju organizaciju 

178	  „Kroz omladinsku sekciju je, kao kroz političku školu, prošao ogroman broj – stotine i 
stotine žena i devojaka Beograda, pa i čitave Srbije, ona je postala stecište svih progresivnih 
žena, studentkinja, službenica, radnica, izvor novih članova Partije i simpatizera KPJ koje 
su bile spremne na izvršenje svakog zadatka” (Mitrović 2023: 209, istakla Z. S.).



305

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

su prošle skoro sve aktivne antifašistkinje toga vremena, zahvaljujući postojanju 
Omladinske sekcije” (Митровић 1959: 415, istakla Z. S.).

U istoj prilici, Mitra Mitrović iznosi sud i o glasilu organizacije žena koje su 
„dale krov nad glavom” mladim komunistkinjama i antifašistkinjama – ča-
sopisu Ženski pokret. „Ženski pokret, međutim, nije imao značajnijeg lista, 
osim jednog, skoro službenog i samo organizacionog malog biltena” (ibid., 
istakla Z. S.) Shodno tome, ona osnivanje Žene danas dovodi u neposrednu 
vezu sa časopisom Ženski pokret, odnosno s njegovom neadekvatnošću, 
nemogućnošću da u tom trenutku obuhvati i podupre uredničke želje i ideje 
članica Omladinske sekcije. „Nama je nedostajao jedan list koji bismo ne-
zavisno uređivale bez ikakve duple cenzure, kroz koji bismo samostalnije i 
smelije prenosile liniju Partije u borbi protiv fašizma i za demokratska prava” 
(ibid.). Dakle, kako svedoči Mitra Mitrović, osnivanje Žene danas nije bila 
posledica jedino partijskog kursa ili komunističkog pozicioniranja koje je 
u koliziji s „buržoaskim” Ženskim pokretom, a koje bi sasvim isključivalo 
saradnju s ovom organizacijom i njenim istoimenim glasilom, već i činjenice 
da to glasilo nije pretendovalo na širok i heterogen krug publike, kakvoj su 
omladinke težile i kakvoj su se naposletku uspešno i približile.

Časopis Žena danas podržali su i brojni savremenici i savremenice koji 
nisu pripadali Partiji. Između ostalog, „[s]a redakcijom su tesno sarađivale 
i mnoge žene van Omladinske sekcije – afirmisane društvene i javne rad-
nice, lekarke, pravnice, pedagozi, slikarke itd” (Цветић, ur. 1975: 70; up. 
Митровић 1959). Saradnja s pripadnicama „građanskih” slojeva bila je, 
štaviše, osnovni preduslov izlaženja lista: u cilju izbegavanja cenzure i prohi-
bicija/kazni državnog represivnog aparata, tj. „da bi se obezbedila legalnost 
časopisa, ulogu njegove glavne urednice (i vlasnice) zvanično je vršila uvek 
neka od predstavnica građanskog staleža, koja nije bila poznata policiji kao 
članica KPJ ili simpatizerka te partije” (Бараћ 2015: 190, istakla Z. S.).179 
Mitrović je u više navrata posvedočila i o tome:

„Najteže je bilo naći urednicu. Ko bi to mogao biti? Od nas osnivača nijedna, sve 
smo već bile dovoljno kompromitovane za policiju, a time i za cenzore. Ta bi žena 
morala predstavljati neku sigurnu garanciju i za vlast, biti ugledna, ali bi morala biti 

179	  „Od 1936. do 1938. godine časopis je izlazio kao privatno izdanje Radmile Lj. Dimitrijević, 
koja je bila, dakle, i njegova urednica. Od februara 1938. (br. 10) do 1940. godine vlasnica i 
urednica lista bila je Olga Timotijević, a tokom 1940. godine tu funkciju vršile su Mira Vučković 
i Ljerka Babić. Trebalo je, kako je svedočila Mitra Mitrović posle rata u memoarskom putopisu 
Ratno putovanje, pronaći ’drugaricu, antifašistkinju, koja će javno staviti svoje ime na jedan list za 
koji se zna da ima veze sa Partijom, a njeno ime ne sme da bode oči policiji’” (Бараћ 2015: 190).



306

Zorana Simić

i potpuno spremna na sve neprijatnosti koje je očekuju kao urednicu ovakvog lista, 
sve do zatvora, u trenutku kad se policiji učini da smo prešli granice, ili u trenutku 
nekog jačeg naleta na komuniste. Prvi izbor je pao na Radmilu Dimitrijević, ženu 
advokata Dimitrijevića, naprednu i uglednu, a nekompromitovanu. Posle nekog 
vremena, […] urednica je postala Mira Vučković Ribar – sestra Lole Ribara. Kad 
ni ugled kuće Ribar više nije bio zaklon […] urednica je postala Olga Timotijević i 
ostala je to sve do zabrane lista 1940. godine” (Митровић 1959: 417, istakla Z. S.).

U praksi, dakle, Žena danas nije bila privatno vlasništvo/izdanje Radmile 
Lj. Dimitrijević, Olge Timotijević (v. Ђукић Перишић 2022), Ljerke Babić 
ili Mire Vučković, kako bi se moglo pomisliti na osnovu impresuma, već 
„nezvaničan organ Omladinske sekcije Ženskog pokreta”, čiju su redakciju 
činile brojne članice Sekcije: Mitra Mitrović, Nataša Jeremić, Zora Šer, Fani 
Politeo Vučković, Olga Alkalaj, Irena Stefanović, Milica Šuvaković, Dragana 
Pavlović, Milka Žicina, Zojica Levi, Jelisaveta Beška Bembasa, Vojka Demajo, 
Ela Almuli, Bosa Cvetić, [Olga Jojić], Dušica Stefanović, „ujedno njegove 
stalne saradnice do zabrane časopisa 1940. godine” (Бараћ 2015: 190; v. i 
Цветић, ur. 1975).180 Prema svedočenju same Mitre Mitrović, najuže jezgro 
prve redakcije činile su Nataša Jeremić, Dušica Stefanović, Milica Šuvaković, 
Olga Alkalaj, Zora Šer i Ela Almuli (v. Mitrović 1959: 417). I ta redakcija bila 
je, po svemu sudeći, stalno otvorena i za druge komuniste i komunistkinje:

180	  Ovde iznosim biografije nekih od pobrojanih saradnica časopisa i članica Sekcije, pre 
svega na osnovu Цветић, ur. 1975. Nataša Jeremić (1913–1943), diplomirana pravnica, pri-
mljena je u KPJ 1941. Naredne godine uhapsila ju je Specijalna policija i odvela u logor na 
Banjici. Streljana je u Jajincima. Fani Politeo Vučković (1911–1942), istoričarka umetnosti, 
supruga poznatnog muzikologa Vojislava Vučkovića, u časopisu Žena danas objavljivala 
je uglavnom članke u oblasti vizuelnih umetnosti i istorije umetnosti. Specijalna policija 
uhapsila ju je 1942. godine, kada je i podlegla povredama izazvanim policijskom torturom. 
Olga Alkalaj (1907–1942), advokatska pripravnica, smatra se jednom od najaktivnijih članica 
KPJ, u koju je stupila 1937. godine. Takođe je uhapšena i mučena od strane policije, ali nije 
odala nijednu informaciju koja se tiče rada Partije. Boravila je u logorima na Banjici i Sa-
jmištu, a ubijena je na putu do Jajinaca, u tzv. dušegupkama. Milica Šuvaković (1912–1942), 
istaknuta učesnica NOB, takođe je bila stalna meta Gestapoa i Specijalne policije. Streljana 
je u logoru na Crvenom krstu u Nišu, u kom se tik pre toga porodila (njen sin je čuveni 
reditelj Želimir Žilnik). Milka Žicina (1902–1984), književnica, preživela je Drugi svetski u 
ilegali. Bosa Cvetić (1912–1975), istaknuta učesnica NOB, nosilac Partizanske spomenice i 
brojnih drugih odlikovanja, završila je Filozofski fakultet u Beogradu 1935. godine, kada je 
primljena  u KPJ. Posle Drugog svetskog rata obavljala je čitav niz odgovornih društvenih 
funkcija. Dušica Stefanović (1913–1941), biološkinja, završila je studije 1936. u Beogradu, 
gde je i doktorirala 1940. godine. Više puta je hapšena, a 1941. odvedena je u logor na Ban-
jici, gde je ubrzo streljana. Na ovim veb-stranicama mogu se pronaći podaci o pobrojanim 
članicama Sekcije: https://zeneucrnom.org/images/pdf/mapa_otpora24.pdf; https://princip.
info/2021/09/24/biografije-nekih-od-clanica-redakcije-zena-danas/ (3. 2. 2024).



307

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

„Veliki broj članica Omladinske sekcije Ženskog pokreta sarađivao je u listu, propa-
girao ga, dolazio na savetovanja i diskusije, pomagao u administraciji i ekspediciji i 
rasturao list među simpatizerima. Nije preterano reći da je cela Omladinska sekcija 
bila aktivni saradnik lista. Članke su pisale ne samo članice redakcije, već i širok krug 
drugarica i drugova koji, kao i većina članica redakcije, nisu mogli da se potpišu 
svojim imenom jer su bili poznati policiji kao komunisti. Zato su često članci ostajali 
nepotpisani, ili su potpisivani pseudonimima” (Цветић, ur. 1975: 70, istakla Z. S.).

Utoliko se o jedinstvenosti ovog časopisa može govoriti i u pogledu uredničkog 
pitanja, i to na više nivoa. Prvo, posredi je palimpsestni model uređivanja 
štampe, uslovljen cenzurom (monarhijskog režima), koji je – poput privi-
legovane, a pritajene komunističke ideologije – i sam počivao na mimikriji, 
prikrivanju, „šifrovanju”. Drugo, reč je o kolektivnom, grupnom autorstvu i 
uređivanju časopisa par excellence. Premda je kolektivno urednikovanje bilo 
svojstveno i drugim feminističkim časopisima tog doba – Ženskom pokretu, 
koji je bio glasilo istoimene organizacije, ili, na primer, Jugoslovenskoj ženi, 
koja je, po svemu sudeći, bila glasilo osnivačica i simpatizerki Ženske stranke 
– Žena danas od njih se bitno razlikuje utoliko što je na izvestan način bila 
organ i KPJ, partije koja će tokom i posle Drugog svetskog rata (p)ostati vo-
deća u Jugoslaviji, i Omladinske sekcije Ženskog pokreta, koja je sledila kurs 
iste te partije, ali i vlastite težnje i potrebe. Treće, upravo se u popularizaciji 
feminizma – kongruentnoj s narodnofrontovskim kretanjima – s jedne, a u 
feminizaciji komunizma, s druge strane, može tragati za ključnim (žanrovskim, 
ideološkim, formalnim) svojstvima Žene danas, koja ne samo da ovaj list čine 
osobenim u kontekstu tadašnje časopisne produkcije već ujedno interferiraju 
s modelima urednikovanja. Drugim rečima: i u samoj uredničkoj praksi žena 
koje su stajale iza Žene danas možemo da lociramo svojevrsnu feminizaciju 
komunizma; ili, slobodnije rečeno, praktikovanje uredničkog komunističkog 
feminizma. Ukoliko „nije preterano reći da je cela Omladinska sekcija bila 
aktivni saradnik lista” (Цветић, ур. 1975: 70), osnovano je izneti i istražiti hi-
potezu da je Žena danas među časopisima u kojima je ostvaren najviši stepen 
„proizvodnje znanja kroz kolaborativne modele urednikovanja” (Dillane 2021: 
21) u čitavoj istoriji Jugoslavije. Taj proces može se pratiti od samog osnivanja 
Omladinske sekcije Ženskog pokreta, čija je predsednica bila Mitra Mitrović. 
Kako ona tvrdi, „tokom 1935–1940. KPJ je bila stekla u Omladinskoj sekciji 
jedno od najjačih uporišta rada među ženama i okupljanja u borbi protiv 
fašizma” (Mitrović 2023: 212). Uz Mitru Mitrović, ostale članice Omladinske 
sekcije bile su, dakle, i članice redakcije Žene danas, a njihovo uređivanje lista 
koincidiralo je s njihovim ulaskom u javnu sferu uopšte (v. Митровић 1959). 



308

Zorana Simić

Diverzitet i specifičnosti identiteta, praksi i pozicija urednica u slučaju Žene 
danas dobijaju na naročitom značaju i zanimljivosti, a teorijska elaboracija 
žena kao grupe postaje posebno adekvatna i podsticajna. Iz tih razloga, kao i 
zbog činjenice da je Mitra Mitrović u toj i takvoj grupi bila prima inter pares, 
ova dinamika osvetljava se, donekle, upravo kroz njen portret.

6.2. Mitra Mitrović: prima inter pares

Portret Mitre Mitrović takođe je već ocrtavan u nekoliko navrata (v. npr. 
Пантелић, Милинковић, Шкодрић 2013: 51–55; Barać 2017; Станић 2022; 
Grubački 2024). Međutim, kako ističe Veljko Stanić, i dalje se može reći da je 
„proučavanje života Mitre Mitrović tek na početku” (Станић 2022: 64), ako se 
ima u vidu reprezentativnost, obuhvatnost i značaj tog života, odnosno njene 
individualne figure i njenih pozicija u dinamičnom društvenoistorijskom 
kontekstu i prve i druge Jugoslavije. U opsežnom prilogu u zborniku Časopis 
Žena danas (1936–1940): prosvećivanje za revoluciju, Veljko Stanić je prvi (put) 
razmotrio tada rukopisnu zaostavštinu Mitre Mitrović, usredsređujući se na 
rasute memoarske beleške, i to sa sledećom motivacijom: „kritičko osvetljenje 
memoarskog korpusa koji se ovde uzima u razmatranje usmereno je ka otvara-
nju pitanja i postavljanju moguće skice za biografiju Mitre Mitrović” (ibid., istakla 
Z. S.). Ubrzo potom, Stanić je priredio izdanje Otpisana, u kom je publikovao 
pomenutu rukopisnu zaostavštinu, tj. memoare pisane tokom 70-ih godina 
20. veka (v. Mitrović 2023). Pritom je istakao da isto ovo nasleđe Mitre Mitro-
vić tek treba pomnije istražiti iz feminističke perspektive: „poseban sloj koji 
prevazilazi okvire ove studije predstavlja Mitrin ’ženski glas’ i njegovo mesto u 
kanonu rodnih studija” (Станић 2022: 58, istakla Z. S.). Uporedo s tim, uz uvid 
u istraživačko-priređivački angažman Veljka Stanića i odgovarajuću rukopisnu 
građu, Isidora Grubački posvetila je pažnju životnom putu Mitre Mitrović i 
njenom javnom, političkom delovanju, premda bez pretenzija ka obuhvatnijim 
analizama njene biobibliografije (v. Grubački 2024). Zahvaljujući tome, u prilici 
smo da pomnije rekonstruišemo (feminističku) biografiju Mitre Mitrović, ali i 
da unekoliko razmotrimo njene autorske strategije i preokupacije, na kojima se 
istraživači i istraživačice dosad uglavnom nisu zadržavali u značajnijoj meri.181

181	  Up. „Reklo bi se da su stvoreni uslovi za ispisivanje temeljnog i naučnog političkog 
portreta Mitre Mitrović. Taj bi portret uključivao ne samo sliku vidljivu spolja (biografija 
i bibliografija) već i kritičku analizu njenih pisanih radova, baš onako kako je sama Mitra 
Mitrović učinila pišući politički portret Veselina Masleše” (Barać 2017: bez paginacije).



309

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Mitra Mitrović rodila se 6. septembra 1912. godine u Požegi (Užice), u 
siromašnoj porodici železničara (koji je ubrzo preminuo od tifusa) i doma-
ćice, kao jedno od petoro dece, a preminula je 4. aprila 2001. u Beogradu, 
gde je provela veći deo života. Studije jugoslovenske književnosti upisala je 
1930. godine na Univerzitetu u Beogradu, na kom je četiri godine kasnije i 
diplomirala. Nakon 1934. radila je u biblioteci Narodne skupštine u Beogradu. 
„Ali, njen stvarni život tekao je tada ilegalnim, revolucionarnim putevima” 
(Stanić 2023: 6). „U napredni omladinski pokret uključila se 1931, na Beo-
gradskom univerzitetu i bila u grupi najaktivnijih studenata. Učestvovala je 
u svim akcijama i demonstracijama koje je Partija organizovala na Univer-
zitetu. U KPJ je primljena 1933. godine na Filozofskom fakultetu” (Цветић, 
ur. 1975: 56). Mitra Mitrović je tokom 1943. takođe uređivala list Borba (v. 
Митровић 1953), u sličnom periodu kada je sama uredila i Ženu danas, a 
bila je i među osnivačicama AFŽ.

„U njenom životu bilo je nemalo romanesknog. Prva ratna 1941. godina započela je 
zatočeništvom u logoru Banjica i bekstvom iz zatvorske bolnice (o tome v. Mitrović 
1953; prim. Z. S.). Njen veliki politički uspon počeo je krajem Drugog svetskog 
rata: poverenik za prosvetu ASNOS-a od 1944, ministar prosvete u vladi NR Srbije, 
rukovodilac Agitpropa CK SKS, predsednik Saveta za prosvetu i kulturu Vlade NR 
Srbije, član CK SKS i CK SKJ, narodni poslanik i u republičkoj i u saveznoj skupštini. 
Ne zaboravimo i njenu ulogu u radu Antifašističkog fronta žena” (Stanić 2023: 6).

Za razliku od dosadašnjih portreta urednica štampe u međuratnoj Jugoslaviji, 
u slučaju Mitre Mitrović reč je, dakle, o znamenitoj ženi u tradicionalnijem 
značenju reči, o istaknutoj javnoj i političkoj figuri (štaviše, prvoj ministarki 
u istoriji Srbije i Jugoslavije, u periodu 1944/1945–1948), učesnici NOB, no-
siocu partizanske spomenice i brojnih drugih odlikovanja, intelektualki koja 
je, kako se konsenzualno smatra i ističe, „uz nekoliko drugih revolucionarki 
[…] ulazila u ’zatvoreni krug uticajnih žena koje su zauzimale vodeće polo-
žaje’” (ibid., istakla Z. S.) u društvu. Nasuprot prethodnicama – urednicama 
Ženskog pokreta ili Jugoslovenske žene – Mitra Mitrović stasavala je u bitno 
drugačijoj političkoj klimi, u periodu oko Šestojanuarske diktature, a njena 
generacijska pripadnost omogućila joj je da se neposredno angažuje u an-
tirežimskim inicijativama i mladost svesno i istrajno žrtvuje antifašističkoj i 
komunističkoj borbi (v. Mitrović 2023), postajući „protagonistkinja revolucije 
koja će radikalno izmeniti političke i društvene odnose u Jugoslaviji” (Stanić 
2023: 13, istakla Z. S.). Ta borba bila je u isti mah i kontinuirano feministička, 
ma koliko to delovalo u suprotnosti s komunističkom ideologijom. Štaviše, 
na izvestan način, „tokom 1930-ih, antifašizam je postao jezgro feminizma” 



310

Zorana Simić

(Grubački 2024: 194; up. Stefanović 2020), o čemu, između ostalog, ubedljivo 
svedoči upravo (komunistički) časopis Žena danas.182 

Takođe, Mitra Mitrović je od 1936. godine bila udata za Milovana Đilasa, 
čiji je čuveni „disidentski” slučaj, počevši od ranih pedesetih godina 20. veka, 
prevazilazio granice SFRJ, dodatno uticao na (ne)vidljivost Mitre Mitrović i 
ostavio trag i u njenom životu (v. Đilas 1973; Станић 2022). 

„U prelaznom razdoblju jugoslovenskog socijalizma posle sukoba sa SSSR-om 
1948. godine, Mitra Mitrović pripadala je reformističkom kursu koji je u par-
tijskom i državnom vrhu najubedljivije zastupao Milovan Đilas. Vrhunac ovog 
usmerenja koje želi da se oslobodi birokratskog karaktera vlasti i unese više 
demokratije i slobode u politički i javni život nastaje na Šestom kongresu KPJ 
1952. godine u Zagrebu.

	 Međutim, trenutak velike životne krize za Mitru Mitrović nastupa kada je 
posle 1954. godine došla u raskorak sa Partijom. Podržavši na Trećem vanrednom 
plenumu SK SKJ januara te godine ideje o liberalizaciji i demokratizaciji svog već 
bivšeg supruga Milovana Đilasa, Mitra Mitrović više nije u vrhu režima” (Stanić 
2023: 7).

Kako ističe Veljko Stanić, sačekali su je ne samo „partijski bojkot” već i „dve 
godine ispitivanja u kontrolnoj Komisiji”; takođe, „iz CK SKJ isključena je 
1956. godine”, a „pod partijskim pritiskom biće joj iznuđena izjava kojom 
se ograđuje od Đilasovih stavova” (ibid.; v. Бонџић 2013). Nakon toga, za-
uzimaće pozicije „bez većeg političkog značaja”, postavši sekretar Komisije 
za školsku reformu i direktorka Saveznog zavoda za proučavanje školskih i 
prosvetnih pitanja; „pred nemogućnošću da stane na čelo Jugoslovenskog 
dramskog pozorišta, na poziv same kuće iz 1962. godine […] – Mitra Mitro-
vić iduće godine, s tek navršenih pedeset godina, odlazi u penziju” (Stanić 
2023: 7).

Obrazovana u domenu (južnoslovenskih) književnosti, Mitra Mitrović 
bila je i posvećena čitateljka. Svoj čitalački angažman nije presudno odvajala 
od političkog i revolucionarnog, a za sobom je ostavila ne samo svedočanstva 
o sopstvenom i čitalačkom formiranju čitave svoje generacije (v. Mitrović 
1953; Mitrović 2023; up. Станић 2022) već i važan korpus publikacija koje 

182	  Up. „Za generaciju revolucionarki rođenih oko 1910. godine važno je, dakle, razumeti 
da se njihov revolucionarni profil oblikovao nešto drugačije od ideološkog profila revolu-
cionara iz generacije stasavale deceniju ili dve ranije. On je neodvojiv od svesti o fašizmu 
kao najvećoj pretnji svetskom miru. Za generaciju ovih revolucionarki podjednako je važno, 
a u ovom kontekstu i ključno, to što se njihov ideološki profil oblikovao i kao feministički” 
(Бараћ 2022b: 33).



311

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

potpisuje kao autorka. Njena produkcija postaje naročito bogata uporedo s 
distanciranjem od „vrha režima” i postepenim faktičkim penzionisanjem. 
Osim niza (feminističkih) referata, manje ili više opsežnih izveštaja koje je 
održala/ponudila kao državna zvaničnica, činovnica ili delgatkinja AFŽ – 
među njima se izdvaja brošura Pravo glasa žena: dokaz i oruđe demokratije iz 
1945. godine (v. Mitrović 1945) – Mitra Mitrović objavila je i Ratno putovanje 
(prvo izdanje izašlo je 1953. godine; v. Митровић 1953), „široko hvaljeno 
delo” od kritičara poput Borislava Mihajlovića Mihiza ili Miodraga Protića 
(Stanić 2023: 5), a koje Stanislava Barać definiše kao „memoarski autoportret” 
(Barać 2017: bez paginacije),183 potom i biografiju/portret Veselina Masleše 
(Veselin Masleša, 1957; в. Митровић 1957), te 1960. godine i opsežniju studiju 
Položaj žene u savremenom svetu (v. Митровић 1960).

Dok je Ratno putovanje, primera radi, dragocen izvor za rekonstrukciju 
uredničkog angažmana Mitre Mitrović i njenih saradnica u Ženi danas (up. 
Бараћ 2015), a pomenute brošura i studija odlična polazišta za rekonstruk-
ciju njenih (celoživotnih) feminističkih stavova (up. Petrović 2019), fokus 
na izdanju Otpisana – kao u slučaju (analize) dnevnika i memoara Katarine 
Bogdanović i Pauline Lebl Albale – omogućava da se glas i subjektivna per-
spektiva (i retrospektiva) autorke/naratorke/protagonistkinje čuju i uvaže u 
optimalnoj meri. Način na koji se Veljko Stanić opredelio da koncipira ovo 
izdanje od velike je pomoći u tom procesu. Priređivač najpre prenosi sažete 
beleške iz 1962. godine, kada Mitra Mitrović započinje „zapisivanje svog 
bilansa života” (Mitrović 2023: 23). Naime, na svoj pedeseti rođendan, ona 
sastavlja sledeću autobiografsku skicu:

„Ravno pedeset godina života, od toga do 6. godine sirotinja bez oca; od 6-10, 
osnovna škola, od 10-14 – niža gimnazija; od 14 do 18 – gimnazija, pa matura; 
pa od 18 do 22 – diploma – na Filozofskom fakultetu, pa od 21. (1933) članstvo u 
Partiji (pre toga u SKOJ-u), pa od 21-28 (1933–1941) stalni partijski rad.
Pa od 1941. (29 god.) – rat – četiri godine.
Pa posle rata –
1945–1948. – Informbiro
1948–1949. – razvod braka
1949–1952. – nekakvo održavanje

183	  „Širina značenja ove dinamične dokumentarne proze otkriva se tek kroz njeno uporedno 
čitanje sa nekoliko ključnih dela: časopisom Žena danas; političkim portretom-biografijom 
Veselin Masleša (1957) Mitre Mitrović; multiautorskim leksikonom Žene Srbije u NOB (1975); 
i memoarskom knjigom Milovana Đilasa, Memoir of a Revolutionary (1973), koja nosi posvetu 
Mitri Mitrović” (Barać 2017: bez paginacije).



312

Zorana Simić

1952–1953. – razmišljanja 
1953. krah razmišljanja
1954 –1962. – osam godina, tavorenje – ispaštanje i strašni, naporni i, čini mi se, 
koristan rad po društvo i narod
6. 9. 1962. – Dosta je! – Treba nešto opet početi” (Mitrović 2023: 251).

Ovakva, gruba podela životnog toka rasplinuće se u pokušaju da se fragmen-
tarno, a ipak obuhvatno iznesu „razmišljanja”, prevlada „krah razmišljanja”, 
tj. odgovori na pitanje sa samog početka Ratnog putovanja: „Kako je i kad 
počelo? [...] Kad i gde u meni?” (Митровић 1953: 7; up. Stanić 2023). 
Naime, Mitra Mitrović u beleškama obuhvaćenim izdanjem Otpisana nudi 
osobeno, dijalektičko viđenje (vlastite) istorije. Svesna svog lika u očima 
okruženja, očekivanja i percepcije drugih koja se tiču njene pozicije/uloge 
znamenite žene i protagonistkinje odsudnih društvenoistorijskih i realpolitič-
kih zbivanja, Mitra Mitrović intimnu potrebu da se osvrne na svoju životnu 
putanju i eksplicitno i implicitno ukršta s potrebom drugih da čitaju njene 
memoare, upornim podsticajima ljudi u njenom okruženju da te memoare 
napokon napiše (v. Mitrović 2023: 27), te, najzad, s potrebama i očekiva-
njima (potonjih) istoričara i hroničara, široke interpretativne zajednice 
u raznolikim vidovima. Međutim, ona u tom procesu, prožetom izrazito 
visokim stepenom autorefleksivnosti, čak i metatekstualnim impulsima, 
problematizuje žanr i referencijalnost svojih spisa, njihov memoarski i/
ili autobiografski karakter, kao i sopstvenu autorsku poziciju, pripovedni 
legitimitet i postupak: njena sećanja ulivaju se u žanrovski amalgam koji 
je teško jednoznačno odrediti.

U pokušaju da što preciznije situira celovitu rukopisnu zaostavštinu 
Mitre Mitrović, istoričar Veljko Stanić najpre ističe šta ona, upravo usled svoje 
otvorenosti, u stvari nije: „pred nama nije ključ za ’herojsku biografiju’ koja 
pruža model s kojim se treba poistovetiti. Nije to ni socijalna biografija u 
kojoj bi junak bio samo karakterističan izraz jedne epohe, klase, duhovnog ili 
političkog pokreta” (Stanić 2022: 62). Prema njegovom sudu, „to je životopis 
koji nije strogo zatvoren u jedan smisao” (ibid.), koji obiluje autoreferenci-
jalnošću, dodirujući se, možda najpre, s intelektualnom auto/biografijom, 
ali opirući se jednostavnim žanrovskim određenjima. Taj otpor, treba do-
dati, figurira i kao (implicitni) vid kritike maskulinističkih autobiografskih 
modela i prosedea, kao par excellence pseudomemoarski motivisan „suple-
ment autobiografije” (Rak 2004: 306) – rečju, kao pronicljivo poigravanje s 
čitalačkim očekivanjima od „memoara jednog rukovodioca” u kojima bi se 



313

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

insistiralo na predstavljanju nečijeg života i rada „u najpovoljnijem svetlu”, 
tj. u superlativima (ibid.).

„Pre svega, nikad nisam imala nameru da pišem memoare u smislu pravih memoara 
u kojima bih opisivala sav svoj život počev od detinjstva vrlo konkretno, pa prve 
mladosti, pa prvih početaka političke borbe uključujući u to sve detalje našeg or-
ganizovanja, podatke o ljudima poimence, zatim ilegalne borbe i rad Partije u koju 
sam primljena 1933. godine, rat i narodnooslobodilačku borbu sa svim imenima 
i događanjima, posleratnu obnovu i izgradnju vlasti u kojoj sam i ja i to na vrhu, 
sa svim podacima o tome, i o ljudima tog vremena. Takva vrsta memoara ne samo 
da bi meni bila dosadna za pisanje, nego ona ne bi mnogo pružila nikome. Zato što 
ljudi očekuju od memoara jednog rukovodioca da im otkrije trenutke najznačajnijih 
odluka donetih u istorijskim trenucima, vaše učešće i uticanje u donošenju tih odluka 
[...] Jesam li pripadala takvom krugu ljudi? U našem pokretu, i pre i posle rata, 
takvom krugu ljudi pripadao je veoma mali, uski broj – nažalost čak sumnjam u 
presudnu ulogu tog najmanjeg kruga ljudi” (Mitrović 2023: 30–31, istakla Z. S).

Autorki je na samom početku stvaranja pakta kako s implicitnim tako i s 
budućim čitaocima njenih kondenzovanih beležaka – „papirića”, kako sama 
naziva svoje spise („reč je, naime, o svemu što je trebalo, što sam htela, što hoću 
i što ću možda i napisati”; ibid.: 27. istakla Z. S.) – naročito važno da najpre 
umanji i problematizuje svoj politički i istorijski, a simultano i autorski značaj. 
S jedne strane, ta težnja uslovljena je naknadnom svešću o vlastitoj „verničkoj 
psihologiji” usmerenoj prema ilegalnoj Partiji i partijskim direktivama pre 
Drugog svetskog rata, te opravdanim sumnjama u sopstveni značaj u dono-
šenju i sprovođenju odsudnih političkih odluka (up. Stanić 2023). S druge 
strane, uslovljena je i karakterom same autorke. Zanimljivo je da se prividna 
skromnost pripovednog/autorskog „ja” spontano i ispotiha uliva u žanrovski 
amalgam, utoliko što Mitra Mitrović o svom životopisu govori kao o hrpi 
„papirića”, fragmentarnih i međusobno labavo povezanih tekstova, koje sama, 
godinu za godinom, taloži i sakuplja. Kao šezdesetogodišnjakinja – osvrćući 
se na beleške koje je vodila u protekloj deceniji („Ako sam u vezi sa svojim 
papirićima obeležila deset godina od 1963. do 1973, to je zbog toga što sam 
1963. godine, upravo u jesen te godine, otišla u penziju i otada beležim svoje 
programe na papiriće”; ibid.: 28) – Mitra Mitrović sumira svoju egzistenciju 
u promišljeno nekonvencionalnom maniru, stremeći žanrovskim transgre-
sijama koje bi istovremeno obuhvatile i ispovedni diskurs i autobiografiju i 
istoriografski impuls i memoarska svedočanstva, ali i literarnije osobenosti 
životne (pri)povesti. Autorka je pritom okupirana pitanjima sećanja, pamće-
nja, (pre)označavanja proživljenih iskustava.



314

Zorana Simić

„Mitrinu nameru s puno razloga možemo da svrstamo u autobiografski žanr: 
ispričati životni put ili njegov značajniji deo kao razvoj subjektivne svesti u datom 
istorijskom, društvenom i kulturnom okviru. Ona to čini sa stanovišta pređenog 
puta i vremenske distance i više zaokupljena pitanjem sećanja i identiteta nego 
istorije u smislu res gestae” (Станић 2022: 57, istakla Z. S.).

Ove tendencije, uz fragmentarnost naracije, predstavljaju zalog kako neti-
pičnosti tako i (meta)literarnih i komunikacijskih potencijala teksta, dijaloga 
autorke sa širokim i heterogenim krugom (potencijalnih) čitalaca. Uprkos 
deklarativno i prividno skromnoj poziciji, Mitri Mitrović je, naime, veoma 
stalo do toga da se njena sećanja zaista pročitaju. Iz tog razloga ona delimično 
i odustaje od tradicionalnih, „očekivanih” memoarskih prosedea, ne bi li, 
naizgled paradoksalno, u krajnjoj instanci uspešno udovoljila (sopstvenim) 
čitalačkim očekivanjima:

„Mislim da niko takvim mojim nekim memoarima ne bi bio zadovoljan. Nije to ni 
bitno, ni istorija ne bi bila zadovoljna jer joj ne bih mogla, tj. budućim istoričarima 
koji će nas objašnjavati, pružiti istinsku dokumentaciju iz koje ona jedino i teži da 
pravi istoriju, makar je nikad takvu i ne napravila, takođe zbog trenutka i ljudi. Pa 
onda i čemu? To je i dosadno. Najzad, to niko i ne čita, ili sasvim mali broj ljudi, a 
njih ne čitaju takođe. A ja bih ipak želela da se to pročita. A da bi se zaista pročitalo, 
i čak čitalo, potrebno je veoma mnogo; bojim se da ja to ’veoma mnogo’ nemam” 
(Mitrović 2023: 30, istakla Z. S.).

U celini, Mitra Mitrović u svojim autobiografskim/memoarskim svedočenjima 
naročito insistira na presudnim razlikama između „ja koje govori” i „ja o kome 
se govori” (v. Станић 2022: 57). Međutim, ni „ja koje govori” ovde nije nimalo 
jednostavno ili jednoznačno. U pitanju je upadljivo raslojeno „ja”: „ja koje se 
seća”, „ja kog se sećaju”, „ja iz prošlosti”, „ja sada”. To je u isti mah i „ja-svedok” 
i „ja-protagonista” i „ja-epizodista”, a u svakom slučaju „ja” koje se konstantno 
podvrgava preispitivanju i analizi. Preispitivanje se prvenstveno tiče vernosti 
KPJ, odnosno staljinstičkom kursu Partije, ali prevazilazi granice tog domena.

„Moj kritički odnos prema ovom vremenu, moja saznanja kao zrelog čoveka, 
oslobođenog ideologije, zabluda i prevara, bilo bi nemogućno preneti u vremena 
ideologije, zabluda i prevara koje su bile sami realni moj život, u kojima danas 
mogu videti stvarne korene iracionalnosti i zabluda koje su vladale tada mnome, 
ali koje su bile sami moj život, tadašnji, a ne sadašnja realnost ni sadašnja prevara” 
(Mitrović 2023: 29, istakla Z. S.).

Ono „veoma mnogo” koje je, prema Mitrinom sudu, potrebno „da bi se to 
pročitalo”, odnosi se na njene upadljive autorske dileme, nesigurnosti, ko-



315

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

lebanja: hoće li „ja koje pripoveda” uspeti da udovolji vlastitim (čitalačkim) 
očekivanjima, da u punoj snazi i opsegu memoriše sve ono što vredi upamtiti 
i što treba „da se pročita”, a u isto vreme ukaže i na moguće „iracionalosti”, 
„zablude” i „prevare”, te tako bude i „korektivno ja”. Ovakva autorska pozicija 
i motivacija ujedno se konstituiše i u direktnoj polemici/opreci s očekivanji-
ma i manirima istoriografije, ali i s mogućim horizontom recepcije uopšte.

„Kasnije ću se vratiti na tu grubu periodizaciju svog života, koju ja mogu da po-
stavim samo na jedan jedini način. Pojaviće se drugi ljudi koji će je postavljati na 
drugi način, ja ću znati samo svoj način, oni će mene ubeđivati da je moj način 
deljenja mog života na pojedine periode netačan, ja ću ih jedno vreme ubeđivati 
da je to jedini mogući način i da je to moj život na koji ja imam pravo da ga delim 
kako hoću i da imam isključivo pravo na tu periodizaciju. Istorija neka ima svoju, 
niko joj ne brani, ako se periodizacija mog života negde poklopi s njenom utoliko 
lakše za razumevanje mog za mene prevashodno značajnog života. Pa tvrdoglavo 
okrećem stvari na glavu: ako se istorija pogodi s mojom periodizacijom mog života, 
u redu, a ako se ne pogodi, ne poklopi, ja tu ne bih mogla ništa [a nadam se da 
istorija neće mene uzeti na zub i osuditi kao što je doskora bilo nego da će mi uzeti 
na moju glupost. Ja je, kao istoriju, molim za to.]” (Mitrović 2023: 33, istakla Z. S.).

U ovakvim potezima postaje čitljivo da je skromnost pripovednog „ja” – koja 
inicijalno u čitaocu budi očekivanja o ispovesti o potencijalno „promašenom 
putu” ili sagrešenjima („To u stvari činim iz veoma ličnih razloga. Pre svega 
kao dug prema sebi, da ustanovim koliko god mogu sebe, svoju ličnost, svoje 
motive, svoje krivice i svoja opravdanja; ibid. 36) – zapravo prividna i duboko 
ironizovana. „Tvrdoglavo okretanje stvari na glavu” nije plod „gluposti”, već 
promišljenog i samosvesnog napora da se priča ispriča u skladu s potrebama 
i voljom autorke, one koja ima „isključivo pravo na tu periodizaciju” i na  
(pre)osmišljavanje vlastitih sećanja i vlastitog života, života koji je pak ultima-
tivno neodvojiv od istorije Jugoslavije, KPJ, AFŽ i NOB, tj. revolucionarnog 
delovanja u najrazličitijim aspektima i ispoljenjima. Ili, rečima same Mitre 
Mitrović: „Šta ne želim – memoare razočaranog čoveka. Šta želim – memoare 
slobodnog mislećeg čoveka” (up. Stanić 2022: 57). „Svrha mi je da skiciram 
svoj život, sama sebi budem objekat, da rekonstruišem atmosferu i ideje tog 
vremena koje su nas osvojile, zahvatile” (Mitrović 2023: 34, istakla Z. S.).

Gotovo neosetno iskliznuće iz prvog lica jednine u prvo lice množine 
(odnoseći se na čitavu generaciju, revolucionarnu omladinu, članstvo KPJ, 
učesnike NOB i dr.) višestruko je indikativno i ujedno sažima čitav horizont 
Mitrinog rukopisa/prosedea. „Od ovog vremena, s jeseni 1931. godine, moj 
život se, i u malom i velikom, svejedno, poklapa sa svim značajnijim političkim 



316

Zorana Simić

događajima i akcijama Komunističke partije, sa samim datumima ponekad” 
(ibid.: 35). Shodno tome, Otpisana figurira ne samo kao autobiografija i 
heterobiografija (v. Stanić 2023) već i kao svojevrsna auto(socio)biografija 
(v. npr. Twellmann, Lammers 2023). Međutim, u ovom slučaju reč nije o 
formi koja značajno pretenduje na fikciju, ili koja svoju opreku spram isto-
riografije pronalazi u stepenu fikcionalnosti i referencijalnosti. Pre je reč o 
naraciji koja stremi da ispuni ključne referencijalne zahteve i istoriografije i  
(auto)biografije, težeći istovremeno (pod)sećanju na ono što prema sudu 
autorke zavređuje (pod)sećanje i na one koje vredi upamtiti, uprkos svim 
njihovim (percipiranim) „prevarama ili zabludama” – uključujući, dakle, i 
samu autorku – te uprkos mogućim prigovorima potonjih čitalaca i hroničara.

„Ali, zaustavljati se moram, ili oslanjati, na neke događaje, bez obzira jesam li ja u 
njima ili nisam imala neku ulogu, pogotovo odlučujuću. Na njih imam pravo, kao 
svi. [Zašto? Zašto to moram, mogu i smem?] Sve su to postali zajednički događaji, 
zajednička istorija, a gledano iz današnjeg ugla kadgod na različite načine prikazana. 
Daću svoju varijantu” (Mitrović 2023: 35, istakla Z. S.).

Ta „njena varijanta”, kako potcrtava Veljko Stanić, premda žanrovski neuhvat-
ljiva i idiosinkratična, suštinski je obeležena porivom ka istini, i to istorijskoj 
i faktografskoj istini, ali nije lišena semantičkog bogatstva – multiperspektiv-
nosti, složenosti i dubine koje duguju stalnoj kritičkoj distanci pripovednog 
glasa, samopreispitivanju – pa čak ni romanesknosti.

„Među Mitrinim hartijama nailazimo i na posebno izdvojeni esej Džordža Orvela 
’Zašto pišem’. U tom poznatom tekstu, slavni engleski pisac (i socijalista) navodi 
četiri pokretačka motiva za pisanje: puki egoizam, estetski entuzijazam, istorijski 
poriv i političku svrhu. Nije teško odgonetnuti da je Mitra Mitrović u pripremi 
svoje autobiografije vođena Orvelovim ’istorijskim porivom’, željom ’da se ljudi i 
događaji spoznaju u pravom svjetlu, da se iznađu istine i da se sačuvaju za dobro 
potomstva’. [...] Međutim, put koji nam njena zaostavština otvara ne vodi do kla-
sičnih biografskih rešenja” (Станић 2022: 62).

Taj put jeste put razvoja jedne individualne svesti u različitim dobima (up. 
Станић 2022), ali i razvoja samih tih doba. S naglaskom na godinama omla-
dinske (studentske) pobune tokom Šestojanuarske diktature, približavanju KPJ 
i njenom ilegalnom radu – pri čemu se, treba to naročito naglasiti, ispostavlja, 
i to bez ikakve sumnje, da je iz njene mladalačke želje, intimne potrebe da pre-
vaziđe malograđanski milje, uključujući i njemu inherentnu patrijarhalnost, iz 
autentičnog bunta i otpora prema hipokriziji na svim nivoima društvenog siste-
ma, spontano proizašla naklonjenost marksističkoj literaturi i komunističkom 



317

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

angažmanu, a ne obratno (v. npr. Mitrović 2023: 59) – autorka Mitra Mitrović 
nudi osvrt ne samo na višedecenijsku istoriju Jugoslavije već i na najintimnije 
aspekte svoje egzistencije, neprestano upućujući na složene i višesmerne do-
ticaje privatnog i javnog u vlastitoj životnoj priči, i ona to čini bilo da govori o 
porodici, prijateljima, saborcima ili partnerima („Ni okrenula se nisam, a bila 
sam usred studentskog pokreta. Išlo je sve zajedno, uporedo, i knjiga i ljubav i 
svest i akcija”; Mitrović 2023: 95, istakla Z. S.). Dinamiku te jedinstvene priče 
već je efektno, u kratkim crtama, predočio Veljko Stanić:

„Život Mitre Mitrović teče u znaku iznuđenih i izabranih raskida: s patrijarhalnim 
svetom svog detinjstva, s mogućnošću konformističkog građanskog života i kon-
vencionalne karijere, raskida, makar i privremenog, sa svetom književnosti, ličnog 
raskida sa životnom ljubavlju Milovanom Đilasom, a na kraju i sa revolucionarnim 
komunističkim pokretom uključujući i njegovu žensku komponentu. Pokušaće 
da se povrati pisanjem, vokacijom koju je u mladosti žrtvovala politici. […] Iako 
nesumnjivo jaka žena sa značajnim revolucionarnim angažmanom i krupnom 
biografijom, čiju su egzistenciju nosile i kidale snažne strasti, nad Mitrom Mitrović 
lebdela je senka promašenosti i prokockanog života. Autobiografiju neće završiti, a 
u javnom životu neće učestvovati. U rukopisu će ostati i njena obimna biografska 
studija o Milici Stojadinović Srpkinji” (Станић 2022: 61–62, istakla Z. S.).

U tom koraku dolazimo do jedne zanimljive i indikativne podudarnosti. Nalik 
Katarini Bogdanović i Paulini Lebl Albali, koje su u osvrtima na svoj život 
nedvosmisleno izrazile kajanje i žaljenje zbog „promašene književne karijere”, 
odnosno nerealizovanih autorskih potencijala i talenata – a koje su u svojoj 
Teoriji književnosti, kako je već naznačeno, istakle dnevnik Milice Stojadinović 
Srpkinje – čini se da je i Mitra Mitrović, usled prioritetnog odabira revoluci-
onarnog delovanja, imala ambivalentan odnos prema pisanju, „vokaciji koju 
je u mladosti žrtvovala politici”. Razume se, time se podudarnosti gotovo i 
iscrpljuju, pošto je reč o intelektualkama i urednicama različitih generacija i 
profila, kao i ideoloških i političkih pozicija. Međutim, pitanje koje postavlja 
Stanić – „Da li je u tom ’slomljenom cvetu’ srpske književnosti prepoznala 
i vlastitu usamljenost i odbačenost, a u pesnikinjinom romantizmu odjeke 
svog dragog Rusoa i ideale davno iščezle mladosti?” (ibid.: 62) – usmerava 
recepciju životnog toka i (pseudo)memoarskog prosedea Mitre Mitrović ka 
novim dimenzijama. Njena lična zapitanost, problematizacija vlastitog au-
torstva i njegovih dosega – „A ja bih ipak želela da se to pročita. A da bi se 
to pročitalo, i čak čitalo, potrebno je veoma mnogo; bojim se da ja to ‘veoma 
mnogo’ nemam” – otkriva nam se delimično i kao osobeni oblik strepnje od 
autorstva. Kako sama Mitra Mitrović beleži:



318

Zorana Simić

„Milovan se te jeseni napisao priča koje mu je Politika objavljivala (Živko Milićević 
je bio urednik), što mu je i bila dopuna za izdržavanje. 

[...] Mogla sam tada započeti i sama da ’pišem’, postati na neki način početnica 
’književnica’. Ali propustila sam i tu priliku, kao i onu s Vencem, odustala” (Mi-
trović 2023: 65).

U sličnom periodu Mitra Mitrović „odustala” je od još nečega – pisanja i 
publikovanja književne kritike.

„Neko od njih [...] zatražio mi je da za prvi broj – više se ne sećam da li Nutrine 
ili Linije, verovatno prve – napišem jedan kritički oštar prikaz pesništva Desanke 
Maksimović. [...] Bilo bi to odlično, rekao je otprilike, da baš ja, kao mlada devojka, 
studentkinja, oštro analiziram tu mekanu i sentimentalnu poeziju koja odvlači od 
života.

[...] Odjednom je nestalo mog samopouzdanja koje sam pokazivala u raznim usme-
nim razgovorima. Predlog nisam prihvatila navodeći kao razlog da ja to neću moći 
ni umeti da napišem.
	 Razlozi su, međutim, stajali i negde drugde, ako ih i nisam dovoljno priznavala 
pred sobom. 
	 Desankine pesme o ljubavi bile su i moja emotivno doživljavana poezija u 
gimnazijsko doba, kojoj valjda nije odolela nijedna devojka moga vremena, poezija 
šaputana u sebi” (ibid.: 65–66, istakla Z. S.).

Shodno tome, uputno je razmišljati o hipotezi da je „odustajanje” Mitre Mi-
trović od književne karijere i vokacije kritičarke, osim u nesumnjivoj preoku-
piranosti političkom borbom i revolucionarnim pokretom, imalo razloge i u 
njenom psihološkom profilu ili internalizovanim (maskulinim) vrednostima, 
utoliko što su njeni saborci, okupljeni u krugu Milovana Đilasa, za razliku od 
nje, najčešće ujedno bili i pisci/kritičari/urednici i političari. Mitra Mitrović 
ne razmatra dodatno ovu problematiku, te slična razmišljanja zasad i mogu i 
treba da ostanu na nivou hipoteza. U izdanju Otpisana ona inače donosi čitav 
spektar dragocenih uvida i podataka koji se tiču jugoslovenskog književnog 
i periodičkog polja u tridesetim godinama 20. veka, na šta se, upravo kroz 
burdijeovsku prizmu, već osvrnuo Veljko Stanić (Станић 2022). U svojim 
(autobiografskim/memoarskim) zapisima i publikacijama, Mitra Mitrović, 
međutim, nudi i mnogo podsticaja za rekonstrukciju ženskosti/ženstvenosti/
feminizma svog doba, što je aspekt na kom se istraživači i istraživačice dosad 
nisu pomno zadržavali.



319

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

6.3. Mitra Mitrović i žena danas / Žena danas

Osim kao „autentični glas disidentske levice koja se preispituje” (i 
preispisuje), glas Mitre Mitrović jeste i „glas angažovane, samosvesne žene 
koja je u istoriji ženskog pitanja kod nas igrala krupnu ulogu” (Stanić 2023: 
18). Mitra Mitrović bila je dosledna, celoživotna (deklarisana) feministkinja 
i antifašistkinja. Te dve svoje pozicije nikad nije dovela u pitanje, kao što 
nije odustajala ni od privrženosti socijalističkim idejama, i povodom njih 
nije izražavala (naknadna) kolebanja kao u slučaju ilegalnog partijskog 
delovanja tokom tridesetih godina 20. veka i nepotpunih uvida u vezi sa 
staljinističkim kursom KPJ, ili pak potonjih birokratizacija i etatizacija 
marksističkih načela i ideja – protiv kojih je javno i istupila (v. Mitrović 
2023; up. Бонџић 2013). Stoga je vrlo podsticajno obratiti pažnju na to kako 
sama Mitra Mitrović u različitim razdobljima svog života piše o politikama 
feminizma, s jedne, kao i o rodnim konvencijama, odnosima i ulogama, s 
druge strane.

Kako je već i sugerisano, od samog početka svog angažmana u javnosti, 
kao tek svršena diplomkinja Beogradskog univerziteta i članica Omladinske 
sekcije Ženskog pokreta, Mitra Mitrović zalagala se za demokratizaciju femi-
nizma, neodvojivost feminizma i antifašizma, a svoju poziciju gradila je na 
svesti o nužnosti odupiranja sve invazivnijem prodoru fašizma u evropskim 
i globalnim koordinatama. U časopisu Žena danas, zajedno sa svojim sa-
borkinjama, a shodno politikama Narodnog fronta, takođe se, kao urednica 
i saradnica, ravnopravno zalagala za feminizam i antifašizam, a ispotiha i 
za komunizam. O Mitrinom (narodnofrontovskom) poimanju feminizma u 
međuratnom i ranom posleratnom periodu dobro svedoči i pomenuta – vrlo 
sažeta, ali i podjednako sadržajna – brošura Pravo glasa žena: dokaz i oruđe 
demokratije, objavljena 1945. u Beogradu, u izdanju Centralnog odbora AFŽ 
Jugoslavije (Mitrović 1945).

Ova publikacija nastala je uoči i prigodom izbora za Ustavotvornu 
skupštinu Demokratske Federativne Jugoslavije, koji su održani 11. novem-
bra 1945. godine, a na kojima su žene prvi put u istoriji Jugoslavije masovno 
iskoristile pravo glasa. Dakle, za razliku od prethodnih (šifrovanih ili palimp-
sestnih) istupanja, Mitrović u ovoj prilici otvoreno i transparentno istupa 
kao pobornica Titove politike, zaslužna učenica NOB i akterka političkog 
života (ministarka prosvete) u socijalističkoj državi u povoju. Mitra Mitrović 
i ovde pokazuje upadljive retorske veštine i kompetencije. Svoj referat otvara 
rečenicom „Ovi naši prvi posleratni izbori za narodne poslanike biće prava 



320

Zorana Simić

svečanost žena” (Mitrović 1945: 3), a njena argumentacija u celosti se zasniva 
na jukstapoziciji sa „starom Jugoslavijom”, tj. monarhijskim režimom, te, 
shodno tome, na doslednom kontrastiranju (perioda neposredno nakon) 
Prvog svetskog i Drugog svetskog rata. Mitrović u prvom koraku taktički 
poseže za „materinskom” argumentacijom ne bi li ukazala na obespravljen 
položaj žena u Kraljevini SHS/Jugoslaviji:

„Žene nisu smele da se mešaju u te važne državne poslove, a od tih poslova je 
zavisila sudbina zemlje i život i najmanjeg deteta. Na izborima u staroj Jugoslaviji, 
istina, nisu se ni mogla rešiti ta važna pitanja onako kako je to narod u svojim 
najširim masama hteo. Izbori su bili javni, a pored onakvog terora narodu nije 
bilo lako da na javnim izborima pobedi i to uz onakve smicalice, kakve su pravili 
oko izbora vladajući režimi i stranke. Pa i na takvim izborima narod je bio još više 
obespravljen i time što žene i majke nisu imale pravo da i one odlučuju o životnim 
pitanjima svoje zemlje” (ibid.).

„Koji put čoveka je strah da svakome, pa čak ni svakoj ženi, možda još nije dovolj-
no jasno kakva se istoriska prekretnica dogodila u životu žena, da su to one posle 
toliko vekova danas u Jugoslaviji jedanput zauvek dobile svoja prava, da se to u 
Jugoslaviji danas ostvaruje onakav položaj žena za kakav su se one i najnapredniji 
umovi čovečanstva vekovima borili. Toga mora postati svesna svaka žena i svaki 
iskreni rodoljub i demokrata” (ibid.: 4–5).

Mitri Mitrović je u ovoj prilici važno da istakne da je posleratna poli-
tičko-pravna konstelacija posledica spontane narodnooslobodilačke borbe, 
tj. da se 1945. ozakonjuje i legitimiše borba u praksi već izvojevana kroz 
„duboke promene” u životu naroda koje je doneo otpor fašističkoj okupaciji, 
a „koje bi se teško mogle propisati dekretima i zakonima”: „Isto je tako i 
zakon o pravu glasa žena došao mnogo kasnije nego što smo mi to svoje 
pravo, na našim oslobođenim teritorijama, još od 1941. godine, koristile” 
(ibid.: 5). Ravnopravnost polova, prema shvatanju Mitre Mitrović, neu-
pitna je i demonstrirana je zajedničkim otporom muškaraca i žena pred 
neprijateljskim fašističkim snagama, a „ta ravnopravnost upisana je sada i u 
zakone koje je donela na svom III zasedanju Privremena narodna skupština. 
Ta ravnopravnost zagarantovana je i programom Narodnog fronta” (ibid.: 
7). U kontekstu ovog rada naročito je značajno to što se Mitra Mitrović u 
svom referatu osvrće i na diskurse (i metafore) materinstva za kojima su 
posezali čelnici Kraljevine, tj. dijalektiku roda i nacije u tim diskursima:

„Kad je reč o pravima žena i majki i njihovoj nacionalnoj svesti, neminovno nam 
se nameće poređenje između stare i nove Jugoslavije. Ranije, kad god je zemlja 



321

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

bila u teškoj situaciji ili ratnoj opasnosti, uvek su se pevale licemerne slavopojke i 
obećanja ženama i majkama – ’koje treba da pokažu visoku nacionalnu svest’, ’koje 
su dužne...’, ’koje moraju da žrtvuju i sebe i svoje sinove u interesu države’. Polagale 
su se nade u njihovu svest i tada se smatralo da su one zrele i dorasle za te velike 
žrtve. A kada se rat završio – uzmimo za primer Prvi svetski rat – sa laži se skinulo 
svetlo ruho Majke Jugovića, a majke su ostale u zapećku, prevarene i unesrećene” 
(ibid.: 8, istakla Z. S.).

Osim plediranja za prosvetiteljsko raskrinkavanje hipokrizije politika (so-
cijalnog) materinstva u dotadašnjoj istoriji političkog života na teritoriji 
Jugoslavije, Mitra Mitrović, kako je već naznačeno, stalno iznova ističe i 
upadljiv kontrast u poređenju s NOB-om i Drugim svetskim ratom, a sve 
to ne bi li ubedila žene da u što većem broju izađu na birališta i da na izbo-
rima daju glas listi Narodnog fronta („glasajući za listu Narodnog fronta, 
glasamo za tekovine narodno-oslobodilačke borbe”; ibid.: 14), tj. da se 
odupru propagandi opozicije („jer oni koji bi istakli listu protiv Narodnog 
fronta, to su oni isti pod čijim smo režimima godinama živele ponižene i 
obespravljene”; ibid.):

„U ovom velikom oslobodilačkom ratu nikome ništa nije obećavano. [...] Žene i 
majke pozivane su u borbu kao kćeri naroda koji strada, pozivane su bez licemerja 
i obećanja. Ali su posle rata zadržala sva svoja prava izvojevana u surovoj borbi s 
fašizmom i svakog dana stiču sve veća. I u tome je duboki jaz koji deli ovu, novu 
narodnu vlast od one u staroj Jugoslaviji. U novoj Jugoslaviji žene mogu spokojno 
gledati u budućnost, jer je ona svakog dana sve svetlija, a ravnopravnost žena biće 
sve punija i šira uporedo sa tim kako se naša zemlja podiže i obnavlja” (ibid.: 8–9).

U istom tonu i maniru, Mitra Mitrović završava svoje izlaganje:

„Kada su vlastodršci stare Jugoslavije hteli da opravdaju zašto ne daju pravo glasa 
ženama, mnogi su često govorili da su žene ’nepoznata činjenica’ u politici, da je 
vrlo opasno dati im pravo glasa, jer su neuke u politici, u suštini reakcionarne 
i tobože pod uticajem mračnih sila. Ove godine narodno-oslobodilačke borbe 
pokazale su da žene nisu bile nikakva ’nepoznata činjenica’ u politici, a najmanje 
pod uticajem reakcije, jer su se na jedan doista veličanstven način [...] izjasnile 
naočigled celom svetu protiv fašizma i svih mračnih, izdajničkih sila koje su ga 
pomagale” (ibid.: 15).

U ovom referatu Mitra Mitrović ni u jednom trenutku ne upotrebljava reč 
„feminizam”. Razume se, razloge za to treba tražiti u dobro poznatom otpo-
ru komunista i komunistkinja prema ovom pojmu kao označitelju (malo)
građanskih ili „buržoaskih” stavova i politika, ali i u načelnom stavu da se 



322

Zorana Simić

rešavanjem klasnog ujedno rešava i tzv. žensko pitanje. Petnaest godina ka-
snije, u bitno drugačijem kontekstu, nakon raspuštanja AFŽ, organizacije koja 
je u Mitrinom životu imala veliki značaj, ali i vrsti publikacije, kao autorka 
dragocene studije Položaj žene u savremenom svetu (Митровић 1960), Mitra 
Mitrović – sada već nakon distanciranja od rada Partije i režima, a nedugo 
pred penzionisanje – iznosi feminističke stavove koji se i dalje, prevashodno 
na tragu Klare Cetkin, ali i Engelsa (Friedrich Engels) i Bebela, zasnivaju na 
otporu „buržoaskom feminizmu”, odnosno samom pojmu feminizma kao 
„buržoaskog” nasleđa. Međutim, u ovoj prilici, premda i sama nedvosmisleno 
diferencira „buržoaski” i „levi” (socijalistički, marksistički, komunistički) 
feminizam, ne odričući se vizure jedne marksistkinje (ibid.: 15), ona pokazuje 
upadljiv stepen tolerancije i razumevanja za tekovine umerenog i radikalnog 
građanskog feminizma, težeći da borbi za prava žena pristupi holistički i što 
inkluzivije moguće, sada s naglašenije i radikalnije feminističke (autorske) 
pozicije. 

„Kažu da je pomalo zastarelo govoriti o takozvanom ženskom pitanju, kao da je 
savremeni svet prevazišao taj problem. A problem je, međutim, prvorazrednog zna-
čaja, i političkog i sociološkog. Proteže se već skoro vek i po kao društveno pitanje, 
takav je da se ne da zaobići, – sad još više, u savremenom svetu, kad je načet, kad 
je počeo da se rešava” (ibid.: 5, istakla Z. S.).

„Ali se čini da ovde, kod ovog problema, skoro više nego i kod rasnog, i kod klasnog, 
porobljavanje je još ogoljenije, još složenije, jer ne zavisi samo od moćnih, ne zavisi 
samo od dalekih i tuđih, bogatih ili belih, već i od samog svog najbližeg, čoveka, 
pojedinca, oca i brata, čak sina, koji ni sami ne mogu da izići iz okvira predrasuda” 
(ibid.: 6, istakla Z. S.).

Mitra Mitrović smešta pokret(e) za prava i emancipaciju žena u vrlo obu-
hvatan, globalni, transnacionalni okvir, posežući za relevantnim statistika-
ma (poput onih Uneskovih ili UN-a) ne bi li ukazala na diverzitet i ključne 
tendencije u položaju žena širom sveta i borbama za promene tog položaja. 
Pritom se posebno osvrće i na politička prava (uključujući sifražetsku bor-
bu, npr. čuvenu konvenciju u Seneka Folsu, tradicije liberalnog feminizma 
oličenih u delovanju Dž. S. Mila), i na pravo na rad i zaradu, i na ekonomska 
prava, pravo na obrazovanje, te najzad na „psihologiju žene i njeno stvara-
laštvo”, kreativne inicijative i prakse žena. Između ostalog, opredeljuje se 
za „dve savremene knjige koje govore o ženskoj prirodi, njenoj psihološkoj 
konstituciji” (ibid.: 171) – Psihologiju žene Helene Dojč [Helena Deutsch] i 
Drugi pol Simon de Bovoar [Simone de Beauvoir]. Drugu među njima opisuje 



323

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

kao „izvanrednu knjigu” (ibid.: 177) i teži da jugoslovenskim čitateljkama 
prenese njihov epohalni značaj i upozna ih s ključnim hipotezama, uvidima 
i zaključcima njihovih autorki. Tek razmatranje publikacije Položaj žene u 
savremenom svetu pokazuje do koje je zapravo mere Mitra Mitrović bila 
naklonjena feminizmu – dakle, nezavisno od partijskog delovanja ili dru-
gih aspekata njenog javnog angažmana – te koliki je značaj sama pridavala 
emancipaciji žena kao neizostavnom koraku u društvenoistorijskoj borbi za 
pravedniji svet (up. Petrović 2019).

U isti mah, uvažavanje njenog celovitog autorskog korpusa preoznačava 
i njen rad unutar Omladinske sekcije Ženskog pokreta i lista Žena danas. 
Drugim rečima, upravo biobibliografija Mitre Mitrović, između ostalog, 
usmerava istraživačku pažnju ka osobenom poimanju i praktikovanju fe-
minizma (opterećenog tzv. buržoaskim konotacijama) u jednom pritajeno, 
ali nesporno komunističkom časopisu. Ovaj – na prvi pogled bi se reklo 
– neobični amalgam, koji se može objasniti relevantnim narodnofrontov-
skim politikama na globalnom nivou, zapravo se ispostavlja kao razumljiv 
i dodatno utemeljen ukoliko imamo u vidu toleranciju Mitre Mitrović, kao 
prve među jednakima u uredničkim kolektivu, za tekovine tzv. građanskog 
feminizma. Njeno snažno, celoživotno interesovanje za žensko pitanje, kako 
u okviru markističkih i socijalističkih ideja i doktrina tako i mimo njih, naj-
verovatnije je i samo doprinelo inkluzivnosti Žene danas kada su u pitanju 
rodne politike i konceptualizacije/prakse feminizma. To je još jedna u nizu 
potvrda o značaju biografskog pristupa pri rekonstrukciji delovanja urednica, 
a samim tim i politika štampe.

Osim u pomenutim publikacijama, u kojima autorka direktno govori 
o feminističkoj teoriji i praksi, za mogućnostima sličnog (pre)označavanja 
može se tragati i u izdanju Otpisana. U svojim „papirićima” Mitra Mitrović 
i eksplicitno i implicitno progovara o raslojenim modalitetima ženskosti/
ženstvenosti, rodnim dimenzijama na različitim nivoima njenog iskustva 
(porodica i odrastanje, političko organizovanje, svakodnevica), rodno rele-
vantnim fenomenima koje je sama iskusila ili kojima je kroz vreme svedočila. 
I to takođe čini kroz samopreispitivanja:

„U mojoj varošici vladala je u izvesnom smislu atmosfera čitanja pre svega kod 
devojaka [...] To je održavalo neku povezanost među nama. 

[...] Neodređeno sam govorila zato što sam se, veoma se dobro sećam, kolebala 
između obaveze i odgovornosti ove vrste: ima li smisla, kao što bi trebalo prema 
mojoj novoj svesti, govoriti im određeno o nekom drugom svetu koji ja spremam s 



324

Zorana Simić

mojim drugovima, u kome bi one dobile svoju vrednost, nije li to suviše odgovorno 
razbijati njihov mirni i utabani put bez obzira što u ovoj palanci tako intenzivno 
čitaju, čak i socijalnu literaturu. Mogu li preuzeti na sebe, prouzrokujući u njima 
još dublje nemire, prekid njihovog utabanog puta. Gotovo slične dileme kao kod 
pisanja prikaza Desankinih pesama. Sve se to sudaralo jedno s drugim.

[...] Gotovo da sam više razmišljala o njihovim udajama. Ne toliko ovih koje su 
čitale, više još o onim drugima iz moje okoliine. [...] Taj čudni i tužni pomalo svet 
udavača oko mene, unapred već nesrećan u tom očekivanju i nesigurnosti, stalno 
mi je prisutan i liči na muve koje su se uzvrtele u vrelom letnjem danu. [...] Neki 
roditelji sa strepnjom čekaju [...] Neki roditelji ne dopuštaju devojci uopšte šetnju 
– glas o tome da ona nije ni s kim išla u šetnju, nadaju se da će dovesti mladoženju.

[...] Varošica i dalje ostaje jedan dragi (simpatični) mali spektakl, uglavnom uvek 
letnji, s malo ironije nešto literarno obojene. Moja mašta igrala se komšinicinom 
namolovanom kosom, tužno se poigravala njenim brakom […]” (Mitrović 2023: 
88–90; istakla Z. S.).

Kada je reč o njenom i angažmanu i drugih mladih žena u KPJ tridesetih 
godina 20. veka, Mitra Mitrović detaljno govori o ondašnjoj percepciji kon-
vencionalne ženstvenosti (up. Јоргић Степановић 2021a): „Šminkala sam 
se, tj. uvek stavljala puder na lice i ruž za usne. To je već bilo previše za jednu 
revolucionarku”; „ta pažnja, ’ženska’, prema odevanju, pa još šminkanje, 
prećutno je automatski svrstavano u kategoriju malograđanskih navika”; „još 
dublje, kasnije, tumačeno, i teoretskije, kao znak ženske porobljenosti, potreba 
kinđurenja je znak podređenosti mužu, svođenje na nižu ličnost, još iz davnih 
vremena”; „ne može se biti dama i revolucionarka” (ibid.: 186). Upadljivo je, 
ipak, da i ovde možemo pronaći tragove interiorizacije maskulinih merila 
i vizura: reč „žensko” spontano se, naime, na rubovima diskursa, donekle 
nekritički poistovećuje s pojmom „malograđansko”.

Praktikovanje feminističkog kao antifašističkog i istovremeno (pritajenog) 
komunističkog angažmana bilo je uočljivo, dakle, ne samo u uredničkoj politici 
Žene danas već i u neposrednim življenim iskustvima mladih komunistkinja, 
među kojima i Mitre Mitrović, i to u svim porama života. Pre i posle svega, 
razume se, u direktnim, bilo legalnim ili ilegalnim, političkim akcijama, bu-
dući da su mnoge od njih učestvovale i herojski poginule u antifašističkom 
otporu nacističkoj okupaciji (up. „Nijedna od drugarica članova redakcije 
nije umrla prirodnom smrću. Sve su ubijene”; Митровић 1959: 413). Mitra 
Mitrović jedna je od preživelih koja je ostavila dragocena svedočanstva. Stoga 
njene publikacije, s jedne, i njeni članci u časopisu Žena danas – uglavnom 
potpisani inicijalima zbog cenzure (v. Костић, Аћимовић 2021) – s druge 



325

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

strane, mogu i treba da se čitaju u komparativnoj perspektivi (up. Barać 2017). 
Svi oni sadrže snažno zagovaranje (kolektivistički orijentisane) etike ljubavi, 
brige i solidarnosti – zasnovane ipak na duboko polarizovanoj, „crno-beloj” 
globalnoj političkoj situaciji i nužnosti pozicioniranja protiv fašizma – te 
percepciju ličnog kao političkog i obratno, pri čemu se termini feministkinja 
i antifašistkinja uzajamno impliciraju i ultimativno postaju sinonimni (up. 
Barać, Simić 2024).

Takva konstelacija odrazila se, očigledno, i na modalitete uređivanja ovog 
časopisa. Krajem 1943. godine, kada je na novooslobođenim teritorijama u 
BiH sama uređivala obnovljenu Ženu danas – sada kao glasilo AFŽ – Mitra 
Mitrović je zabeležila:

„Sama se mučim da uredim Ženu danas. Ništa ne radim za ovaj broj Borbe. Svi su 
zauzeti oko drugih listova i materijala, i niko ne može da mi pomogne. 
	 Osećam neku obavezu prema drugaricama da prelom napravim po njihovim 
shvatanjima i ukusu, da me ne grde posle rata. Ko će me i grditi? Već znam da ga 
neće ugledati ni Olga Alkalaj, ni ’plava’ Olga, niti će mu se radovati Keti i široke 
ruke davati priloge iz svoje radnje perjem koja kao da i postoji samo zbog tih pri-
loga. Neće ni Nataša doći pobedonosno sa ekspedicije na stanici, niti će se Vukica 
i Anđa smejati kako se mi vešto dovijamo” (Mitrović 1953: 160).

Neke od urednica i saradnica, naime, već su bile mrtve pre nego što je časo-
pis Žena danas iznova pokrenut i legalizovan. Stoga Mitra Mitrović dodaje:

„Radujem se što štampamo Ženu danas, ali me sam rad mnogo uznemiruje. Treba 
urediti časopis onako kako smo ga zajedno uređivale u našoj maloj redakciji, Pa-
šićeva šest, mezanin desno, gde smo sve mogle da stanemo samo ako neke sednu 
i na drva kraj peći. Kakve su to sve teškoće bile” (ibid.).

„U Drinićima nema cenzure, list se štampa besplatno, sve je drukčije, ali ga sama 
radim... 
	 Uznemirena sam, sva iskidana, i zbog nečega plačem” (ibid.: 161).

Svedočanstvo Mitre Mitrović iz prve ruke govori u prilog tome da je Žena 
danas bila presudno kolektivistički projekat, koji su zajedničkim snagama i 
uprkos stalnim opasnostima i „teškoćama” sprovodile žene kao grupa (levih 
feministkinja). U samom početku, na marginama monarhijskog režima i pod 
pretećom senkom cenzure, Mitra Mitrović, poput drugih komunistkinja, bila 
je svojevrsna „nepriznata” urednica lista, urednica u senci i iz senke, skrivena 
iza prihvatljivijih diskursa ženskosti/ženstvenosti/feminizma, ali odlučna u 
tome da od feminističke borbe, kao ni od antifašističke i komunističke, ne 



326

Zorana Simić

odustane. Tokom Drugog svetskog rata, ona je bila ekskluzivna urednica Žene 
danas, urednica čije je ime bez problema moglo da se nađe u impresumu 
lista, ali sada odlučna u tome da očuva sećanje na predratnu Ženu danas kao 
zajednički poduhvat i nasleđe mladih komunistkinja. Mitra Mitrović je, kako 
sama podseća 1959. godine, u prvom posleratnom broju zapisala:

„Tada, 1942. godine, radila sam kao da sam ga radila s njima zajedno – u mozak 
se useklo: treba ga urediti onako kao da ga uređujemo zajedno u našoj maloj 
redakciji. Čitav jedan deo života, mladosti, rada ove grupe antifašistkinja tako je 
usko vezan za rad oko ovog prvog antifašističkog ženskog lista, tako nas je usko 
povezao međusobno, a bio doista tako plodotvoran u pogledu uticaja na žene, 
iako je to bio samo list, u pogledu mobilizacije žena u borbi za njihova prava, u 
borbi protiv fašizma, protiv imperijalističkog rata, za odbranu domovine – da u 
razvitku antifašističkog pokreta žena i njihove borbe predstavlja svetlu stranicu” 
(Митровић 1959: 423).

Simbolično, zahvaljujući njenom aktivnom sećanju, sve žene koje su učestvo-
vale u osnivanju i publikovanju Žene danas pre Drugog svetskog rata ostale 
su na izvestan način urednice i saradnice ovog časopisa i tokom rata, kada je 
osnovan AFŽ: kako one koje su još bile žive, ali nisu faktički pomagale Mitri 
Mitrović, tako i one već mrtve, kojima je ona težila da oda dug i poštova-
nje svojim samostalnim i osamljenim radom na obnovljenom listu. U tom 
trenutku, više nije bilo potrebe za pritajenim, skrivenim i palimpsestnim 
urednikovanjem same Mitre Mitrović. Ipak, obnovljena Žena danas pojavila 
se puna tragova i uspomena na predratni urednički kolektiv, memorišući 
na taj način novu, osobenu vrstu urednikovanja iz senke (žena kao grupe) u 
granicama Jugoslavije.



327

ZAKLJUČAK

U dragocenim memoarima sročenim u periodu oko Drugog svetskog 
rata (Tako je nekad bilo), Paulina Lebl Albala, jedna od urednica Ženskog 
pokreta, primećuje, u ispovednom maniru, kako je grešila što se nije bavila 
dnevnom politikom, kao ni drugi intelektualci, i time prepustila vlast „ma-
njini očajno samoživih, vlastoljubivih i nedemokratskih ljudi”, smatrajući 
da bi razvoj Kraljevine SHS/Jugoslavije, da su intelektualci u većoj meri bili 
neposredno angažovani u političkoj areni, verovatno „bio sasvim drukčiji” 
(Lebl Albala 2025: 263). U sličnom periodu, Mitra Mitrović, jedna od ured-
nica Žene danas – javno, u političkom govoru, u težnji da odbrani tekovine 
NOB – podseća da su žene u ovoj državi, uključujući i intelektualke, u 
svakom slučaju bile udaljene od političkog života, tj. da im nisu bili omo-
gućeni prilazi do političke moći i uticaja koji su njihovim savremenicima, 
muškarcima, ipak bili znatno dostupniji: „Žene nisu smele da se mešaju u 
te važne državne poslove, a od tih poslova je zavisila sudbina zemlje i život 
i najmanjeg deteta” (Mitrović 1945: 3, up. Mitrović 2023). Osvrćući se na 
period koji prethodi stvaranju Kraljevine, u spominjanim memoarima (Moj 
život sa Jovanom Skerlićem), Klara Skerlić uspostavlja kontrast između Za-
pada i Istoka (što i inače neretko čini u svom prosedeu) kako bi ukazala na 
spontanu rodnu polarizaciju u političko-intelektualnoj areni, polarizaciju 
koja se, po svemu sudeći, održala i u međuratnom razdoblju: „Na Zapadu 
će čovek instinktivno prići ženi, bilo da se s njom zabavlja, bilo prosto iz 
galanterije i učtivosti. U Beogradu, on će potražiti čoveka, ili ljude, da bi 
ćaskao o politici, a žene će nastojati da se skupe zasebno, na drugom kraju” 
(Скерлић 2021: 127, istakla Z. S.).

Ova tri navoda sažeto, sugestivno i slikovito upućuju na neke od klju
čnih hipoteza, ali i zaključaka do kojih se došlo u ovom istraživanju. Najpre, 
kako je već utvrđeno, intelektualci u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, uprkos 



328

Zorana Simić

čestim političkim aspiracijama i istupanjima, ali i svojevrsnom statusu 
„elite”, nisu imali stvarnu političku moć i uticaj kakve su imali zastupnici 
političkih stranaka i predstavnici vlasti. Za intelektualke bi se pak moglo 
reći da su delile položaj građana, pa tako i elite, drugog ili čak trećeg reda. 
Tokom skoro čitavog postojanja Kraljevine SHS/Jugoslavije, na šta podseća 
i Mitra Mitrović, nije došlo do priznanja ženskog prava glasa niti do zna-
čajnije participacije žena u ključnim političkim procesima. Štaviše, žene 
nisu bile u prilici da pristupe ni nekim drugim pozicijama moći/uticaja/
odlučivanja – na primer, u akademskoj sferi, na univerzitetima, gde se, kako 
takođe svedoči Lebl Albala, podrazumevalo da visoke pozicije pripadaju 
isključivo muškarcima. Usled toga, žene su činile marginalizovanu i ranjivu 
društvenu grupu, pa im je angažman u javnosti – uključujući i onaj ured-
nički – neretko služio za praktikovanje meke moći. Uz to, jugoslovensko 
društvo bilo je opterećeno patrijarhalnim nasleđem, ruralnim tradicijama, 
trajnim problemom siromaštva i nedovoljne prosvećenosti, što je sve osta-
vilo traga na pozicioniranja žena u intelektualnom i periodičkom polju 
epohe, kao i na aspekte i mehanizme njihovog angažmana. S jedne strane, 
to ih je podstaklo na kolektivističko delovanje (u smeru poboljšanja socijal-
nih, zdravstvenih, obrazovnih i kulturnih politika), a s druge na naglašen 
prosvetiteljski impuls u javnim istupanjima. Možda i najbolje svedočanstvo 
o tome pružaju ženski i, naročito, feministički časopisi u Kraljevini, koji 
su, uz neposredno umrežavanje/grupisanje na nacionalnom i internacio-
nalnom nivou, figurirali kao ključna platforma (grupnog) aktivizma žena 
u ovoj državi. To je jedan od razloga zbog kojih je njihovo izučavanje i 
danas relevantno – upravo ovi časopisi donose važna ili čak jedinstvena 
svedočanstva o istoriji feminizma, ženskoj istoriji, pa i feminističkoj istoriji 
u koordinatama Kraljevine SHS/Jugoslavije.

Kako se u više navrata isticalo u istoriografiji, Kraljevina je istovre-
meno bila prostor do kog je dopirao prodoran internacionalni talas mo-
dernizacije, premda je tu nailazio na teško savladive prepreke. Dijalektika 
modernizacijskih i tradicionalističkih stremljenja i praksi nije zaobišla 
ni ženski aktivizam: uticala je kako na (unutrašnju) dinamiku pokreta za 
emancipaciju žena u celini tako i na individualna/kolektivna profilisanja 
urednica i njihove uredničke politike. U istoriografiji, naročito recentnoj, 
takođe se sugeriše da je – između ostalog, i u kontekstu Kraljevine SHS/
Jugoslavije – pri rekonstrukciji ženskog angažmana između dva rata, kao i 
u prethodnim periodima, plauzibilnije govoriti o pokretima za emancipa-
ciju žena nego o feminizmu. S jedne strane, to se čini kako bi se ukazalo na 



329

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

kontradikcije, paradokse, aporije, kompleksnost i polifoniju javnih agendi 
za promenu položaja žena – supostojanje i konzervativnih i progresivnih 
diskursa (o emancipaciji), u rasponu, primera radi, od klerikalnih do an-
tiklerikalnih, etnonacionalističkih do internacionalističkih; s druge, kako 
bi se istakli kolektivističko usmerenje i grupni aktivistički impuls pokreta. 
Ovo istraživanje umnogome podupire te primedbe.

U njemu je, naime, ustanovljeno da su feminističke inicijative, barem 
kada je reč o prostoru današnje Srbije, često (strateški) težile da se saobraze 
kolektivističkoj orijentaciji, inače važnoj za intelektualnu i političku istoriju 
ovog podneblja. Takođe, (pro)feministička misao i angažman prodirali su 
na ovo područje sa zapada i istoka (Evrope) u raznim varijantama i hibri-
dnim formama, te se od samih početaka (proto)feminizma u Srbiji može 
govoriti o fuziji individualističkih i relacionih argumentacija i pozicija, 
uočljivoj i u međuratnom periodu – uključujući i pozicioniranja urednica. 
Međutim, važno je iznova istaći da urednice periodike nisu nužno zastupale 
feminističke stavove, kao i da bi tek temeljnije (komparativno) istraživanje 
uredničkog pitanja, koje bi obuhvatilo čitav jugoslovenski prostor (od 1918. 
do 1941. godine), u punoj meri osvetlilo kompleksnost ove problematike.

Kako se pokazalo pri analizi pojedinih časopisa i biografija/portreta 
njihovih urednica, obuhvatanje raznolikih inicijativa i aktivnosti žena u 
Kraljevini SHS/Jugoslaviji jedinstvenim pojmom feminizam nije, dakle, me-
todološki opravdano i može da predstavlja oblik neutemeljene redukcije ili 
pak ogrešenja o istorijske činjenice. Drugim rečima, i ovde, kao i inače – na 
šta neretko upozoravaju same feminističke teoretičarke – treba izbegavati 
spontani impuls ka homogenizaciji ženskog izražavanja i feminističkog 
samoizražavanja. Utoliko je zaista uputnije posegnuti za obuhvatnom i 
unekoliko fleksibilnijom sintagmom pokreti za emancipaciju žena, pošto 
ona ostavlja prostor i za ona prividno ili deklarativno emancipatorska 
istupanja koja su, sagledana u odgovarajućem istorijskom, biografskom, 
ali i periodičkom mikrokontekstu, bila nefeministička ili antifeministička 
– npr. onda kada su podupirala (proto)fašizam, što je u koliziji s osnovnim 
postulatima feminizma. Takođe, prostor se otvara i za one agende koje su 
pak svojevremeno podrazumevale otpor prema (buržoaskom) feminizmu, 
a iz današnje perspektive postaje jasno da su proizvele emancipatorske 
učinke upravo u smeru feminističkih politika i praksi – drugim rečima, 
njih danas možemo lako da sagledamo kao relevantne upravo u kontekstu 
feminističke i istorije feminizma.



330

Zorana Simić

U tom koraku, važno uporište jesu feministička epistemologija i etika, 
na koje se, manje ili više eksplicitno, oslanjam u teorijsko-metodološkom 
aspektu rada, s jedne strane, kao i insistiranje na što pažljivijem mikroi-
storijskom situiranju istraživačke (biografske) građe, s druge. Pristup ute-
meljen u feminističkoj teoriji i epistemologiji, u sprezi s mikroistorijskim 
fokusom / fokusom na rekonstrukcije feminističkih biografija urednica, nosi 
barem dvostruki potencijal: prvo, omogućava nam da (uredničke) aktiv-
nosti žena u Kraljevini SHS/Jugoslaviji sagledamo i mimo dominantnih 
(patrijarhalnih) vizura, i drugo, a u skladu s time, pruža optimalni okvir 
za lociranje i proučavanje kako feminističkog angažmana tako i njegovog 
izneveravanja ili odstupanja od njega u samom delovanju urednica. Dakle, 
oslanjanje na ključne uvide feminističke epistemologije i teorije u načelu 
usmerava, na podsticajan i plodan način, kako dijahronijski pregled, re-
konstrukciju geneze feminističkih i antifeminističkih ideja u odabranom 
društvenoistorijskom kontekstu, tako i njihovu analizu, problematizaciju 
i revalorizaciju iz savremene perspektive. U isti mah, mikroistorijski fokus 
na politikama svakodnevice, koje se iščitavaju iz odabranih ego-tekstova 
(memoara, autobiografija i dnevnika) pojedinih urednica čije se biografije 
rekonstruišu – a kroz holistički pristup individui kao istovremeno javnoj i 
privatnoj – pruža nove, dragocene uvide ne samo u domenu istorije femi-
nizma već i u polju ženske istorije. 

Osim na sintagmu pokreti za emancipaciju žena, pri razmatranju delo-
vanja intelektualki/urednica u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, uputno je osloniti 
se i na sintagmu žensko pitanje, koja je bila frekventna u javnosti tog doba, 
premda s različitim predznacima i konotacijama. S jedne strane, žensko pi-
tanje postavljalo se i u periodima koji prethode osnivanju Kraljevine, pa je 
njegovo obnavljanje po osnivanju ove države neretko podrazumevalo kako 
brojne kontinuitete tako i manje ili više radikalne diskontinuitete s ranijim 
razdobljima / (proto)feminizmima / pokretima za emancipaciju žena. Ne-
posredno uoči i nakon osnivanja nove države, jugoslovenske intelektualke 
i aktivistkinje, uključujući i (buduće) urednice štampe, što je važno iznova 
istaći, masovno su bile svesne rodnih dimenzija, odnosno relevantnosti i 
potencijala feminizma u kontekstu jugoslovenske (anti)modernizacije, ose-
ćajući potrebu i odgovornost da od feminističke politike ne odstupe, premda 
je njihov angažman u pojedinim slučajevima praktično bio izneveravan ili 
čak, ponekad, transformisan u svoju suprotnost. One su se neretko – bilo 
afirmativno ili polemički – oslanjale i na predratne tradicije ženskog pitanja, 
tj. (proto)feminizma.



331

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

S druge strane, ukoliko se termin žensko pitanje unekoliko dekontek-
stualizuje, tj. učini dovoljno prijemčivim i fluidnim da, u osnovnim crtama, 
uputi na najrazličitije aspekte i označi širok spektar pojava i problema koji 
se tiču ženskosti/ženstvenosti/feminizma tokom čitavog međuratnog razdo-
blja, a ne samo neposredno po osnivanju Kraljevine, kada su feministički 
diskursi upadljivo jačali u javnosti – može se reći da je upravo izoštren 
fokus na ženskom pitanju u svim njegovim varijantama bio distinktivna 
odlika ženske i feminističke štampe u Kraljevini SHS/Jugoslaviji. Uprkos 
brojnim razlikama među njima – generacijskim, profesionalnim, ideolo
škim i ostalim – urednice periodike u Kraljevini vrlo često su insistirale 
upravo na ženskom pitanju, bilo da su pritom bile profesionalno ostvarene 
i u drugim poljima ili ne. Dakle, takozvano žensko pitanje figuriralo je kao 
jedna od premisa i istovremeno differentia specifica urednikovanja žena u 
Kraljevini SHS/Jugoslaviji (u poređenju s delovanjima urednika).

Najzad, vratimo li se na primedbu Klare Skerlić, doći ćemo i do jedne 
od ključnih tačaka ovog istraživanja: do fenomena zasebnog grupisanja 
žena (urednica) u Kraljevini SHS/Jugoslaviji. Jedan od osnovnih uvida 
koji se u ovoj knjizi iznose jeste da se u slučaju Kraljevine SHS/Jugoslavi-
je može govoriti o upadljivoj rodno-žanrovskoj polarizaciji periodičkog 
polja, te o svojevrsnoj podeli (uredničkog) posla. To znači da su urednice 
periodike u granicama Kraljevine SHS/Jugoslavije po pravilu uređivale 
štampu koja bi se mogla odrediti kao ženska i/ili feministička – onu koja 
je namenjena ženama i u kojoj preovlađuju razmatranja tzv. ženskog pi-
tanja odnosno diskursi ženskosti, ženstvenosti i/ili feminizma. Pošto su od 
samog osnivanja Kraljevine SHS urednice bile sklone rodno zasnovanom 
grupisanju – a kako bi se izbeglo puko i neelaborirano poistovećivanje 
kategorija ženskog, ženstvenog i feminističkog pri (re)konstrukciji femini-
stičkih biografija, te istovremeno opravdalo rodno motivisano homoge-
nizovanje istraživačkog fokusa i njegovo „sužavanje” na figure urednica 
međuratne periodike (kao grupe) – posegla sam za teorijom serijalnosti 
Ajris Merion Jang i teorijom pozicionalnosti Linde Martin Alkof. Na ove 
teorije pozivam se jer smatram da se o grupisanju na temelju pola/roda, 
kao kategorija koje podležu opresiji patrijarhalnog sistema, može govoriti 
i u slučaju urednica periodike u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, uprkos neza-
nemarljivim razlikama među njima. Kako je već naglašeno u uvodu, kao 
zvanično nepunopravne građanke – lišene prava glasa ili prava na priznatu 
(uredničku) odgovornost, uskraćene za participaciju u parlamentarnom, 
zakonodavnom i administrativnom aspektu vlasti, delujući u socioeko-



332

Zorana Simić

nomskom, političkom i kulturnom miljeu koji nije podrazumevao samo 
dominaciju (elita/zajednica) muškaraca već i visok stepen patrijarhalnosti 
– brojne (obrazovane) žene, pa tako i urednice u Kraljevini SHS/Jugoslaviji 
jesu bile ujedinjene u naporima da feminizuju i/ili transformišu javnu 
sferu, gradeći u isti mah sopstveni autoritet i osvajajući pozicije autorstva. 
Rod je, u najkraćem, presudno uticao na barem tri važna faktora: njihovu 
vokaciju (pripadnost kontrajavnosti u kulturnom i intelektualnom polju 
epohe), žanr (uređivanje ženske i feminističke štampe), kao i na njihovu 
načelnu inklinaciju ka ženskom pitanju. 

Druga upadljiva tendencija tiče se činjenice da je veliki broj ured-
nica štampe u međuratnoj Jugoslaviji bio obrazovan i na različite načine 
delovao u domenu književnosti, prosvete i kulture. Ova tendencija, koja 
nije karakteristična isključivo za Kraljevinu SHS/Jugoslaviju, tj. koja se 
javlja i na transnacionalnom nivou, i sama je rodno specifična: uslovljena 
„poželjnim” ili „prikladnim” obrazovnim profilima, vokacijama i pozici-
jama od uticaja u (intelektualnoj) javnosti. Stoga je u ovom istraživanju 
poseban fokus usmeren na one urednice koje su se, na različite načine, 
bavile i književnošću. Rekonstrukcije biografija urednica predstavljaju 
važno svedočanstvo i o zvaničnim i o pritajenim rodnim politikama me-
đuratne Jugoslavije, (samorazumljivom) rodnom kodiranju elite i figure 
intelektualca/urednika, kao i o ambivalentnim (anti)modernizacijskim 
procesima karakterističnim za ovo razdoblje – između ostalog, i iz knji-
ževnoistorijske perspektive.

Treća pravilnost, takođe istaknuta u uvodu, odnosi se na karakter 
uredničkog angažmana žena. Kako je utvrdila Ida Ograjšek Gorenjak, ve-
oma mali broj žena u Kraljevini imao je status profesionalnih novinarki, tj. 
u potpunosti se izdržavao od novinarskog posla. Shodno tome, urednice 
i saradnice periodike uglavnom su to bile sporadično/honorarno/volon-
terski, te je o njihovom angažmanu uputno razmišljati na tragu istraživača 
i istraživačica koji plediraju za fluidno i široko shvatanje žurnalistike, i 
to upravo iz rodne perspektive. Dekonstruktivistički impuls svojstven 
feminističkoj vizuri, poriv ka problematizacijama koncepata i tradicija 
na kojima počivaju kanonizacija, homogenizacija i monolitna percepcija 
autora i autorstva, dobro se prilagođavaju i uredničkom pitanju – pitanju 
(percepcije) urednika i urednikovanja – kao i ispitivanju uticaja kategorije 
roda na formalne i žanrovske odlike štampe i modele urednikovanja. S tim 
je u tesnoj vezi tipološki aspekt ovog istraživanja, koji je pak neodvojiv od 
onog biografskog.



333

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Kad su u pitanju tipologizacije same štampe, a budući da su žene po 
pravilu uređivale žensku i feminističku štampu i da su upravo u njoj imale 
prostor za uredničku autoreprezentaciju (treba ponoviti da se njihova ime-
na relativno frekventno sreću i kad je reč o redakcijama dečije i omladinske 
štampe, što zavređuje zasebne analize), ovde se, na tragu Toril Moi, polazi 
od premise da u prvom slučaju oznaci „ženski” treba pristupiti kao onoj 
koja – izuzev što se tiče žena – ne govori apsolutno ništa više niti o karak-
teru časopisa niti o njegovom uređivanju. U drugom, pod feminističkim 
časopisima i uredničkim politikama – shodno tome, i nastojanjima samih 
urednica – podrazumevaju se oni slučajevi u kojima se zauzima očita 
antipatrijarhalna i antiseksistička pozicija, odnosno gde se može izvesti 
nedvosmisleniji zaključak da je u uredničkim angažmanima emancipacija 
figurirala kao vokacija. Pri tom, kako je ustanovljeno u istraživanju, a što 
bi u budućnosti vredelo podrobnije razmotriti, proces etabliranja urednica 
feminističke štampe ponekad je podrazumevao i distanciranje ili otvoreno 
suprotstavljanje (visokotiražanoj) ženskoj štampi u užem smislu, pa samim 
tim i njenim urednicama.

Kad je pak reč o mogućnostima tipologizacije urednikovanja / uređi-
vanja (ženske i feminističke) štampe u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, takođe je 
moguće izvesti određene zaključke, i to na barem dva nivoa. Prvo, ovaj pro-
blem može se razmatrati u kontekstu recentnih, uglavnom anglo-američkih 
doprinosa teoretizacijama i klasifikacijama uredničkih modela, identiteta 
i praksi. Sledeći smernice feministički orijentisane Fijonuale Dilejn – njen 
poziv na oprez pri određenju urednika, pitanje da li je pri definisanju i ti-
pologizaciji uredničkih modela uopšte potrebno biti kategoričan – s jedne 
strane, može se govoriti o onoliko tipova uređivanja štampe koliko ima i 
samih časopisa ili redakcija. To je dodatno plauzibilno utoliko što je ženska 
i feministička štampa bila marginalna u odgovarajućem periodičkom kon-
tekstu, pa su i modeli urednikovanja bili manje definisani, rigidni i podložni 
sistematizacijama nego, primera radi, oni svojstveni književnoj štampi. S 
druge strane, delimično oslanjanje na postojeće tipologije uredničkog rada, 
čak i ako one ne odgovaraju u potpunosti praksama žena / feminističkom 
pristupu, može da bude korisno i podsticajno iz nekoliko razloga. Najpre, 
ono nam omogućava da urednički angažman žena sagledamo i u kontek-
stu drugih angažmana u odgovarajućoj epohi odnosno da lociramo mesta 
preseka, usvajanja i variranja postojećih uredničkih modela: na primer, 
u slučaju časopisa Zofke Kveder Demetrović Ženski svijet / Jugoslavenska 
žena, koji je, kako se ispostavlja, figurirao kao svojevrsni ženski pandan 



334

Zorana Simić

časopisu njenog supruga Juraja Demetrovića, Hrvatska njiva. Dakle, na 
osnovu uredničke tipologije ove ženske i feminističke časopise možemo 
da smestimo u širi kontekst časopisne produkcije i periodičkog polja, te da 
iz te pozicije lociramo nove sličnosti i razlike između i unutar tih korpusa. 
Takođe, razlikovanje harizmatskog, birokratskog i posredničkog tipa, na 
primer, za koje plediraju prominentni istraživači periodike poput Metjua 
Filpotsa (prvom bi donekle pripadao Ženski svijet / Jugoslavenska žena, a 
drugom Ženski pokret), u tesnoj je vezi i s politikama određenih časopisa, 
uključujući motivaciju pokretanja, odnose sa saradničkim krugom, ori-
jentaciju publikacije. Izoštren fokus na individualnoj poziciji urednice, 
u slučaju harizmatskog uređivanja, neminovno baca novo svetlo i na sve 
ostale aspekte i blisko je povezan s dinamikom izlaženja, trajanjem, dome-
tima publikacije – u ovoj knjizi objašnjeno je, i to upravo preko portreta 
Zofke Kveder, kako je bilo moguće da u tom trenutku i na tom mestu (u 
Zagrebu, tokom i neposredno nakon Prvog svetskog rata) postoji časopis 
poput njenog, te kakva je bila njegova recepcija, kako je i koliko ta recep-
cija zavisila od harizmatske (političke i autorske) pozicije urednice, i sl. 
„Birokratsko” usmerenje takođe nužno utiče na politike časopisa, što je 
očigledno iz primera Ženskog pokreta: individualna istupanja urednica su 
ređa i znatno utemeljenija u kolektivističkoj orijentaciji. Treći, posrednički 
tip u srpskom i jugoslovenskom kontekstu ne može se dovesti u vezu ni 
s jednom urednicom periodike, a to je važno zato što se iznova pokazuje 
formativni uticaj rodne dimenzije – žene u Kraljevini SHS/Jugoslaviji nisu 
mogle da budu percipirane kao posredničke uredničke figure, jer naprosto 
nisu imale višestruke privilegije, habituse i prerogative koje muškarci jesu 
imali. Dakle, tipologije samog uređivanja, a ne isključivo periodike, važne 
su jer svedoče o pluralitetu uredničkih uloga, poziciji urednica u širim 
časopisnim mrežama, ali i (o rodnoj polarizaciji u) intelektualnom polju 
Kraljevine SHS/Jugoslavije u načelu.

Drugo, za mogućnostima tipologizacija urednikovanja u granicama 
Kraljevine SHS/Jugoslavije može se tragati i mimo već ustanovljenih 
modela. I tu se uočavaju određene tendencije i pravilnosti. Ženski i 
feministički časopisi u Kraljevini SHS/Jugoslaviji neretko su bili glasila 
odgovarajućih udruženja, kolektiva, organizacija veoma raznolikih pro-
fila, kojima je zajedničko svojstvo upravo prisustvo i autoreprezentacija 
žena. U mnogim slučajevima, njihovo delovanje još nije u potpunosti 
sistematično istraženo, uključujući i biografije urednica. Stoga bi i celovito 
razmatranje uredničkog pitanja u Kraljevini SHS/Jugoslaviji podrazume-



335

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

valo da se ove lakune popune. Time bi se ujedno dodatno nijansirala i 
produbila diferencijacija između ženskih i feminističkih časopisa, odno-
sno osvetlila hibridizacija ženskog, ženstvenog i/ili feminističkog u ovim  
publikacijama. Takođe, stekao bi se potpuniji uvid u raslojenost i oso-
benosti ženskog aktivizma kroz prizmu uredničke instance i biografija 
pojedinih urednica. Reklo bi se, u svakom slučaju, da su ženski i femini-
stički časopisi neretko obeleženi kolektivnim uredničkim praksama, što 
je i razumljivo ukoliko se uzme u obzir da su često figurirali kao glasila/
organi ili propagandne publikacije ženskih organizacija/kolektiva. To važi, 
na primer, za Ženski pokret, Jugoslovensku ženu i Ženu danas. Međutim, 
sva tri časopisa znatno se razlikuju među sobom, pa treba biti oprezan 
prilikom mikrotipologija na osnovu uredničkog kriterijuma. Čini se da 
je najplauzibilnije poći od motivacije pokretanja i publikovanja časopi-
sa. Dakle, prakse urednica u najvećem stepenu zavisile su od kolektivne 
orijentacije određene organizacije – Ženskog pokreta, Ženske stranke, 
odnosno KPJ i njenog omladinskog ženskog ogranka – pa tako časopisi 
u celini memorišu politike odgovarajućih kolektiviteta. U budućnosti, 
ako se pažljivije istraži delovanje Ženskog pokreta i Ženske stranke, na 
primer, moći ćemo podrobnije da sagledamo ove časopise i kroz prizmu 
uredničke instance. U sva tri slučaja, ipak, može se govoriti o snažnom 
naglasku na kolektivitetu, što znači da su potencijalno i autorske, a ne samo 
uredničke prakse u časopisima bile kolektivističke, obeležene visokim 
stepenom kolaborativnosti, usled čega je ponekad teško odrediti granice 
individualnih doprinosa. Međutim, ovde se ti individualni doprinosi re-
konstruišu upravo kroz rekonstruisanje bi(bli)ografija pojedinih urednica.

Fokus na (feminističkim) biografijama urednica štampe ima barem 
dvostruk značaj i učinak. Prvo, kako je već naznačeno, on nam pruža drago-
cene uvide u domenu (ženske i književne) istorije, koji bi nam u suprotnom 
verovatno ostali nedostupni i nepoznati. Zasnivajući se kako na principima 
feminističke epistemologije i teorije (biografije) tako i na načelima mikro-
istorije, portreti urednica omogućavaju nam da ispitamo kako su pojedine 
žene percipirale ženskost/ženstvenost/feminizam svog vremena, kako su se 
pozicionirale spram raznih (rodno obeleženih) spoljnih činilaca i uticaja, na 
kakve su (rodno uslovljene) prepreke nailazile i jesu li ih i kako prevazilazile, 
kako su postepeno gradile (feministički) identitet, (urednički) autoritet, 
(zajednički) zastupale i sprovodile politike feminizma, osvajale pozicije 
autorstva u javnosti, kako su se odnosile prema različitim aspektima svojih 
(javnih) delovanja odnosno svog identiteta, te, između ostalog, svedočile 



336

Zorana Simić

o stanju u intelektualnom, kulturnom, književnom i periodičkom polju 
svoje epohe; isto tako, ovaj fokus pomaže nam da uočimo kako su izgledale 
njihove svakodnevice, njihovi (uzajamni) odnosi različitih vrsta, da li i na 
koje sve načine njihovi tekstovi različitih žanrova, od javnih publicističkih 
(uredničkih) priloga, preko ispovesti, memoara, autobiografija, do najinti-
mnijih svedočanstava (dnevnika), memorišu svojevrsne rodne konflikte u 
samim urednicama, kao i u njihovom okruženju – rečju, šta ove žene dale 
jesu ili nisu dale društvu, a šta društvo jeste ili nije dalo njima, upravo, 
između ostalog, s obzirom na njihov pol/rod, kako u širem sociokultur-
nom tako i u užem kontekstu, u okviru različitih ženskih i/ili feministi
čkih mikrozajednica. Rekonstruišući portrete urednica, koje su zauzimale 
pozicije (do)tad već ispunjene raznim konotacijama simboličkog kapitala, 
ujedno se osvetljava proces dekonstruisanja istih tih konotacija. Pokazalo 
se pritom da je identitet urednica štampe u međuratnoj Jugoslaviji ponekad  
oscilirao između književnog, s jedne, i aktivističkog/feminističkog pola, s 
druge strane – drugim rečima, da su bile rastrzane između borbe za pravo 
glasa i borbe za pravo na svoj (autorski) glas. U tom pogledu, ispostavilo 
se i da je o široko shvaćenom, izvorno ginokritičkom, orodnjenom pojmu 
strepnja od autorstva uputno govoriti i razmišljati i kad je reč o urednicama 
periodike u granicama Kraljevine SHS/Jugoslavije. Ovaj fenomen zavređuje 
i zasebna, pažljivija razmatranja.

Drugo, rekonstruisanje biografija i bibliografija urednica relevantno 
je ne samo sa stanovišta književne ili pak ženske istorije već i, specifičnije, 
u domenu studija periodike. Rekonstruisanje portreta urednica znatno 
usložnjava, osvetljava i preoznačava uredničke politike odgovarajućih li-
stova – počevši od uslova osnivanja, preko zastupljenih sadržaja, diskursa, 
političkih i idejnih usmerenja, strukture publikacije, sve do recepcije odre-
đenog lista. Kao što bez uvida u biobibliografiju Zofke Kveder ne bismo 
mogli u punoj meri da rekonstruišemo njenu specifičnu inverziju, zaokret 
od feminizma ka antifeminizmu – niti da razumemo (polemičku) recepci-
ju njenog delovanja među feministkinjama mlađe generacije, uključujući 
urednice Ženskog pokreta (Paulina Lebl Albala) – isto tako bi nam ostali 
nejasni i nepoznati mehanizmi uređivanja pomenutog Ženskog pokreta, o 
kojima, barem kad je reč o njegovom osnivanju i inicijalnom publikova-
nju, važna svedočanstva ostavlja upravo Paulina Lebl Albala. Njen faktički 
urednički doprinos, bez uvida u njene memoare, ostao bi u senci nominalne 
pozicije članice redakcije (književnog odbora), a njegov opseg, značaj i 
širina ne bi došli do izražaja. Takođe, bez uvida u neobjavljen autobio-



337

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

grafski rukopis Milice Dedijer, vlasnice istog ovog časopisa tokom čitavog 
njegovog izlaženja (1920–1938), ostali bismo uskraćeni za svedočanstva iz 
prve ruke o tome kako je vlasnica jednog od dugovečnijih i heterogenijih 
ženskih ili feminističkih časopisa u Kraljevini SHS/Jugoslaviji percipirala 
svoj angažman, na koje je sve načine i usled kojih činilaca razvijala (femi-
nističke) političke stavove, zašto je i kako podržavala međuratne pokrete 
za emancipaciju žena. Ni nominalni i faktički urednički angažman njene 
bliske prijateljice, Mileve Milojević, u Ženskom pokretu (1921–1924) – ne 
bi bio osvetljen u punom intenzitetu i složenosti bez uvažavanja njene 
biografije, ali, naročito, i pažljivog rekonstruisanja njene bibliografije. 
Uvažavanje njenog pseudonima Nada Jovanović, tj. činjenica su Mileva 
Milojević kao urednica i Nada Jovanović kao pesnikinja zapravo ista osoba 
preoznačava politike Ženskog pokreta tokom uredničkog angažmana tada 
poznate feministkinje dvojnog (autorskog i rodnog) identiteta. Ona je, kao 
udata i ugledna aktivistkinja – čiji je suprug Borivoje Milojević imao važnu 
ulogu u intelektualnom i akademskom polju – oscilirala između politika 
individualističkog feminizma u svojoj poeziji i, delimično, književnoj kritici, 
s jedne, i relacione feminističke agitacije u javnim prilozima potpisanim 
njenim imenom, s druge strane. Ova konstelacija, tj. mikroprimer Mileve 
Milojević / Nade Jovanović na upečatljiv način svedoči o protivrečnosti, 
ambivalenciji, kompleksnosti i raznorodnosti emancipatorskih praksi, 
modela i diskursa u novoformiranoj državi u periodu neposredno nakon 
Prvog svetskog rata, kao i o kreativnim, subverzivnim, janusovskim, pa-
limpsestnim strategijama tadašnje feminističke borbe.

Ne manje važno, tek rekonstrukcije biografija (doduše, prilično ogra-
ničene i otežane) urednica časopisa Jugoslovenska žena – usmeravaju istra-
živačku pažnju prema motivaciji za pokretanje ovog lista (o kojoj su same 
urednice delom ostavile svedočanstva), a samim tim donosi nova saznanja 
o krucijalnim aspektima časopisa. Naime, ispostavlja se da je Jugoslovenska 
žena zapravo figurirala i kao glasilo osnivačica, članica ili barem pobor-
nica i simpatizerki Ženske stranke, jedine političke partije tokom čitavog 
postojanja Kraljevine SHS/Jugoslavije koju su činile isključivo žene, i koja 
stoga predstavlja kuriozitet i značajan fenomen u istoriografiji. Isto tako, 
tek uvažavanje celovitog autorskog korpusa Mitre Mitrović preoznačava 
njen rad u listu Žena danas. Naizgled netipični amalgam feminizma, tada 
opterećenog tzv. buržoaskim konotacijama, i prikrivenog, ali nespornog 
komunizma (koji se može objasniti relevantnim narodnofrontovskim poli-
tikama na globalnom nivou), zapravo se ispostavlja kao razumljiv i dodatno 



338

Zorana Simić

utemeljen ukoliko imamo u vidu toleranciju Mitre Mitrović, kao prve među 
jednakima u uredničkim kolektivu, za tekovine tzv. građanskog feminizma, 
toleranciju koja se bez sumnje iščitava iz pojedinih njenih publikacija objav-
ljenih mimo Žene danas. Njeno snažno, celoživotno interesovanje za žensko 
pitanje, kako u okviru markističkih i socijalističkih ideja i doktrina tako i 
mimo njih, najverovatnije je i samo doprinelo inkluzivnosti Žene danas kada 
su u pitanju rodne i politike/prakse feminizma.

Dakle, biografije urednica važne su, između svega ostalog, i zato što, 
uz eksplicitne iskaze, (uredničke) priloge u odgovarajućoj štampi, figuriraju 
kao prvorazredni izvor za razumevanje motivacije pokretanja pojedinih 
časopisa. Eklatantan primer u tom pogledu možemo naći u časopisu Ženski 
svijet / Jugoslavenska žena. Ukrštanjem uredničkih iskaza i portreta njegove 
vlasnice i urednice, Zofke Kveder, dolazi se do uvida je njeno oslanjanje na 
feminini koncept ženskog časopisa bilo taktičko i predstavljalo izvestan oblik 
žanrovsko-ideološke mimikrije, čiji je cilj bilo propagiranje (etnocentričnog) 
jugoslovenskog unitarizma. Time se implicira i iznova potvrđuje da su se 
listovi sličnog naslova/koncepta u javnosti i sami percipirali kao marginalni i 
bezazleni, tj. feminini. Međutim, time se u isti mah otvara i pitanje političkog 
aspekta ženske i feminističke štampe u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, koje je već 
dotaknuto u uvodu. Valja iznova naglasiti da je ženska i feministička štampa 
u Kraljevini SHS/Jugoslaviji neretko, ujedno, bila i politička štampa. Drugim 
rečima, njene urednice (kao grupa), bez obzira na to što su bile ujedinjene u 
svom referisanju na žensko pitanje odnosno diskurse ženskosti, ženstvenosti 
i/ili feminizma, istovremeno su se vodile i raznim drugim političkim moti-
vacijama, ambicijama, pozicijama i aspiracijama. Takva politička tendencija 
prisutna je u čitavom međuratnom razdoblju. Ovde sam poseban fokus 
usmerila prema časopisima Ženski svijet / Jugoslavenska žena, Ženski pokret i 
Žena danas, tj. političkom pozicioniranju pojedinih njihovih urednica. Takav 
pristup bilo bi dragoceno primeniti i u slučaju drugih (urednica) ženskih i/
ili feminističkih časopisa u Kraljevini SHS/Jugoslaviji.

Kako bi se, u kontekstu političke istorije, delimično osvetlili kolektivni i 
individualni angažmani urednica u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, ocrtale glav-
ne koordinate delovanja žena kao grupe, ali i dopunili postojeći i postavili 
novi osnovi za istraživanja uredničkog pitanja i kritičku analizu diskursa 
međuratne štampe i feminizma, predložila sam da je korisno zadržati se 
na dva fenomena, dve naročito upadljive tendencije karakteristične za di-
namičnu genezu ženskog pitanja na ovom podneblju. S jedne strane, reč 
je o tzv. porodičnim metaforama – rodno obeleženim metaforama mate-



339

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

rinstva i sestrinstva. S druge strane, nezaobilazno i podsticajno jeste i raz-
matranje (komplementarnog) nacionalnog pitanja, problema nacionalnog  
(samo)opredeljenja i (samo)određenja u svetlu tzv. ženskog pitanja i obratno, 
a uz uvažavanje odgovarajućih „porodičnih metafora”. Na taj način dijalektika 
roda i nacije u Kraljevini SHS/Jugoslaviji i njena relevantnost sagledavaju se 
iz novog ugla, a preovlađujući istoriografski pristupi – po pravilu koncentri-
sani na nacionalno pitanje (u optici političkih i intelektualnih elita) – nužno 
revidiraju.

U ovoj knjizi tek se nazire zanimljiva trajektorija dijalektike roda i nacije 
s obzirom na tzv. porodične metafore: najpre, kako je detaljno pokazano na 
primeru časopisa Zofke Kveder, njena pozicija tik posle rata podrazumevala 
je visok stepen stapanja nacionalnog i ženskog pitanja, tj. nacionalizacije 
metafora materinstva/kćerinstva i sestrinstva; potom, nakon prividne sta-
bilizacije političkog poretka u novostvorenoj državi, časopisi s radikalnijim 
feminističkim usmerenjem, poput časopisa Ženski pokret, težili su, u načelu, 
izbegavanju kćerinske (auto)identifikacije, dekolektivizaciji (kulta) mate-
rinstva, kao i denacionalizaciji (pojma) sestrinstva. Drugim rečima, sestre 
Srpkinje, Hrvatice, Slovenke / sestre Jugoslovenke postajale su u njima sestre 
žene i sestre feministkinje. Najzad, u istom političkom govoru iz 1945. godi-
ne na koji se referiše u uvodnom pasusu, Mitra Mitrović beskompromisno 
pledira za prosvetiteljsko raskrinkavanje hipokrizije politika (socijalnog) 
materinstva u dotadašnjoj istoriji političkog života na teritoriji Jugoslavije, 
dotičući se i porodičnih metafora, koje su, prema njenom sudu, prikrivale 
retrogradne, između ostalog i patrijarhalne političke pozicije tokom čitav-
og postojanja Kraljevine SHS/Jugoslavije. Ovaj aspekt istraživanja takođe 
zavređuje pažljivije razmatranje i obimniju kritičku analizu. Između osta-
log, upravo biografije urednica, u sprezi s kritičkom analizom časopisnih 
diskursa, mogu da budu naročito inspirativne i plodotvorne u tom smeru, 
preoznačavajući ne samo uredničke politike odgovarajuće štampe već i naše 
razumevanje međuratnog feminizma u načelu. U ovoj prilici, pažnja je pri-
marno usmerena na prostor današnje Srbije i/ili delovanje urednica koje su 
se bavile književnošću. Međutim, ako bi se detaljnije rekonstruisali urednički 
portreti, odnosno (feminističke) biografije, rad i angažman drugih urednica 
na svim područjima Kraljevine – što je dosad učinjeno, primera radi, u slučaju 
doprinosa Marije Jurić Zagorke – zasigurno bismo imali potpuniju sliku o 
periodičkom, intelektualnom i političkom polju međuratne Jugoslavije.

Naposletku, treba se vratiti i na početak i osvrnuti se na sam naslov 
ove knjige. Imajući u vidu raslojenost pokreta za emancipaciju žena, koja se, 



340

Zorana Simić

između ostalog, reflektovala i kroz delovanja urednice štampe i njihove por-
trete, mogli bismo izvesti zaoštreniji zaključak da je mnoge urednice (ženske i 
feminističke) periodike u Kraljevini SHS/Jugoslaviji, uprkos brojnim, neretko 
i kapitalnim razlikama među njima, ujedinjavala upravo svest o emancipaciji 
kao vokaciji. Kao što se ni između ženskih i feminističkih časopisa ne može 
nužno i uvek uspostaviti čvrsta granica, te s obzirom na to da su ovi časopisi 
bili obeleženi širokim spektrom drugih (političkih) pobuda, tendencija i 
učinaka, isto tako se ne može decidno tvrditi ni da je vokacija figurirala kao 
emancipacija, odnosno prostor borbe za prevladavanje vladajućih rodnih 
konvencija, modela i uloga, isključivo u feminističkim, a ne i u ženskim 
časopisima. I suprotno, prividno emancipatorska istupanja ponekad su bila 
paravan za retrogradne političke pozicije. Ipak, kako pokazuju rekonstrukcije 
njihovih biografija, urednice periodike u Kraljevini SHS/Jugoslaviji odlikuju 
barem dva zajednička svojstva. S jedne strane, to uglavnom nisu bile „obične 
žene”, već one koje su – bilo zahvaljujući svojim ambicijama, aspiracijama 
i pregnućima netipičnim za žene njihove epohe i prevladavanjem prepreka 
koje je pred njih postavljao patrijarhat, bilo usled kontakata s pripadnicima 
„društvene elite”, uticajnim muškarcima, bilo kroz uzajamno umrežavanje i 
kontinuiranu saradnju s drugim ženama i/ili feministkinjama, ili pak svim 
ovim činiocima zajedno – menjale intelektualnu i društvenu istoriju Jugo-
slavije kroz praktikovanje meke moći, bile zapažene u intelektualnoj javnosti 
epohe, značajno uticale na promovisanje i diseminaciju feminističkih ideja. 
Čitajući, manje ili više pomno, domaću i inostranu (žensku i feminističku) 
štampu, težeći, kao žene, za dostupnim modelima formalne edukacije (nekad 
i pionirski), nailazeći na prepreke u akademskom kontekstu, okrećući se 
alternativnim, neformalnim (obrazovnim) putanjama, ili pak stremeći inter-
nacionalnim umrežavanjima i vaninstitucionalnom aktivizmu, uključujući i 
angažman u periodici, urednice štampe u Kraljevini SHS/Jugoslaviji obliko-
vale su – na izvestan način zasebnu – istoriju (feminističkih) ideja, političkih 
pozicija, stavova, autorskih i čitalačkih, književnih i književnokritičkih praksi, 
istoriju čiju raslojenost, složenost i značaj tek treba rekonstruisati u punom 
opsegu. Takva pažljiva rekonstrukcija – istovremeno insistiranje i na javnim 
i na privatnim komponentama njihovih iskustava, koje je nekad teško raz
dvojiti i obuhvatiti u punoj složenosti, ali za kojima je ipak neophodno tragati 
– omogućila bi nam, između ostalog, i da iz književnoistorijske perspektive 
bolje razumemo i pouzdanije ustanovimo da li je, zašto, kada i kako sve u 
delovanjima urednica, neretko rastrzanih između aktivističkog i autorskog 
pola, dolazilo do reakcija na patrijarhalnost/patrilinearnost književnog i 



341

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

periodičkog polja, a posledično i do svojevrsnih praksi samogetoizacija. U tom 
procesu, kako je ovde sugerisano, uputno je insistirati na dijalektici tipičnosti 
urednica u kontekstu odgovarajuće (ženske) istorije i njihove izuzetnosti, čija 
je jedna od manifestacija bila upravo njihova vokacija, činjenica da su bile 
urednice štampe. S druge strane, to su neretko bile žene koje svoju vokaciju 
same nisu odvajale od (ženske) emancipacije, ali i koje danas, (gotovo) čitav 
vek kasnije, možemo da sagledamo kao značajne figure u istoriji feminizma, 
pokreta za emancipaciju žena, ženskog pitanja na području Jugoslavije.





343

LITERATURA I IZVORI

ARHIVSKA GRAĐA 

Istorijski arhiv Šumadije; lični fond Katarine Bogdanović
Istorijski arhiv u Pančevu; lični fond dr Marije Vučetić-Prita (F. 813)

PERIODIKA

Almanah jugoslavenskih žena za godinu 1921. (1921)
Бодљикаво прасе (1941–1944)
Борба = Borba (1922–)
Književni jug (1918–1919)
Mladi borac (1944–1980)
Правда (1904–1941)
Просветни гласник (1880–1944)
Српски народ (1942–1944)
Учитељ (1882–1941)
Време (1921–1941)
Жена данас = Žena danas (1936–1981)
Женски покрет = Ženski pokret (1920–1938)
Ženski svijet / Jugoslavenska žena (1917–1920)

DIGITALNI IZVORI

https://digitalna.nb.rs/
https://www.unilib.rs/
https://digitalna.nsk.hr/
https://www.dlib.si/
https://www.zenskipokret.org/



344

Zorana Simić

LITERATURA

Андоновска, Биљана, Станислава Бараћ. „Ре/визија: часописи као агенси 
књижевности и културе”. Књиженство 2/2 (2012). http://www.knjizenstvo.
rs/sr-lat/casopisi/2012/dogadjaji/re-vizija-casopisi-kao-agensi-knjizevnosti-i-
kulture#gsc.tab=0 (8. 4. 2023).

Андоновска, Биљана. „Авангардно југословенство предратне омладине”. Мо-
дернизам и авангарда у југословенском контексту. Ур. Биљана Андонов-
ска, Томислав Брлек, Адријана Видић. Београд: Институт за књижевност 
и уметност, 2021. 11–26.

Бараћ, Станислава. „Феминофилне уређивачке политике: Нова Европа и Ми-
сао”. Нова Европа 1920–1941: зборник радова. Ур. Марко Недић, Весна 
Матовић. Београд: Институт за књижевност и уметност, 2010. 515–539.

Бараћ, Станислава. „Жена и свет (1925–1941) између модерне и нове жене: 
амбиваленција илустрованог женског (модног) магазина”. Књиженство 
4/4 (2014). http://www.knjizenstvo.rs/sr/casopisi/2014/zenska-knjizevnost-i-
kultura/zena-i-svet-1925-1941-izmedju-moderne-i-nove-zene-ambivalencija-
ilustrovanog-zenskog-modnog-magazina#gsc.tab=0 (4. 10. 2023).

Бараћ, Станислава. Феминистичка контрајавност: жанр женског портрета 
у српској периодици 1920–1941. Београд: Институт за књижевност и 
уметност, 2015.

Бараћ, Станислава. „Методологија проучавања периодике у Институту за 
књижевност и уметност: првих педесет година”. Књижевна историја 
177/54 (2022a): 107–143.

Бараћ, Станислава. „Жена данас (1936–1940) и култура сећања”. Часопис 
Жена данас (1936–1940): просвећивање за револуцију: зборник радова. 
Ур. Станислава Бараћ. Београд: Институт за књижевност и уметност, 
2022b. 21–53.

Бараћ, Станислава, ур. Часопис Жена данас (1936–1940): просвећивање за револу-
цију: зборник радова. Београд: Институт за књижевност и уметност, 2022.

Бобичић, Нађа. Југословенски социјалистички феминизам у односу на савре-
мене теорије настале на пресјеку питања класе и рода. Универзитет у 
Београду: докторска дисертација, 2020.

Богдановић, Катарина. „Значај и потреба листа”. Женски покрет 1/1 (1920а): 6–8.
Богдановић, Катарина. „Женска политичка права”. Женски покрет 1/3 (1920b): 

11–13.
Богдановић, Катарина. „Морал о коме се говори и морал по коме се живи”. 

Женски покрет 1/7 (1920c): 10–14.
Богдановић, Катарина, Паулина Лебл Албала. Теорија књижевности и анализа 

писмених састава: за средње и стручне школе. Београд: Геца Кон, 1923.
Богдановић, Катарина. Изабрани живот: дневници, есеји, студије и критике. 

Прир. Милан Николић. Крагујевац: Књижевни клуб „Катарина Богдано-
вић”, Народна библиотека „Вук Караџић”, 1986.



345

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Богдановић, Катарина. Говорити о Њујорку. Прир. Татјана Јанковић. Крагује-
вац: Народна библиотека „Вук Караџић”, 2021.

Бонџић, Драгомир. „Документи о држању Митре Митровић у случају Мило-
вана Ђиласа 1954. године”. Историја 20. века 1 (2013): 195–207.

Букумира, Јован. „Алманах Српкиња: Пролегомена за историју српске женске 
књижевности”. Постајање ауторком: зборник радова са научног скупа 
одржаног у оквиру 46. Књижевних сусрета Милици у походе. Ур. Жарка 
Свирчев, Гордана Драганић Нонин. Београд, Нови Сад: Институт за 
књижевност и уметност, Културни центар Новог Сада „Милош Црњан-
ски”, 2022. 157–172.

Бурдије, Пјер. Правила уметности: генеза и структура поља књижевности. 
Прев. Владимир Капор, Зорка Глушица et al. Нови Сад: Светови, 2003.

Видић, Нада. „Милојевић, Боривоје Ж”. Српски биографски речник, књ. 6. Нови 
Сад: Матица Српска, 2014. 582–583.

Витошевић, Драгиша, Ђорђије Вуковић. „Упитник”. Српска књижевна перио-
дика 1768-1941: попис и други прилози. Ур. Драгиша Витошевић, Ђорђије 
Вуковић et al. Београд: Институт за књижевност и уметност, 1984. 149–157.

Вујошевић, Лела. „Катарина Богдановић: поетика анархизма”. Кораци 51/10– 
12 (2017): 96–104.

Вујошевић, Лела. „Катарина Богдановић – пут авангардне интелектуалке”. Књижен-
ство 8/8 (2018). http://www.knjizenstvo.rs/sr/casopisi/2018/zenska-knjizevnost-
i-kultura/katarina-bogdanovic-put-avangardne-intelektualke (9. 2. 2022).

Вујошевић, Лела. „Катарина Богдановић – пут авангардне интелектуалке (други 
део)”. Књиженство 9/9 (2019). http://www.knjizenstvo.rs/sr/casopisi/2019/
zenska-knjizevnost-i-kultura/katarina-bogdanovic-put-avangardne-
intelektualke-drugi-deo#gsc.tab=0 (9. 2. 2022).

Вукићевић, Драгана. „Поглед кроз кључаоницу – приватни живот Јована 
Скерлића кроз визуру његове жене Кларе Скерлић”. Научни и књижевни 
доприноси Славице Гароње Радованац. Ур. Александра Матић. Крагујевац: 
Филолошко-уметнички факултет, 2023. 63–72.

Вуковић, Ђорђије. „За  једну  историју  књижевне  периодике”. Српска књижев-
на периодика 1768-1941: попис и други прилози. Ур. Драгиша Витошевић, 
Ђорђије Вуковић et al. Београд: Институт за књижевност и уметност, 
1984. 159−174.

Вуксановић, Миро, ур. Јован Скерлић данас. Београд: САНУ, 2015.
Вулф, Вирџинија. Есеји. Прев. Милица Михајловић. Београд: Нолит, 1956.
Гавриловић, Драга. Сабрана дела: прва књига. Прир. Владимир Миланков. 

Кикинда: Књижевна заједница Кикинде, 1990.
Гароња Радованац, Славица. „Предговор”. Клара Скерлић, Мој живот са Јова-

ном Скерлићем: мемоари. Нови Сад: Академска књига, 2021.
Грујић, Марија. „Зашто феминистички читати прозу: о приступу српској књи-

жевности из угла феминистичких теорија”. Књижевна историја 53/175 
(2022): 57–78.



346

Zorana Simić

Димић, Љубодраг. Културна историја Краљевине Југославије 1918–1941. Бео-
град: Стубови културе, 1996/1997.

Дојчиновић, Биљана. „О женама и књижевности на почетку века”. Женске 
студије 11/12 (2000): 23–33.

Дојчиновић, Биљана. „Живимо ли ми само у садашњости? О покушају ства-
рања женске културне заједнице у раду Јелице Беловић Бернаджиковске”. 
Књиженство 1/1 (2011). http://www.knjizenstvo.rs/sr/casopisi/2011/zenska-
knjizevnost-i-kultura/zivimo-li-misamo-u-sadasnjosti-o-pokusaju-stvaranja-
zenske-kulturne-zajednice-u-radu-jelice-belovicbernadzikovske#gsc.tab=0 
(4. 4. 2022).

Драговић, Вук. Српска штампа између два рата. 1, Основа за библиографију 
српске периодике: 1915–1945. Београд: Српска академија наука, 1956.

Дукић, Селена. Пређа: приче, путописне репортаже и публицистички тек-
стови. Прир. Татјана Јанковић. Крагујевац: Народна библиотека „Вук 
Караџић”, 2022.

Душанић, Дуња. „Шта је аутофикција?”. Књижевна историја 44/148 (2012): 
797–810.

Ђорђевић, Александра. „Другарице и (не)пријатељице – учешће Антифаши-
стичког фронта жена Југославије у раду Међународне демократске фе-
дерације жена 1945–1950”. Архив, часопис Архива Југославије 1–2 (2017): 
146–162.

Ђукић Перишић, Жанета. „Oлга Тимотијевић као уредница Жене данас”. Часо-
пис Жена данас (1936–1940): просвећивање за револуцију: зборник радова. 
Ур. Станислава Бараћ. Београд: Институт за књижевност и уметност, 
2022. 217–234.

Ђурић Топаловић, Милица. „Женски покрет за поробљавање жене”. Југосло-
венска жена 4/28 (1933): 1–2.

Жикић, Милена. Улога жена у ратовима српске војске од 1912. до 1918. године. 
Универзитет у Нишу: докторска дисертација, 2018.

Иванић, Делфа. Заборављене успомене. Прир. Јасмина Милановић. Београд: 
Еволута, 2015.

Илић Минић, Јелица, Владимир Брборић. „Духовне радионице београдских 
женских гимназија: ангажовање професорке Даринке Стојановић у 
књижницама и за књижнице”. Читалиште: научни часопис за теорију 
и праксу библиотекарства 45 (2024): 20–49.

Јовановић, Нада. У живот визија чија је моћ истина. Београд: „Давидовић”, 
1924.

Јоргић Степановић, Кристина. „Женска странка – (не)пријатељ женског по-
крета”. Женски покрет: зборник радова. Ур. Јелена Милинковић, Жарка 
Свирчев. Београд: Институт за књижевност и уметност, 2021a. 37–49.

Јоргић Степановић, Кристина. „Милица Ђурић Топаловић и женско питање 
у Краљевини Југославији”. Токови историје 1 (2021b): 85–108.



347

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Јоргић Степановић, Кристина. Кроз трње и цвеће: питање еманципације жена 
у Краљевини Југославији (1918–1948). Нови Сад: Покрајински завод за 
равноправност полова, 2022.

Каснар-Караџић, Зорка. „Програм нашег рада”. Женски покрет 1/1 (1920): 5–6.
Коларић, Ана. „Жена, домаћица, мајка. Од те три речи зависи цео свет: анализа 

часописа Жена (1911–1921)”. Књиженство 1/1 (2011). http://www.knjizenstvo.
rs/sr/casopisi/2011/zenska-knjizevnost-i-kultura/zena-domacica-majka-od-te-
tri-reci-zavisi-ceo-svet-analiza-casopisa-zena-1911-1921 (2. 2. 2022).

Коларић, Ана. „Женска и феминистичка периодика у настави књижевности: 
теорија и пракса”. Гласник етнографског института САНУ 2 (2020): 
319–337.

Коларић, Ана. „Писма читатељки у часопису Жена данас (1936–1940): ’лично 
искуство’ / заједнички форум”. Часопис Жена данас (1936–1940): про-
свећивање за револуцију: зборник радова. Ур. Станислава Бараћ. Београд: 
Институт за књижевност и уметност, 2022. 235–252.

Костић, Лариса, Емилија Аћимовић. Жена данас (1936–1940): библиографија. 
Београд: Институт за књижевност и уметност, 2021.

Костић Селем, Милица. Ћивот безумља. Прир. Мирјана Д. Стефановић. Бео-
град: Службени гласник, 2013.

Кох, Магдалена. Када сазремо као култура: стваралаштво српских списатељица 
на почетку XX века: канон – жанр – род. Београд: Службени гласник, 2012.

Лалатовић, Јелена. „Женски активизам и женско стваралаштво – страте-
гије преживљавања у роману Равнотежа Светлане Слапшак и часо-
пису ProFeminа”. Књиженство 7/7 (2017). http://www.knjizenstvo.rs/sr/
casopisi/2017/zenska-knjizevnost-i-kultura/zenski-aktivizam-i-zensko-
stvaralastvo-strategije-prezivljavanja-u-romanu-ravnoteza-svetlane-slapsak-
i-casopisu-profemina#gsc.tab=0 (9. 2. 2022).

Лалатовић, Јелена. „Интернационализам женске периодике: часописи Жена 
данас и The Woman Today (1936−1937)”. Часопис Жена данас (1936–1940): 
просвећивање за револуцију: зборник радова. Ур. Станислава Бараћ. Бео-
град: Институт за књижевност и уметност, 2022. 127–146.

Лебл Албала, Паулина. „Алманах Југословенских Жена”. Српски књижевни 
гласник 3  (1921): 156–157.

Лебл Албала, Паулина. „Приказ књиге Зденке Марковић: Лет”. Српски књи-
жевни гласник 2 (1921): 638–641.

Маринковић, Чедомила. „Напуштање Јалије – Од Пијаде Капетановић до Па-
улине Лебл Албале: развој образовања и друштвени активизам Јеврејки 
од средине 19. века до Другог светског рата”. Гласник Етнографског ин-
ститута САНУ LXX/3 (2022): 37–53.

Мартинов, Добрила. „Милојевић, Милева”. Српски биографски речник, књ. 6. 
Нови Сад: Матица српска, 2014. 590. 

Милановић, Јасмина. Женско друштво (1875–1942). Београд: Службени гла
сник, 2020.



348

Zorana Simić

Милинковић, Јелена. Женска књижевност у часопису Мисао (1919–1937). 
Универзитет у Београду: докторска дисертација, 2016.

Милинковић, Јелена, Жарка Свирчев. „Женски покрет (1920–1938): Полити-
ка текста и контекстâ”. Женски покрет (1920-1938): библиографија. Ур. 
Јованка Пољак, Оливера Иванова. Београд: Институт за књижевност и 
уметност, 2019. 7–28.

Милинковић, Јелена. „Феминистичке студије периодике: од хеуристике до 
интерпретације и евалуације”. Гласник Етнографског института САНУ 
69/2 (2021а): 323–343.

Милинковић, Јелена. „Књижевни југ: женско лице рата”. Први светски рат и 
словенске књижевности: зборник радова. Ур. Биљана Андоновска, Станис-
лава Бараћ. Београд: Институт за књижевност и уметност, 2021b. 289–305.

Милинковић, Јелена, Жарка Свирчев, ур. Женски покрет (1920–1938): зборник 
радова. Београд: Институт за књижевност и уметност, 2021.

Милинковић, Јелена. Женска књижевност и периодика: Мисао у контексту фе-
минофилних часописа. Београд: Институт за књижевност и уметност, 2022.

Милинковић, Јелена. „Авангардни часопис Дан: уредниковање Ксеније Атана-
сијевић и случај Анђелије Лазаревић”. Књижевна историја 56/182 (2024): 
245–264.

Милованов, Дајана. „Смрт Ружице Стојановић – од приватне до јавне сфере”. 
Женски покрет: зборник радова. Ур. Јелена Милинковић, Жарка Свирчев. 
Београд: Институт за књижевност и уметност, 2021. 293–306.

Милојевић, Вукосава. Јован Скерлић. Београд: Зора, 1937.
Милојевић, Вукосава. Лаза К. Лазаревић. Београд: В. Милојевић, 1985.
Милојевић, Милева. „Наше жене”. Јубиларни зборник живота и рада Срба, 

Хрвата и Словенаца: 1918–1928, део други. Београд: Матицa живих и 
мртвих СХС, 1929. 690–709.

Минић, Рената. „Прелиставање старих часописа; Реч и слика: месечни магазин”. 
Бележница 15/27 (2013): 76–92.

Митровић, Митра. Ратно путовање. Београд: Просвета, 1953.
Митровић, Митра. Веселин Маслеша. Београд: Нолит, 1957.
Митровић, Митра. „Жена данас”. Годишњак града Београда 6 (1959): 413–424.
Митровић, Митра. Положај жене у савременом свету. Београд: Народна књига, 

1960.
Михурко Пониж, Катја. “Zofka Kveder as a Cultural Transmitter”. Књиженство 

10/10 (2020). http://www.knjizenstvo.rs/sr/casopisi/2020/zenska-knjizevnost-
i-kultura/zofka-kveder-as-a-cultural-transmitter (10. 11. 2022). 

Николић, Милан. „Живот у хартијама”. Катарина Богдановић, Изабрани 
живот: дневници, есеји, студије и критике. Прир. Милан Николић. Кра-
гујевац: Књижевни клуб „Катарина Богдановић”, Народна библиотека 
„Вук Караџић”, 1986.

Обрадовић, Мирјана. „Зрнић, Иван”. Српски биографски речник, књ. 3. Нови 
Сад: Матица Српска, 2007. 919.



349

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Палавестра, Предраг, ур. Јован Скерлић у српској књижевности: 1877–1977. 
Београд: Народна књига, Институт за књижевност и уметност, 1980.

Палавестра, Предраг. Историја српске књижевне критике 1768–2007. Том 1. 
Нови Сад: Матица српска, 2008.

Палавестра, Предраг. „Проучавање и издавање грађе за историју српске књи-
жевне критике: Историја једног научног подухвата”. Српска књижевна 
критика друге половине XX века: типолошка проучавања. Ур. Милан 
Радуловић. Београд: Институт за књижевност и уметност, 2013. 13–46.

Пантелић, Ивана, Јелена Милинковић, Љубинка Шкодрић. Двадесет жена које 
су обележиле XX век у Србији (део 1 и део 2). Београд: НИН, 2013.

Пековић, Слободанка. „Женски часописи с почетка века”. Прилози за историју 
српске књижеве периодике: споменица Драгиши Витошевићу. Ур. Алек-
сандар Петров. Београд, Нови Сад: Институт за књижевност и уметност, 
Матица српска, 1990. 135–144.

Пековић, Слободанка. Часописи по мери достојанственог женскиња. Женски 
часописи у Србији на почетку 20. века. Нови Сад, Београд: Матица Српска, 
Институт за књижевност и уметност, 2015.

Петровић, Александра. „Портрет интелектуалца: феминистички часопис 
Женски покрет (1920–1938) о српским критичарима и писцима”. Serbian 
Studies Research 14/1 (2023): 139–158.

Пецељ, Милован. Јевто Дедијер: живот и дело. Београд, Бања Лука: Географски 
факултет, Природно-математички факултет, 2012.

Пецељ, Милован, ур. Јевто Дедијер: преписка. Београд: Географски факултет, 2018.
Пољак, Јованка, Оливера Иванова. Женски покрет (1920–1938): библиографија. 

Београд: Институт за књижевност и уметност, 2019.
Поповић, Д. „Вукосава Милојевић”. Српски биографски речник, том 6. Нови 

Сад: Матица српска. 584–585.
Радић, Радмила. „Прилог истраживању мреже англофилских организација у 

Србији током прве половине 20. века”. Токови историје 3 (2012): 278–323.
Радојевић, Мира. „Неколико слика из сарадње Исидоре Секулић и Српског 

књижевног гласника”. Годишњак за друштвену историју 4/2 (1999): 91–109.
Росић, Татјана, Произвољност дневника: романтичарски дневник у српској 

књижевности. Београд: Институт за књижевност и уметност, 1994.
Росић, Татјана. „Исидора Секулић: парадигма женског ауторства у српској 

култури”. Постајање ауторком: зборник радова са научног скупа одр-
жаног у оквиру 46. Књижевних сусрета Милици у походе. Ур. Жарка 
Свирчев, Гордана Драганић Нонин. Београд, Нови Сад: Институт за 
књижевност и уметност, Културни центар Новог Сада „Милош Црњан-
ски”, 2022. 219–231.

Савић, Јелена. „Коло српских сестара: одговор елите на женско питање”. Гласник 
Етнографског музеја 73 (2009): 115–132.

Свирчев, Жарка. „Југославенска жена – форум модерне списатељице”. Књи-
женство 5/5 (2015). http://www.knjizenstvo.rs/sr/casopisi/2015/zenska-



350

Zorana Simić

knjizevnost-i-kultura/jugoslavenska-zena-forum-moderne-spisateljice#gsc.
tab=0 (8. 2. 2022).

Свирчев, Жарка. Авангардисткиње: огледи о српској (женској) авангардној 
књижевности. Београд, Шабац: Институт за књижевност и уметност, 
Фондација „Станислав Винавер”, 2018.

Свирчев, Жарка. „Жене на путу: потиснути наратив српске/југословен-
ске културе”. Књиженство 10/10 (2020). http://www.knjizenstvo.rs/sr/
casopisi/2020/zenska-knjizevnost-ikultura/zene-na-putu-potisnuti-narativ-
srpske-jugoslovenske-kulture (8. 2. 2022).

Свирчев, Жарка, Гордана Драганић Нонин, ур. Постајање ауторком: зборник 
радова са научног скупа одржаног у оквиру 46. Књижевних сусрета Ми-
лици у походе. Београд, Нови Сад: Институт за књижевност и уметност, 
Културни центар Новог Сада „Милош Црњански”, 2022.

Секулић, Исидора. „Забележити име Смиље Ђаковић”. Изабрани есеји. Прир. 
Ђорђе Ј. Јанић. Нови Сад: Академска књига, 2010. 397–380.

Симић, Зорана. „Јелена Димитријевић, Коло српских сестара и календар Вар-
дар (1906–1914; 1921–1941)”. Књиженство 8/8 (2018). http://www.knjizenstvo.
rs/sr/casopisi/2018/zenska-knjizevnost-i-kultura/jelena-dimitrijevic-kolo-
srpskih-sestara-i-kalendar-vardar-1906-1914-1921-1941#gsc.tab=0 (8. 2. 2022).

Симић, Зорана. „Модернистичка субјективност и проза Анђелије Лазаре-
вић”. Модернизам и авангарда у југословенском контексту. Ур. Биљана 
Андоновска, Томислав Брлек, Адријана Видић. Београд: Институт за 
књижевност и уметност, 2021. 43–64.

Симић, Зорана. „Преслица и/или перо: стрепња од ауторства српских књи-
жевница 19. и раног 20. века”. Постајање ауторком: зборник радова 
са научног скупа одржаног у оквиру 46. Књижевних сусрета Милици у 
походе. Ур. Жарка Свирчев, Гордана Драганић Нонин. Нови Сад, Бе-
оград: Културни центар Војводине „Милош Црњански”, Институт за 
књижевност и уметност, 2022a. 71–94.

Симић, Зорана. „Феминизам и југословенство: Зофка Кведер и Женски покрет 
/ женски покрет”. Модернизам и авангарда у југословенском контексту. 
Ур. Биљана Андоновска, Томислав Брлек, Адријана Видић, Београд: Ин-
ститут за књижевност и уметност, 2022b. 79–93.

Симић, Зорана. „Уреднице периодике: род и вокација”. Књижевна историја 
178/54 (2022c): 143–163.

Скерлић, Јован. Историјски преглед српске штампе: 1791–1911. Београд: 
Српско новинарско удружење, 1911.

Скерлић, Јован. „Две женске књиге”. Српски књижевни гласник 5 (1913): 379–391.
Скерлић, Клара. Мој живот са Јованом Скерлићем: мемоари. Прир. Славица 

Гароња Радованац. Нови Сад: Академска књига, 2021.
Српске књижевнице, ур. Српкиња: њезин живот и рад, њезин културни раз-

витак и њезина народна умјетност до данас.  Сарајево: Добротворне 
задруге Српкиња у Иригу, Штампарија Пијуковић, 1913.



351

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Станић, Вељко. „Парче великог живота: Митра Митровић о тридесетим 
годинама 20. века”. Часопис Жена данас (1936–1940): просвећивање за 
револуцију: зборник радова. Ур. Станислава Бараћ. Београд: Институт за 
књижевност и уметност, 2022. 55–97.

Стефановић, Светлана. „Апел за право гласа жена”. Часопис Жена данас 
(1936–1940): просвећивање за револуцију: зборник радова. Ур. Станислава 
Бараћ. Београд: Институт за књижевност и уметност, 2022. 151–173.

Стојановић, Даринка. „Нови”. Женски покрет 3/1–2 (1922): 49–64.
Стојановић, Даринка, прир. Антологија народног песништва с прегледом 

народног песништва. Београд: Геца Кон, 1938a.
Стојановић Даринка, прир. Антологија југословенске приповетке: лектира за 

трећи разред средњих школа. Београд: Геца Кон, 1938b.
Стојановић, Даринка, прир. Антологија југословенске приповетке: лектира за 

четврти разред средњих школа. Београд: Геца Кон, 1938c.
Столић, Ана. Сестре Српкиње: појава покрета за еманципацију жена и феми-

низма у Краљевини Србији. Београд: Еволута, 2015.
Тодић, Миланка. „Фотографија и фото-монтажа на насловним странама ревије 

Жена данас”. Часопис Жена данас (1936–1940): просвећивање за револуцију: 
зборник радова. Ур. Станислава Бараћ. Београд: Институт за књижевност 
и уметност, 2022. 367–390.

Удовички, Иванка. „Необјављени текст Бранимира Ћосића о Милици Јанко-
вић”. Прилози за књижевност, језик, историју и фолклор 33/1–2 (1967): 
121–127.

Трговчевић, Љубинка. Научници Србије и стварање југословенске државе: 
1914–1920. Београд: Народна књига, СКЗ, 1986.

Хлапец-Ђорђевић, Јулка. „Из прашких дана Зофке Кведерове”. Летопис Ма-
тице српске 1 (1928): 124–131.

Цветић, Боса, ур. Жене Србије у НОБ. Београд: Нолит, Републичка конферен-
ција ССРНС, 1975.

Alcoff, Linda Martín. Visible Identities: Race, Gender and the Self. Oxford: Oxford 
University Press, 2006.

Alpern, Sara, Joyce Antler et al, ur. The Challenge of Feminist Biography: Writing the 
Lives of Modern American Women. Urbana: University of Illinois Press, 1992.

Anderson, Benedikt. Nacija: zamišljena zajednica. Prev. Nata Čengić, Nataša Pavlović. 
Beograd: Plato, 1998.

Babović, Jovana. “Re-Contextualizing Entertainment in Interwar Culture in 
Belgrade”. Годишњак за друштвену историју 1 (2013): 15–29.

Badurina, Natka. „Od strepnje do autoritarnog subjekta: ideološki zaokret Zofke 
Kveder”. Riječki filološki dani. Ur. Lada Badurina, Danijela Bačić-Karković. 
Rijeka: Filozofski fakultet u Rijeci, 2010. 49–67.



352

Zorana Simić

Bakić, Jovo. Ideologije jugoslovenstva između srpskog i hrvatskog nacionalizma 
1918–1941: sociološkoistorijska studija. Zrenjanin: Gradska narodna biblioteka 
„Žarko Zrenjanin”, 2004.

Bar On, Bat-Ami. “Marginality and Epistemic Privilege”. Feminist Epistemologies. 
Ur. Linda Alcoff, Elizabeth Potter. New York, London: Routledge, 1993. 
83–100.

Barać, Stanislava. „Pacifistički i antifašistički diskurs u listu Žena danas (1936–1941)”. 
Intelektualci i rat 1939.–1947.: zbornik radova s međunarodnog skupa Desničini 
susreti 2011. Ur. Drago Roksandić, Ivana Cvijović Javorina. Zagreb: Plejada, 
Filozofski fakultet, 2012. 217–231.

Barać, Stanislava. „(Ne)pristajanje na zaborav: Mitra Mitrović, portret 
revolucionarke”. Komuna Links (2017): bez paginacije. http://komunalinks.
com/home/2017/1/23/nepristajanje-na-zaborav-mitra-mitrovi-portret-
revolucionarke (4. 2. 2024).

Barać, Stanislava. „Tema bolesti i zdravlja u Ženskom pokretu (1920–1938) i aktuelnoj 
ženskoj prozi”. Женски покрет (1920–1938): зборник радова. Ur. Јелена 
Милинковић, Жарка Свирчев. Београд: Институт за књижевност и 
уметност, 2021. 167–184.

Barać, Stanislava, Zorana Simić. „Žena danas (Woman Today, 1936–40; 1943–44; 
1945–53) and Mitra Mitrović: The policies of (ghost) editorship, feminism, 
and antifascism”. Journal of European Periodical Studies 9/2 (2024): 30–50.

Barada, Valerija. „Primjena feminističke teorije stajališta u istraživanju ženskih 
profesionalnih biografija”. Revija za sociologiju 43/3 (2013): 199–222.

Bassett, Mark T. “Man-Made Tales: Deconstructing Biography as a Feminist Act”. 
Auto/Biography Studies 3 (1987): 46–56.

Batler, Džudit. Nevolja s rodom: feminizam i subverzija identiteta. Prev. Adriana 
Zaharijević. Loznica: Karpos, 2010.

Belić, Uglješa. Rodna dimenzija enciklopedijskog teksta: interdisciplinarni pristup. 
Univerzitet u Novom Sadu: doktorska disertacija, 2016.

Barry, Kathleen. “Toward a Theory of Women’s Biography: From the Life of Susan 
B. Anthony”. All Sides of the Subject: Women and Biography. Ur. Teresa Iles. 
New York: Teachers College Press, 1992. 23–35.

Bitunjac, Martina. „Marija Radić i Mira Košutić: intelektualke u političkoj misiji”. 
Intelektualci i rat: 1939.–1947.: zbornik radova s međunarodnog skupa Desničini 
susreti 2012. Ur. Drago Roksandić, Ivana Cvijović Javorina. Zagreb: Filozofski 
fakultet, 2013. 177–185.

Bitunjac, Marina. „’Velike su naše dužnosti prema narodu’: intelektualke u 
ženskoj lozi hrvatskog ustaškog pokreta”. Intelektualci i rat 1939.–1947.: 
zbornik radova s međunarodnog skupa Desničini susreti 2011. Ur. Drago 
Roksandić, Ivana Cvijović Javorina. Zagreb: Plejada, Filozofski fakultet, 
2012, 243–253.

Bitunjac, Marina. Žene i ustaški pokret. Uključenost, sudjelovanje, nepravda. Zagreb: 
Srednja Europa, 2023.



353

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Beasley, Maurine. “Recent Directions for the Study of Women’s History in American 
Journalism”. Journalism Studies 2 (2001): 207–220.

Blasin, Barbara. „Širite Ženski svijet!”. XXZ (2019): bez paginacije. https://www.
xxzmagazin.com/sirite-zenski-svijet1 (3. 2. 2024).

Božinović, Neda. Žensko pitanje u Srbiji u XIX i XX veku. Beograd: „Devedesetčetvrta”, 
Žene u crnom, 1996.

Bonfiglioli, Chiara. “AFŽ Activists Biographies: an Intersectional Reading of Women’s 
Agency”. The Lost Revolution: Women’s Antifascist Front between Myth and 
Forgetting. Ur. Andreja Dugandžić, Tijana Okić. Sarajevo: Crvena: Association 
for Culture and Art, 2018. 16–41.

Brešić, Vinko. Praksa i teorija književnih časopisa. Zagreb: Filozofski fakultet, 
2014.

Brunčić, Dubravka, Suzana Coha. „U funkciji (na)roda: koncepti ženskoga identiteta 
u časopisu Hrvatica Marije Jurić Zagorke”. Женски покрет (1920–1938): збор-
ник радова. Ur. Јелена Милинковић, Жарка Свирчев. Београд: Институт 
за књижевност и уметност, 2021. 515–532.

Bujaković, Minja. „Recepcija ideja Aleksandre Kolontaj u časopisu Ženski pokret 
(1920-1938)”. Женски покрет (1920–1938): зборник радова. Ur. Јелена Ми-
линковић, Жарка Свирчев. Београд: Институт за књижевност и уметност, 
2021. 421–436.

Cindrić, Pavao. „Zdenka Smrekar”. Tko je tko u NDH. Zagreb: Minerva, 1997. 362.
Zinsser, Judith P. “Feminist Biography: A Contradiction in Terms?”. The Eighteenth 

Century 50/1 (2009): 43–50.
Čalić, Žanin-Mari. Istorija Jugoslavije u 20. veku. Prev. Ranka Gašić, Vladimir Babić. 

Beograd: CLIO, 2013.
Čizmić Horvat, Marina. „Ženski listovi u hrvatskom novinstvu”. Riječ 2/11 (2005): 

101–107.
Čolović, Ivan. Smrt na Kosovu polju: istorija kosovskog mita. Beograd: Biblioteka 

XX vek, 2017.
Dedijer, Vladimir. The Beloved Land. London: MacGibbon & Kee, 1961.
Dedijer, Stevan. „Velika Srbija i mali glupi akademici”. Republika 14/299 (2002): bez 

paginacije. http://www.yurope.com/zines/republika/arhiva/2002/299/299_13.
html (4. 6. 2023).

Dedijer, Stevan. Špijun kojeg smo voljeli: autobiografija. Zagreb, Beograd, Sarajevo: 
VBZ, 2011.

Dillane, Fionnuala. “What is a Periodical Editor? Types, Models, Characters, and 
Women”. Journal of European Periodical Studies 6/1 (2021): 7–24.

Dojčinović, Biljana, Ana Kolarić, ur. Feministički časopisi u Srbiji: teorija, aktivizam i 
umetničke prakse u 1990-im i 2000-im. Beograd: Filološki fakultet Univerziteta 
u Beogradu, 2018.

Duančić, Vedran. Geografija kao sudbina: geografija i nacionalističke vizije međuratne 
Jugoslavije. Prev. Mirjana Markovinović. Zagreb: Srednja Europa, 2023.



354

Zorana Simić

Dujić, Lidija, Slavica Trgovac Martan, Slobodan Popratnjak. „Hrvatica – za ženu i 
dom”. Kako će to biti divno! Uzduž i poprijeko. Brak, zakon i intimno građanstvo 
u povijesnoj i suvremenoj perspektivi. Ur. Anita Dremel, Lada Čale Feldman et 
al. Zagreb: Centar za ženske studije, 2015. 45–58.

Đokić, Dejan. Nedostižni kompromis: srpsko-hrvatsko pitanje u međuratnoj Jugoslaviji. 
Prev. Slobodanka Glišić. Beograd: Fabrika knjiga, 2010.

Djilas, Milovan. Memoir of a Revolutionary. Prev. Drenka Villen. New York: Harcourt 
Brace Jovanovich, INC, 1973.

Đorgović, Momčilo. „Dimitrije Tucović (3): Miris žene”. Danas (18. 12. 2016). https://
www.danas.rs/nedelja/dimitrije-tucovic-3-miris-zene/ (8. 11. 2022).

Feldman, Andrea. „Proričući gladnu godinu – žene i ideologija jugoslavenstva 
(1918–1939)”. Žene u Hrvatskoj: ženska i kulturna povijest. Ur. Andrea Feldman. 
Zagreb: Institut „Vlado Gotovac”, Ženska infoteka, 2004. 235–246.

Feldman, Andrea. “New Women in a New State: Feminist Expectations from Yugoslav 
Unification”. Review of Croatian History 18/1 (2022): 155–174.

Felski, Rita. The Gender of Modernity. Cambridge, Massachusetts: Harvard University 
Press, 1995.

Felstiner, Mary L. “Family Metaphors: The Language of an Independence Revolution”. 
Comparative Studies in Society and History 25/1 (1983): 154–180.

Phillips, Anne. “Democracy and Representation: Or, Why Should it Matter Who 
our Representatives Are?”. Feminism and Politics. Ur. Anne Phillips. Oxford: 
Oxford University Press, 1998. 224–240.

Philpotts, Matthew. “The Role of the Periodical Editor: Literary Journals and Editorial 
Habitus”. The Modern Language Review 107/1 (2012): 39–64.

Flaker, Aleksandar. Stilske formacije. Zagreb: Sveučilišna naklada Liber, 1976.
Fuko, Mišel. Istorija seksualnosti I: Volja za znanjem. Prev. Jelena Stakić. Loznica: 

Karpos, 2006.
Gilbert, Sandra, Suzan Gubar. „Zaraza u rečenici. Žena pisac i strepnja od autorstva”. 

Prev. Radmila Nastić. Ženske studije 5/6 (1996). 112–137.
Green, Barbara. “The Feminist Periodical Press: Women, Periodical Studies, and 

Modernity”. Literature Compass 6/1 (2009): 191–205.
Grubački, Isidora. Emancipating Rural Women in Interwar Yugoslavia. CEU: master 

rad, 2017.
Grubački, Isidora. “The Emergence of the Yugoslav Interwar Liberal Feminist 

Movement and the Little Entente of Women: An Entangled History Approach 
(1919-1924)“. Feminist Encounters: A Journal of Critical Studies in Culture and 
Politics, 4/2 (2020): 27.

Grubački, Isidora. „Međuratni liberalni feminizam: Narodni ženski savez i odnos 
humanitarnog i socijalnog pitanja u dvadesetim godinama 20. veka”. Женски 
покрет: зборник радова. Ur. Јелена Милинковић, Жарка Свирчев. Београд: 
Институт за књижевност и уметност, 2021. 17–35.

Grubački, Isidora. “Whose Crisis? Feminism and Democracy in the 1920s Yugoslavia”. 
Prispevki za novejšo zgodovino 62/2 (2022): 29–49.



355

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Grubački, Isidora. Political Transformations of Interwar Feminisms: The Case of 
Yugoslavia. CEU: Ph.D. thesis, 2024.

Gruber Garvey, Ellen. “Foreword”. Blue Pencil and Hidden Hands: Women Editing 
Periodicals, 1830-1910. Ur. Sharon M. Harris. Boston: Northeastern University 
Press, 2004. 

Gutierrez, Rachel. “What Is a Feminist Biography?”. All Sides of the Subject: Women 
and Biography. Ur. Teresa Illes. New York: Teachers College Press, 1992. 48–55.

Hunter, Adrian. “Constance Garnett’s Chekhov and the Modernist Short Story”. 
Translation and Literature 12/1 (2003): 69–87.

Haravej, Dona. „Situirana znanja: pitanje nauke u feminizmu i privilegovanost 
parcijalne perspektive”. Prev. Emilia Epštajn. Rekonstrukcija ženski fond (7. 5. 
2021): bez paginacije. https://www.rwfund.org/kriticne-teme/feministicka-
citanka/dona-haravej-situirana-znanja/ (4. 5. 2023).

Hartsock, Nancy C. “The Feminist Standpoint: Developing the Ground for a 
Specifically Feminist Historical Materialism”. Discovering Reality. Ur. Sandra 
Harding, Merrill Hintikka. New York, Boston, Dordrecht, London, Moscow: 
Kluwer Academic Publishers, 1983. 283–310.

Heneberg, Večeslav. „Ana Vidovića, jedna zaboravljena romantičarka”. Almanah 
jugoslavenskih žena za godinu 1921 (1921): 3–13.

Herman, David. “1880-1945. Re-minding Modernism”. The Emergence of Mind. 
Representations of Consciousness in Narrative Discourse in English. Ur. David 
Herman. Lincoln: University of Nebraska Press, 2011. 243–272.

Hidalgo, Pilar. “Are You Writing Fact or Fiction?”. All Sides of the Subject: Women 
and Biography. Ur. Teresa Illes. New York: Teachers College Press, 1992. 
36–47.

Horvat, Josip. Povijest novinstva Hrvatske: 1771–1939. Zagreb: Stvarnost, 1962.
hooks, bell. “Choosing the Margin as a Space of Radical Openness”. Gender, Space, 

Architecture. Ur. Jane Rendell, Barbara Penner, Ianin Borden. London, New 
York: Routledge, 2000. 203–209.

Iglton, Meri. „Žanr i rod”. Prev. Zorana Simić. Ulaznica: časopis za kulturu, umetnost 
i društvena pitanja LII/247–251 (2018): 60–72. 

Illes, Teresa, ur. All Sides of the Subject: Women and Biography. New York: Teachers 
College Press, 1992.

Isić, Momčilo. „Dete i žena na selu u Srbiji između dva svetska rata”. Srbija u 
modernizacijskim procesima XIX i XX veka. 4, Žene i deca. Beograd: Helsinški 
odbor za ljudska prava u Srbiji, 2006. 131–159.

Jakobović Fribec, Slavica. “Marija Jurić”. A Biographical Dictionary of Women’s 
Movements and Feminisms: Central, Eastern, and South Eastern Europe, 19th 
and 20th Centuries. Ur. Francisca de Haan, Krassimira Daskalova, Anna Loutfi. 
Budapest, New York: CEU Press, 2008. 200–203.

Young, Iris Marion. “Gender as Seriality: Thinking about Women as a Social 
Collective”. Signs: Journal of Women in Culture and Society 19/3 (1994): 
713–738.



356

Zorana Simić

Jensterle-Doležal, Alenka. “The Shift to Modernity. Czech Motives in the Literary 
Works of Slovene-Croat Author Zofka Kveder”. Translating Texts, Translating 
Cultures. Ur. Carmen Duţu. Bucureşti: Pro Universitaria, 2021. 63–83.

Yuval-Davis, Nira. Rod i nacija. Prev. Mirjana Paić Jurinić. Zagreb: Ženska infoteka, 2004.
Kahler, Erich. The Inward Turn of Narrative. Prev. Richard i Clara Winston. Princeton: 

Princeton University Press, 1973.
Koh, Magdalena. Majstorice mišljenja. Srpski feministički esej (XIX-XXI veka). Prev. 

Jelena Jović. Beograd: Službeni glasnik, 2023. 
Kveder, Zofka. „Zašto ’Jugoslavenska žena’”. Jugoslavenska žena 11 (1918): 466.
Kveder, Zofka. „Jugoslavenke i židovsko pitanje”. Jugoslavenska žena 3 (1919а): 107–116.
Kveder, Zofka. „Miroslav Krleža, njegovi trabanti i njihov ’Plamen’”. Jugoslavenska 

žena 5 (1919b): 201–206.
Caine, Barbara. “Feminist biography and feminist history”. Women’s History Review 

3/2 (1994): 247–261.
Kecman, Jovanka. Žene Jugoslavije u radničkom pokretu i ženskim organizacijama 

1918–1941. Beograd: Narodna knjiga, Institut za savremenu istoriju, 1978.
Kerhoni, Antonela. Katolički ženski tisak u Hrvatskoj na početku 20. stoljeća. Filozofski 

fakultet Sveučilišta u Zagrebu: diplomski rad, 2017.
Kolarić, Ana. Rod, modernost i emancipacija: uredničke politike u časopisima Žena 

(1911–1914) i The Freewoman (1911–1912). Beograd: Fabrika knjiga, 2017.
Kolarić, Ana. Periodika u feminističkoj učionici: časopis Ženski pokret (1920–1938) 

i studije književnosti. Beograd: Fabrika knjiga, 2021.
Collier, Patrick. “Journalism Meets Modernism”. Gender in Modernism. New 

Geographies, Complex Intersections. Ur. Bonnie Kime Scott. Urbana, Chicago: 
University of Illinois Press, 2007. 186–224.

Collins, Patricia Hill. “Black Feminist Epistemology”. Black Feminist Thought (second 
edition). New York, London: Routledge, 2000. 251–271.

Kosijer, Tamara. „Udruženje univerzitetski obrazovanih žena 1927–1941”. Istorija 
20. veka 39/2 (2021): 295–312.

Kostić Selem, Milica. „U život vizija čija je moć istina! Nada Jovanović”. Pokret 21–22 
(1924): 370.

Koch, Magdalena. “Gender and Memory in the Work of Serbian-Jewish Writer 
Paulina Lebl Albala (1891–1967)”. European Journal of Jewish Studies 17/1 
(2023): 86–103. 

Crenshaw, Kimberlé. „Demarginaliziranje intersekcionalnosti rase i spola: crna 
feministička kritika antidiskriminacijske doktrine, feminističke teorije i 
antirasističke politike”. Žene i pravo. Ur. Ivana Radačić. Zagreb: Centar za 
ženske studije, 2009. 127–155.

Curthoys, Ann. “Feminist biography and autobiography”. Australian Feminist Studies 
4/9 (1989): 111–117.

Lalatović, Jelena. „Između ’proleterskog’ i ’građanskog’ feminizma: oblici moderne 
ženske subjektivnosti u časopisu Ženski pokret (1934–1938)”. Женски покрет 



357

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

(1920–1938): зборник радова. Ur. Јелена Милинковић, Жарка Свирчев. 
Београд: Институт за књижевност и уметност, 2021. 481–497.

Latham, Sean, Robert Scholes. “The Rise of Periodical Studies”. PMLA 121/2 (2006): 
517–531.

Lebl, Aleksandar. „Predgovor”. Paulina Lebl Albala, Tako je nekad bilo. Beograd:  
A. Lebl, 2005.

Lebl, Paulina. „Moderna žena”. Ženski svijet 2/5–6 (1918): 217–220.
Lebl Albala, Paulina. Dr. David Albala as a Jewish National Worker. New York: Leo 

Baeck Institute, 1943a.
Lebl Albala, Paulina. Yugoslav women fight for freedom. New York: Yugoslav 

Information Center, 1943b.
Lebl Albala, Paulina. Tako je nekad bilo. Beograd: A. Lebl, 2005.
Lebl Albala, Paulina. Vidov život: biografija dr Davida Albale. Beograd: Aleksandar 

Lebl, 2008.
Lejeune, Philippe. On Diary. Ur. Jeremy D. Popkin, Julie Rak. Prev. Katherine Durnin. 

Honolulu: University of Hawaii Press, 2009.
Lončarević, Katarina, Adriana Zaharijević, ur. Feministička teorija je za sve. Beograd: 

Fakultet političkih nauka, Institut za filozofiju i društvenu teoriju, 2018.
Lončarević, Katarina. „Feministička epistemologija – nastanak, razvoj i ključni 

problemi”. Godišnjak Fakulteta političkih nauka 6/7 (2012): 41–59.
Loncarevic, Katarina. “A Feminist Philosopher on the Fringe of History: Ksenija 

Atanasijevic and Ancient Greek Philosophy”. The Monist 98/1 (2015): 
113–124.

Lončarević, Katarina. „Časopis Ženski pokret o Kseniji Atanasijević”. Часопис Жен-
ски покрет (1920–1938): зборник радова. Ur. Јелена Милинковић, Жарка 
Свирчев. Београд: Институт за књижевност и уметност, 2021. 323–339.

Lončarević, Katarina. Pobuna potčinjenih znanja: uvod u feminističke epistemologije. 
Beograd: Fakultet političkih nauka, Centar za studije roda i politike, 2022.

Lord, Odri. „Gospodarev alat nikad neće srušiti gospodarevu kuću”. Sestra 
autsajderka. Prev. Dragana Starčević. Beograd: Feministička 94, 2002. 138–143.

Luetić, Tihana. „’Pa, mora i to biti!’ – ’sveučilištarka’ i prva ’domagojka’ Božena 
Kralj”. Croatica Christiana periodica 38/73 (2014): 127–143. 

Luyten, Alison. Virginia Woolf and Distributed Cognition: A Reassessment of the 
Inward Turn of Modernism. University of Antwerp: Ph.D. thesis, 2019.

Malešević, Miroslava. Žensko: etnografski aspekti društvenog položaja žene u Srbiji. 
Beograd: Srpski genealoški centar, 2007.

Marek, Jayne E. Women Editing Modernism. ‘Little’ Magazines & Literary History. 
The University Press of Kentucky, 1995.

Miguel-Alfonso, Ricardo. “Introduction: Mind and the Minding of the Modern”. 
The Fictional Minds of Modernism: Narrative Cognition from Henry James to 
Christopher Isherwood. Ur. Ricardo Miguel-Alfonso. New York: Bloomsbury 
Academic, 2020. 1–16.



358

Zorana Simić

Mihurko Poniž, Katja. Drzno drugačna: Zofka Kveder in podobe ženskosti. Ljubljana: 
Delta, 2003.

Mihurko Poniž, Katja. „Odkar dobivam Ženski svet ne poznam več malodušnosti”. 
Zgodovina za vse 16/2 (2009): 118–132.

Mihurko Poniž, Katja. „Vezi Zofke Kveder s srbskim kulturnim prostorom”. Slovenikа 
5 (2019): 23–48.

Milinković, Jelena. „Feministička književna kritika u Ženskom pokretu”. Женски 
покрет: зборник радова. Ur. Јелена Милинковић, Жарка Свирчев. Београд: 
Институт за књижевност и уметност, 2021. 457–480.

Milinković, Jelena. „Od šegrta do voza koji juri: pripovetka u časopisu Žena danas 
(1936–1940)”. Часопис Жена данас (1936–1940): просвећивање за револуцију: 
зборник радова. Ur. Станислава Бараћ. Београд: Институт за књижевност 
и уметност, 2022. 273–294.

Milosavljević, Olivera. Potisnuta istina: kolaboracija u Srbiji 1941–1944. Beograd: 
Helsinški odbor za ljudska prava, 2006.

Mitrović, Mitra. Pravo glasa žena: dokaz i oruđe demokratije. Beograd: Centralni 
odbor AFŽ Jugoslavije, 1945.

Mitrović, Mitra. Otpisana: autobiografski zapisi. Prir. Veljko Stanić. Beograd: Vukotić 
Media, 2023.

Мoi, Toril. “Feminist, Female, Feminine”. The Feminist Reader: Essays in Gender and 
the Politics of Literary Criticism. Ur. Catherine Belsey, Jane Moore. New York: 
Basil Blackwell, 1989. 117–132.

Mučkalović, Nikolina. Časopis Žena između socijalizma i feminizma. Sveučilište u 
Zagrebu: diplomski rad, 2023.

Nietzsche, Friedrich. O istini i laži u izvanmoralnom smislu. Prev. Damir Barbarić. 
Zagreb: Matica Hrvatska, 1999. 

O’Brien, Sharon. “Feminist Biography as Shaped Narrative: Telling Willa Cather’s 
Stories”. Auto/Biography Studies 8/2 (1993): 258–270.

Ograjšek Gorenjak, Ida. Opasne iluzije. Rodni stereotipi u međuratnoj Jugoslaviji. 
Zagreb: Srednja Europa, 2014.

Ograjšek Gorenjak, Ida. “Women Journalists in the interwar Yugoslavia”. Women 
Who made history. Ur. Umberto Mondini. Roma: Edizioni Progetto Cultura, 
2020. 379–403.

Ograjšek Gorenjak, Ida. „’Prijelazna generacija’ i ’krčiteljice puteva’. Samorefleksija 
i samopercepcija intelektualki u Kraljevini Jugoslaviji”. Zbornik Božene 
Vranješ-Šoljan: zbornik radova u povodu 75. rođendana. Ur. Damir Agičić, 
Nikola Anušić et al. Zagreb: Filozofski fakultet Sveučilišta u Zagrebu, FF 
Press, 2022. 223–239.

Ograjšek Gorenjak, Ida. “(Re)shaping the Associations of University Women 
in Zagreb (1931-1955)”. Radovi Zavoda za hrvatsku povijest Filozofskoga 
fakulteta Sveučilišta u Zagrebu 55/1 (2023): 289–318.

Okin, Susan Moller. “Gender, the Public and the Private”. Feminism and Politics. Ur. 
Anne Phillips. Oxford: Oxford University Press, 1998. 116–141.



359

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Offen, Karen. “Defining feminism: a comparative historical approach”. Signs 14/1 
(1988): 119–157.

Pantelić, Ivana. „Obrazovanje za mir: pacifistički sadržaji u časopisima Ženski pokret, 
Jugoslovenska žena i Žena danas”. Женски покрет (1920–1938): зборник 
радова. Ur. Јелена Милинковић, Жарка Свирчев. Београд: Институт за 
књижевност и уметност, 2021. 131–147.

Pantelić, Ivana. „Oslobođenje ženskinja: prve srpske feministkinje i njihovi evropski 
uzori”. Културни трансфер Европа-Србија у XIX веку. Ur. Слободан Г. 
Марковић. Београд: Институт за европске студије, Досије студио, 2023. 
197–214.

Patten, Robert, David Finkelstein. “Editing Blackwood’s or What do Editors Do?”. 
Print Culture and the Blackwood Tradition. Ur. David Finkelstein. Toronto: 
University of Toronto Press, 2006. 146–183.

Pateman, Carole. “Feminism and Democracy”. Citizenship 2 (1983): 372–385.
Pejanović, Đorđe. Bibliografija štampe Bosne i Hercegovine 1850–1941. Sarajevo: 

„Veselin Masleša”, 1961.
Peković, Slobodanka. „Ženski časopisi u Srbiji na početku 20. veka”. Slavica 

tergestina 11–12 (2004): 123–137.
Perić, Đorđe. „Mileva Milojević”. Leksikon pisaca Jugoslavije, tom 4. Novi Sad: 

Matica srpska, 1997. 442.
Perović, Latinka, ur. Srbija u modernizacijskim procesima 19. i 20. veka. 2, Položaj 

žene kao merilo modernizacije. Beograd: Institut za noviju istoriju Srbije, 1998.
Perović, Latinka. „Recenzija”. Paulina Lebl Albala, Vidov život: biografija dr Davida 

Albale. Beograd: Aleksandar Lebl, 2008.
Petranović, Branko. Istorija Jugoslavije; prva knjiga: Kraljevina Jugoslavija. Beograd: 

Nolit, 1988.
Petrović, Aleksandra. „August Cesarec i Zofka Kveder: argumenti za revoluciju i 

protiv nje”. Up&Underground 45–46 (2024): 74–81.
Petrović, Jelena. Women’s Authorship in Interwar Yugoslavia: The Politics of Love 

and Struggle. London: Palgrave MacMillan, 2019.
Paul, Jesse. “What is Microhistory?”. Social Evolution & History 17/2 (2018): 64–82.
Polkey, Pauline, ur. Women’s Lives into Print: The Theory, Practice and Writing of 

Feminist Auto/Biography. New York: St. Martin’s Press, 1999.
Popkin, Jeremy D. “Philippe Lejeune, Explorer of the Diary”. Philippe Lejeune, On 

Diary. Ur. Jeremy D. Popkin, Julie Rak. Prev. Katherine Durnin. Honolulu: 
University of Hawaii Press, 2009. 1–15.

Rajković, Ana. „Prostitucija kao odraz socijalnog stanja žena i njezina analiza u 
Ženskom pokretu (1920.–1934.)”. Женски покрет (1920–1938): зборник 
радова. Ur. Јелена Милинковић, Жарка Свирчев. Београд: Институт за 
књижевност и уметност, 2021. 203–216.

Rak, Julie. “Are Memoirs Autobiography? A Consideration of Genre and Public 
Identity”. Genre XXXVI (2004): 305–326.



360

Zorana Simić

Russell, Penny. “Theme: Feminist Biography”. Australian Feminist Studies 19/43 
(2004): 9–18.

Ratej, Mateja. „(Ma)Rija Podkrajšek – urednica mesečnika Žena in dom v letih 
1930–1941”. Kronika 62/1 (2014): 133–144.

Rokai, Melina. “Paulina Lebl-Albala (1891–1967): Between National Movements 
and the Feminist Movement”. Lost in the Kaleidoscope: National Minorities in 
Yugoslavia. Ur. Božica Slavković Mirić, Enes S. Omerović. Beograd: Institut 
za noviju istoriju Srbije, 2024. 323–360.

Rosenthal, Peggy. “Feminism and Life in Feminist Biography”. College English 
36/2 (1974): 180–184.

Rosić, Tatjana, ur. Teorije i politike roda: rodni identiteti u književnostima i 
kulturama jugoistočne Evrope. Beograd: Institut za književnost i umetnost, 
2008.

Roth, Laura, Kate Shea Baird. “Municipalism and the Feminization of Politics”. 
ROAR Magazine 6 (2017): bez paginacije. https://roarmag.org/magazine/
municipalism-feminization-urban-politics/ (4. 5. 2023).

Sapiro, Virginia. “When are Interests Interesting? The Problem of Political 
Representation of Women”. Feminism and Politics. Ur. Anne Phillips. Oxford: 
Oxford University Press, 1998. 161–192.

Sarajlić, Esad. „Životni put Milice Babić-Dedijer iz Gradačca”. Baština 2/2 (2009): 
105–110.

Scholes, Robert, Clifford Wulfman. Modernism in the Magazines. An Introduction. 
New Haven, London: Yale University Press, 2010.

Selišnik, Irena. „Alojzija Štebi in jugoslovanski feminizem ter ženski pokret”. 
Женски покрет (1920–1938): зборник радова. Ur. Јелена Милинковић, 
Жарка Свирчев. Београд: Институт за књижевност и уметност, 2021. 
85–98.

Selišnik, Irena. „Ivanka Anžič Klemenčič od mlade do ’stare’ feministke”. Slovenka: 
prvi ženski časopis (1897-1902). Ur. Marta Verginella. Ljubljana: Znanstvena 
založba Filozofske fakultete, 2017. 27–38.

Simić, Zorana. „Katarina Bogdanović i Mileva Milojević kao urednice i saradnice 
jugoslovenskog feminističkog časopisa Ženski pokret (1920–1938)”. Женски 
покрет (1920–1938): зборник радова. Ur. Јелена Милинковић, Жарка 
Свирчев. Београд: Институт за књижевност и уметност, 2021. 69–85.

Simić, Zorana. „Selena Dukić: jedna živa pesnikinja”. Identitet umetnice u srpskoj 
modernoj umetnosti = The Identity of Female Artist in Serbian Modern Art. 
Ur. Nataša Crnjanski. Novi Sad: Akademija umetnosti, 2024. 225–239.

Sklevicky, Lydia. ,,Karakteristike organiziranog djelovanja žena u Jugoslaviji”. Polja 
308 (1984): 415–417; Polja 309 (1984): 454–456.

Slapšak, Svetlana. „Julka Hlapec-Đorđević: iz skandolozne istorije zataškivanja 
feminizma među Južnim Slovenima”. Pro Femina 5/6 (1996): 86–89.

Stanić, Veljko. „Predgovor”. Mitra Mitrović, Otpisana: autobiografski zapisi. Prir. 
Veljko Stanić. Beograd: Vukotić Media, 2023.



361

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Stanley, Liz. “Moments of Writing: Is There a Feminist Auto/biography?”. Gender 
and History 2/1 (1990): 58–67.

Stanley, Liz. “On Auto/Biography in Sociology”. Sociology 27/1 (1993): 41–52.
Stanojčić, Miodrag. „Milojević dr Aleksandar”. Ko je ko u Jugoslaviji: jugoslovenski 

savremenici. Beograd: Hronometar, 1970. 661–662.
Stefanović, Svetlana. Žensko pitanje u beogradskoj štampi i periodici (1918–1941). 

Univerzitet u Beogradu: magistarska teza, 2000.
Stefanović, Svetlana. „Radnički vs. građanski ženski pokret u Srbiji i Jugoslaviji 

1910–1940”. Antropologija 20/1–2 (2020): 55–72.
Stevanović, Lada, Mladena Prelić, Miroslava Lukić Krstanović, ur. Naučnice u 

društvu / Women Scholars and Scientists in Society. Beograd: Etnografski 
institut SANU, 2020.

Stojaković, Gordana. „Crtica o feminističkoj istoriji Grada Zagreba (1919–1940)”, 
2014: bez paginacije. https://zenskimuzejns.org.rs/crtica-o-feministickoj-
istoriji-grada-zagreba-1919-1940/ (2. 8. 2025).

Stojaković, Gordana. „Iz istorije žena”, 2020: bez paginacije. https://zenskimuzejns.
org.rs/iz-istorije-zena/ (2. 8. 2025).

Stojanović, Dubravka. „Privatno jugoslovenstvo i srpsko javno mišljenje 1890–
1914”. YUhistorija (jul 2017): bez paginacije. https://yuhistorija.com/serbian/
jug_ideja_txt01c.html (7. 10. 2023).

Stolić, Ana. ,,Ženska i rodna istorija i feministička teorija: pretpostavke za bavljenje 
istorijom feminizma u Srbiji (Jugoslaviji) do II svetskog rata”. Feministička 
teorija je za sve. Ur. Adriana Zaharijević, Katarina Lončarević. Beograd: 
Institut za filozofiju i društvenu teoriju, Fakultet političkih nauka, 2018. 
41–55.

Svirčev, Žarka. „Feminizam kao stvaralačka platforma srpskih i hrvatskih avangardistkinja”. 
Hrvatsko-srpski/srpsko-hrvatski interkulturalizam danas: zbornik radova s 
međunarodnoga znanstvenog skupa Desničini Susreti 2016. Ur. Drago Roksandić. 
Zagreb: Filozofski fakultet, 2017. 117–126.

Svirčev, Žarka. „Politike seksualnosti Ženskog pokreta”. Женски покрет (1920–1938): 
зборник радова. Ur. Јелена Милинковић, Жарка Свирчев. Београд: Инсти-
тут за књижевност и уметност, 2021. 147–165.

Šabotić, Izet. Život, ljudi, događaji: Tuzla na razmeđu 19. i 20. stoljeća. Tuzla: Centar 
za istraživanja moderne i savremene historije, 2019.

Chevigny, Bell Gale. “Daughters Writing: Toward a Theory of Women’s Biography”. 
Feminist Studies 9/1 (1983): 79–102.

Šlebinger, Janko. Slovenski časniki in časopisi: bibliografski pregled 1797–1936. 
Ljubljana, 1937.

Šouvolter, Ilejn. „Ženska tradicija”. Ženske studije: časopis za feminističku teoriju 5/6 
(1996): 86–111.

Šubic Kovačević, Ivana. „Kontrola i zabrana oporbenog zagrebačkog tiska 1921. – 
1929”. Radovi Zavoda za hrvatsku povijest Filozofskoga fakulteta Sveučilišta u 
Zagrebu 48/1 (2016): 329–351.



362

Zorana Simić

Twellmann, Marcus, Philipp Lammers. “Autosociobiography: A Travelling Form”. 
Comparative Critical Studies 20/1 (2023): 47–68.

Todorić Milićević, Teodora. „O samohranim majkama i vanbračnoj deci u časopisu 
Ženski pokret (1920–1938)”. Женски покрет (1920–1938): зборник радова. Ur. 
Јелена Милинковић, Жарка Свирчев. Београд: Институт за књижевност 
и уметност, 2021. 277–289.

Todorović-Uzelac, Neda. Ženska štampa i kultura ženstvenosti. Beograd: Naučna 
knjiga, 1987.

Tomić, Svetlana. „Sahranjena u fusnotama. Dr Vukosava Milojević (1898–1985), 
pisac prve temeljne naučne monografije o Jovanu Skerliću: istraživačka beleška”. 
Reči 12 (2019а): 186–197.

Tomić, Svetlana. “Self-Narration of Serbian Female Teachers: From Isolated Village 
Women to the Metropolises’ Intellectuals”. Serbian Studies 30/1–2 (2019b): 
135–162.

Thorgeirsdottir, Sigridur. “Nietzsche’s Philosophy of Birth”. Birth, Death, and 
Femininity. Ur. Robin May Schott. Bloomington: Indiana University Press, 
2010. 157–185.

Tronto, Joan. “Care as the Work of Citizens: A Modest Proposal”. Women and 
Citizenship. Ur. Marilyn Friedman. Oxford: Oxford University Press, 2005. 
130–145.

Udruženje univerzitetski obrazovanih žena u Jugoslaviji, ur. Bibliografija knjiga 
ženskih pisaca u Jugoslaviji. Beograd, Ljubljana, Zagreb: Udruženje univerzitetski 
obrazovanih žena u Jugoslaviji, 1936.

Ujević, Mate, ur. Građa za bibliografiju jugoslavenske periodike. Zagreb: Leksikografski 
zavod FNRJ, 1955.

Vahtel, Endru Baruh. Stvaranje nacije, razaranje nacije: književnost i kulturna politika 
u Jugoslaviji. Prev. Ivan Radosavljević. Beograd: Stubovi kulture, 2001.

Van Remoortel, Marianne, Julie Birkholz et al. “Women Editors in Europe”. Journal 
of European Periodical Studies 6/1 (2021): 1–6. 

Vaupotić, Miroslav. „Časopisi 1914–1963”. Panorama hrvatske književnosti XX 
stoljeća. Prir. Vlatko Pavletić. Zagreb: Stvarnost, 1965. 769–853.

Verginella, Marta, ur. Slovenka: prvi ženski časopis (1897-1902). Ljubljana: Znanstvena 
založba Filozofske fakultete, 2017.

Walker, Cheryl. “Feminist Literary Criticism and the Author”. Critical Inquiry 16/3 
(1990): 551–571.

Vujnović, Marina. Forging the Bubikopf Nation: Journalism, Gender, and Modernity 
in Interwar Yugoslavia. New York: Peter Lang, 2009.

Vuletić, Ljiljana. Život i misao Ksenije Atanasijević. Beograd: Lj. Vuletić, 2005.
Vuletić, Ljiljana. „Ksenija Atanasijević u raljama akademskih elita i čaršije”. Ksenija 

Atanasijević: O meni će govoriti moja dela. Ur. Zorica Mršević, Marko Jovanović. 
Beograd: Institut društvenih nauka, 2020. 10–25.



363

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Vulf, Virdžinija. Sopstvena sobа. Prev. Slavica Stojanović, Smiljka Begunović 
(elektronski izvor). https://www.rwfund.org/wp-content/uploads/2014/09/
Sopstvena-soba.pdf (4. 4. 2022).

Zaharijević, Adriana. “The Strange Case of Yugoslav Feminism: Feminism and 
Socialism in ‘the East’”. The Cultural Life of Capitalism in Yugoslavia. Ur. Dijana 
Jelaća, Maša Kolanović, Danijela Lugarić. London: Palgrave Macmillan, 2017. 
263–284.

Zima, Dubravka. Djevojka u gradu: djevojaštvo u 19. stoljeću. Zagreb: Naklada 
Ljevak, 2022.

Zubac, Andreja. „Kultura javne riječi ženskih časopisa od 1840. do 1970. godine”. 
Knjižničarstvo 2/20 (2016): 71–98.

Zupan, Zdravko. „O Nevenu i drugim stvarima”. Vreme (19. 9. 2007): bez paginacije. 
https://vreme.com/kultura/o-nevenu-i-drugim-stvarima/ (3. 2. 2024).





365

INDEKS IMENA

Aćimović, Emilija 297, 324
Adler, Alfred 203
Adorno, Teodor (Theodor W. Adorno) 

202
Albala, David Vid 210, 224, 226, 229–

231, 233–234, 239–241, 249, 252
Albala, Jelena 226
Alesina, Marija (Maria Alesina) 13
Alkalaj, Olga 300, 306, 325
Alkof, Linda Martin (Linda Martin 

Alcoff) 19, 74, 76–78, 331
Almuli, Ela 301, 306
Alpern, Sara 29
And e rs on ,  B e ne d i kt  ( B e ne d i c t 

Anderson) 53
Andonovska, Biljana 49, 62–63, 68, 70, 

135, 149
Andrić, Ivo 92
Anđel, Ivanka 71
Anđelković, Miloš 271
Anđelković Cvetković, Desanka 250
Antončić, Marija 71
Anžič Klemenčič, Ivanka 22, 69, 291
Arsić, Branka 28
Atanacković, Milena 57, 299
Atanasijević, Ksenija 56, 91, 148, 180

Babić, Ana 117, 120
Babić, Jovan 117, 120

Babić, Konstantin 124–125, 147
Babić, Ljerka 68, 305
Babić, Milena 119
Babić, Nana 119
Babić, Rista 117, 119
Babić Kesler, Zdenka 293, 295
Babović, Jovana 287
Badurina, Natka 86–87, 92–93, 95, 

103–104
Baginska, Truska 178
Bakić, Jovo 54–55, 58, 84, 88–90, 93, 109, 

141–143, 146–147, 152
Baldić (Bivec), Olga 70–71, 289
Balzak, Onore de (Honoré de Balzac) 

178
Ban, Matija 61, 281
Bar On, Bat-Ami 24, 38
Barać, Stanislava 11, 18, 21–23, 45, 

52, 60, 62–63, 67–70, 89, 97–98, 
109, 115, 149–151, 211–212, 214, 
216, 218, 248, 284, 286, 288–289, 
292–293, 297–300, 302–306, 308, 
310–311, 325

Baset, Mark (Mark T. Bassett) 29–30, 
40–41

Batler, Džudit (Judith Butler) 74
Bebel, August 146–147, 169, 322
Bejn, Aleksandar (Alexander Bain) 173
Bele, Paula 71



366

Zorana Simić

Belić, Uglješa 268
Belović Bernadžikovska, Jelica 61–62, 

65–67
Benet, Arnold (Arnold Bennett) 259
Berd, Kejt Šia (Kate Shea Baird) 153
Beri, Katlin (Kathleen Barry) 42
Berić, Mladen 211–215, 218–219, 221
Beška-Bembasa, Jelisaveta 300, 306
Bezari, Kristina (Christina Bezari) 13
Birkolc, Džuli (Julie M. Birkholz) 13, 

52
Bitunjac, Martina 56, 81, 284–285
Bizli, Morin (Maurine Beasley) 17
Blagojević, Jelisaveta 28
Blasin, Barbara 301
Blum, Harold (Harold Bloom) 186
Bobičić, Nađa 297
Bogdanović, Katarina 9, 22, 55, 68, 91, 

96, 105, 114–115, 119, 134–139, 
149–155, 160–161, 164–223, 225–
227, 234, 241, 244–245, 251, 253, 
258, 267, 270, 272, 274, 277, 317

Bogdanović, Milan 267
Bondžić, Dragomir 319
Bonfiljoli, Kjara (Chiara Bonfiglioli) 297
Bolić, Aleksandar 131
Bošković, Leposava 247
Bošković, Magda 301
Bovoar, Simon de (Simone de Beauvoir) 

76, 322
Božinović, Neda 58, 67, 109–112, 114–

115, 300
Brborić, Vladimir 136, 253, 255–258
Brešić, Vinko 56
Brunčić, Dubravka 70
Bujaković, Minja 302
Bukumira, Jovan 64
Bunuševac, Anđa 21
Bunuševac Dedinac, Radmila 21
Burdije, Pjer (Pierre Bourdieu) 15, 17, 48, 51

Cankar, Ivan 92
Cetkin, Klara (Clara Zetkin) 148, 213, 

322
Cindrić, Pavao 284
Cinser, Džudit (Judith P. Zinsser) 25
Coha, Suzana 70
Crnjanski, Miloš 258
Cvetić, Bosa 300, 305–307, 309
Cvetić, Stabija 127
Cvetković, Desanka 302
Cvetković, Dragiša 301
Cvetković, Kosara 247
Cvijić, Jovan 121, 124, 126, 128, 135, 139, 

141–143, 157, 268, 270

Čalić, Mari-Žanin (Marie-Janine Čalić) 
55

Čehov, Anton (Антóн Пáвлович Чéхов) 
260

Černiševski, Nikolaj (Николáй Гаврīло
вич Чернышéвский) 146–147, 169

Čizmić Horvat, Marina 71
Čodorov, Nensi (Nancy Chodorow) 41
Čolović, Ivan 91
Čubrilović, Vasa 125, 294
Čubrilović, Veljko 179, 185, 195
Čubrilović Anđelković, Radunka 256, 

293–294
Čujdina, Ilihana 281

Ćorović, Vladimir 96, 242

Daković, Angelina 295
Darvin, Čarls (Charles Darwin) 260
D’Er, Šarlot (Charlotte D’Eer) 13
Davidović, Dimitrije 167, 169
Davidović, Ljubomir 128
Dedijer (Babić), Milica 21, 99, 116–136, 

152, 190, 269, 272, 337
Dedijer, Borivoje 121–123, 130



367

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Dedijer, Jevto 121–129, 133
Dedijer, Stevan 119–130, 132–133
Dedijer, Vladimir 119–124, 129–130, 

133, 147, 272
Defo, Danijel (Daniel Defoe) 225
Dejanović, Draga 86
Dejli, Meri (Mary Daly) 76
Demajo, Jelena 71
Demajo, Vojka 306
Demetrović, Juraj 22, 86, 88, 90–91
Derida, Žak (Jacques Derrida) 77
Deželić (Kralj), Božena 22, 69
Deželić, Velimir 22
Didro, Deni (Denis Diderot) 178
Dikens, Čarls (Charles Dickens) 225
Dilejn, Fijonuala (Fionnuala Dillane) 

14–15, 25, 45–46, 48, 50–51, 65, 136, 
223, 307, 333

Dimić, Ljubodrag 58
Dimitrijević, Anđa 131
Dimitrijević, Dragutin Apis 123–125
Dimitrijević, Jelena 105, 258
Dimitrijević, Radmila 68, 305–306
Diras, Margerit (Marguerite Duras) 200
Dojč, Helena (Helena Deutsch) 322
Dojčinović, Biljana 28, 62
Doroški, Nadežda 21
Dostojevski, Fjodor (Фёдор Михайло

вич Достоевский) 183
Draganić Nonin, Gordana 62
Dragović, Vuk 71
Duančić, Vedran 124, 143, 268
Duhaček, Daša 28
Dujić, Lidija 70
Dukić, Selena 21, 267
Dušanić, Dunja 159, 233

Džojs, Džejms (James Joyce) 260, 262

Đaković, Smilja 56

Đilas, Milovan 310–311, 317–318
Đinđić, Zoran 123
Đokić, Dejan 54, 58, 84, 283
Đorđević, Aleksandra 297
Đorđević, Đorđe Đurica 129
Đorđević, Kristina Krista 129
Đorđević, Pera P. 173
Đorđević, Slobodanka Boba 300
Đorđević, Tihomir 131
Đorđević, Žika 131
Đorgović, Momčilo 87
Đukić Perišić, Žaneta 45, 298, 306
Đurđić, Ljiljana 28
Đurić, Dubravka 28
Đurić Topalović, Milica 93–94, 292, 304

Eliot, T. S. 50, 141
Engels, Fridrih (Friedrich Engels) 322
Erental, Alojz fon (Alois von Aehrent-

hal) 122
Erikson, Trond Berg 79

Feldman, Andrea 90, 92, 97
Felski, Rita 12, 63
Felstiner, Meri (Mary L. Felstiner) 79, 81
Ferdinand, Franc (Franz Ferdinand) 125
Ferjančičeva, Gizela 70
Filips, En (Anne Phillips) 153
Filpots, Metju (Matthew Philpotts) 15, 

46, 48, 50–51, 95, 141, 302, 334
Finkelštajn, Dejvid (David Finkelstein) 

14, 46, 51
Flaker, Aleksandar 259
Fleks, Džejn (Jane Flax) 41
Flober, Gistav (Gustave Flaubert) 225
Ford, Henri (Henry Ford) 178
Forestije, Eloiz (Eloise Forestier) 13
Franičević, Andrija 258
Frans, Anatol (Anatole France) 225
Frejzer, Nensi (Nancy Fraser) 69



368

Zorana Simić

Frojd, Sigmund (Sigmund Freud) 187, 
197, 201

Fuko, Mišel (Michel Foucault) 77, 236

Galić, Katja 71, 301
Gamer, Frensis Barton (Francis Barton 

Gummere) 173
Garnet, Konstans (Constance Garnett) 

260
Garonja Radovanac, Slavica 157, 162, 

164
Gavrilović, Bogdan 131
Gavrilović, Draga 204
Gavrilović, Olga 258
Genung, Džon Frenklin (John Franklin 

Genung) 173
Gete, Johan Volfgang (Johann Wolfgang 

von Goethe) 225, 276
Gilbert, Sandra 87, 186–187, 277
Glišić, Stanka 247, 258
Gogić, Malvina 99, 247–248
Golemović (Minić), Jelena 170, 299
Golsvordi, Džon (John Galsworthy) 259
Golubić, Mustafa 125
Gordić Petković, Vladislava 28
Gorki, Maksim (Максим Горький) 183
Govekar, Minka 291
Grahorjeva, Olga 70, 290
Grcić, Ljubica 130
Gregorić, Marija 68
Grin, Barbara (Barbara Green) 12
Grubački, Isidora 10, 45, 53, 58, 68, 70, 

84, 86, 93, 109–116, 136, 142, 155, 
249, 284, 286, 290, 292, 297–302, 
304, 308, 310

Gruber Garvi, Elen (Ellen Gruber Gar-
vey)

Grujičić, Radan 256
Grujić, Marija 28
Grujić, Mejbl (Mabel Grujić) 128

Grujić, Slavko 128
Gubar, Suzan (Susan Gubar) 87, 186–

187, 277
Gutjeres, Rejčel (Rachel Gutierrez) 30

Habermas, Jirgen (Jürgen Habermas) 69
Hajndl, Ada (Ada Hayndl) 71
Hajne, Hajnrih (Heinrich Heine) 225
Hanter, Adrijan (Adrian Hunter) 260
Haravej, Dona (Donna Jeanne Haraway) 

38–40, 46
Harding, Sandra 37
Hartsok, Nensi (Nancy Hartsock) 37, 

46, 66
Hausmanova, Fani 281
Heneberg, Večeslav 99–100
Herman, Dejvid (David Herman) 262–

263
Herman, Kosta (Kosta Hörmann) 127
Hese, Herman (Hermann Hesse) 225
Hidalgo, Pilar 40
Hitler, Adolf 182, 228, 285
Hlapec Đorđević, Julka 86–87, 94, 104, 

148, 276
Hočevarjeva, Pavla 70, 290
Holecova, Katarina 21, 69
Horvat, Josip 56
Horvatin, Marija 99
Hovorkova, Zorka 21
Hrvaćanin, Jovanka 91, 99
huks, bel (bell hooks) 46

Ibanjes, Blasko (Vicente Blasco Ibáñez) 
178

Ibzen, Henrik (Henrik Ibsen) 276–277
Iglton, Meri (Mary Eagleton) 204
Igo, Viktor (Victor Hugo) 145
Il, Tereza (Teresa Illes) 29, 40
Ilić Minić, Jelica 136, 253, 255–258
Isić, Momčilo 54



369

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Istrati, Panait 191
Ivanić, Delfa 99, 135–136
Ivanić, Ivan 136
Ivanić, Momčilo 170
Ivanova, Olivera 115, 135, 258, 267, 

293–294
Iveković, Draga 301
Ivković, Miloš 174

Jakobović Fribec, Slavica 290
Jančić, Jelena 301
Jang, Ajris Merion (Iris Marion Young) 

19, 74–75, 331
Janićijević, Dušan 185
Janković, Milica 99, 136–137, 245
Janković, Tatjana 176
Janković, Zorka 71, 91
Jefimija 280
Jelovšek, Vladimira Vladoša 95
Jensterle Doležal, Alenka 86, 107
Jeremić, Nataša 306, 325
Jojić, Olga 300, 306, 325
Jonić, Velibor 256–257
Jorgić Stepanović, Kristina 53–54, 56, 94, 

291, 295, 324
Jovanović, Aleksandra B. 68, 287
Jovanović, Božidar 287
Jovanović, Dragoljub 182, 185
Jovanović, Nada (pseudonim; v. Milo-

jević, Mileva) 269–270, 272–276, 
337

Jovanović, Nikola B. 288
Jovanović, Slobodan 165
Jovanović, Stanko 71
Jovanović, Vera 68, 94, 115, 267, 274, 

293–294
Jovanović, Vojislav 174
Jovanović Zmaj, Jovan 145
Jurić Zagorka, Marija 21, 56, 70–71, 110, 

112, 289–291, 339

Juval Dejvis, Nira (Nira Yuval-Davis) 53

Kaler, Erih (Erich Kahler) 262
Kaluđerkić, Radmila 121
Kamberović, Husnija 116
Karađorđević, Aleksandar (Ujedinitelj) 

87, 123, 131
Karapandžić, Dobrila 300
Karver, Rejmond (Raymond Carver) 260
Kasnar (Karadžić), Zorka 68, 96, 113–

115, 134–135, 149, 153–154, 156, 
212, 222–223, 248

Kašiković, Stoja 21
Kecman, Jovanka 53, 58, 70, 109–111, 

250
Kej, Elen (Ellen Key) 217
Kejn, Barbara (Barbara Caine) 23, 29, 

31–33, 35, 39, 138, 227
Kerhoni, Antonela 70
Kernic Peleš, Olga 99
Kićevac, Milan 129–130, 133
Kićevac (Petrović), Vera 129–130, 133–134, 

299
Klemenčič, Franje 22
Knežević, Božidar Boža 171, 242
Kočonda, Mira 99
Koh, Magdalena (Magdalena Koch) 62, 

136, 148, 211, 224, 228–232, 234, 
241, 244

Kokto, Žan (Jean Cocteau) 178, 197
Kolarić, Ana 12–13, 24, 28, 45, 48, 66, 77, 

79–80, 82–83, 89, 98, 151, 181, 242, 
245, 259, 265–266, 268, 303

Kolije, Patrick (Patrick Collier) 12
Kolins, Patriša Hil (Patricia Hill Collins) 

37
Kolontaj, Aleksandra (Алексáндра 

Михáйловна Коллонтáй) 148, 212–
213, 216, 276–277, 302

Komavli, Eda 70



370

Zorana Simić

Koprivnik, Anica 71
Korošec, Anton 128, 182
Korporić, Galja 301
Kosijer, Tamara 225, 227
Kostić, Larisa 297, 324
Kostić Selem, Milica 272–274
Košutić, Sida 70–71, 290
Kotromanić, Stjepan Tvrtko I 100
Kovačević, Božidar 268
Kovačević, Novka 99
Krekova, Cilka 70
Krenšo, Kimberli (Kimberlé Cranshaw) 

74
Kristeva, Julija (Julia Kristeva) 60, 77, 

201
Krištofova, Rezika 70
Krklec, Gustav 92, 261
Krleža, Miroslav 92, 258, 267
Kroče, Benedeto (Benedetto Croce) 173
Krulj, Vukan 126
Kulenović, Malik 70
Kumičić, Marija 286
Kurtojs, En (Ann Curthoys) 29–30, 35
Kvaternik, Slavko 285
Kveder (Demetrović), Zofka 9, 20–22, 

49–50, 64, 69, 84–99, 101–107, 110, 
112, 134, 137, 149, 154, 156, 166, 
223, 241–242, 245, 248, 281, 283, 
291, 333–334, 336, 338–339

Lacković, Darinka 55, 68, 131
Lajten, Alison (Alison Luyten) 262
Lakan, Žak (Jacques Lacan) 77
Lalatović, Jelena 45, 53, 302
Lanson, Gistav (Gustave Lanson) 173
Lazarević, Jelka 140
Lazarević, Kuzma 140
Lazarević, Laza 140
Lazić, Radmila 28
Lazić, Zorka 21

Lebl, Aleksandar 223, 225–226
Lebl, Hermina 237
Lebl, Natalija 237, 243, 245
Lebl, Ruža 272
Lebl, Simon 237, 245
Lebl (Albala), Paulina 9, 21, 24, 55, 71, 

96, 99, 105–106, 114, 116, 133–139, 
141, 143, 145, 149, 151, 155–161, 
164–165, 169–175, 177, 185–189, 
205, 207, 209–210, 212, 219, 222–
254, 258, 266, 269, 272, 317, 327–
328, 336

Lejtam, Šon (Sean Latham) 12
Lemers, Filip (Philipp Lammers) 316
Levi, Zojica 306
Levstvikova, Franka 21
Ležen, Filip (Philippe Lejeune) 188–189, 

193, 196
Lidl, Dalas (Dallas Liddle) 24, 136
Liht, Aleksandar (Aleksandar Licht) 252
Lipoglavšek, Tončka 71
Lončarević, D. A. 178
Lončarević, Katarina 28, 37–38, 56, 

148, 268
Lord, Odri (Audre Lorde) 37
Lucerna, Kamila 99
Luetić, Tihana 22, 69
Lukač, Đerđ (György Lukács) 199
Lukić, Jasmina 28
Lukić Krstanović, Miroslava 28
Luković, Ljubica 125–126
Luković, Stevan 125
Luksemburg, Roza (Rosa Luxemburg) 302

Ljudevit Posavski 100
Ljubojević, Darinka 295
Ljubunčić, Ahmed 70

Maček, Vlatko 301
Maksimović, Desanka 318



371

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Maksimović, Jova 195
Malešević, Miroslava 52, 98, 109, 114, 

155, 222, 292
Man, Hajnrih (Heinrich Mann) 225
Manojlović, Todor 261
Manro, Alis (Alice Munro) 260
Marek, Džejn (Jayne E. Marek) 12, 49
Marinić, Tatjana 301
Marinković, Čedomila 225
Marković, Svetozar 145–148, 151, 169, 

218
Marković, Zdenka 105, 245
Marks, Karl (Karl Marx) 201
Marodić, Darinka 299
Marsden, Dora 12
Martelančova, Milka 70
Martinov, Dobrila 268
Masleša, Veselin 308, 311
Melihar, Pavla 70
Mensfild, Ketrin (Katherine Mansfield) 

260
Meredit, Džordž (George Meredith) 178
Micić, Ljubomir 49
Midlton Mari, Džon (John Middleton 

Murry) 260
Migel-Alfonso, Rikardo (Ricardo Migu-

el-Alfonso) 263–264
Mihailović, Dragoljub Draža 94
Mihajlović, Borislav Mihiz 311
Mihaljević, Georgije 60
Mihurko Poniž, Katja 45, 70, 86–88, 

107, 290
Mil, Džon Stjuart (John Stuart Mill) 

146–147, 169, 218, 322
Milanović, Jasmina 66–67, 70, 115, 147, 

168–169
Milčinović, Adela 70, 99, 185, 288 
Milčinović, Olga 301
Milenković, Dušanka 71
Milićević, Živko 318

Milijanović, Ana 295
Milinković, Jelena 18, 20–21, 45, 56, 

62–65, 98, 136–138, 140, 143–144, 
150, 172, 176, 242, 251, 266, 269, 
274–276, 294, 303, 308

Milojević, Aleksandar 268–269
Milojević, Borivoje Ž. 128, 139, 268, 

270, 337
Milojević, Jovan 268
Milojević, Mileva 9, 68, 115, 128, 135–

136, 140, 214, 222, 253, 266–281, 337
Milojević, Nada 268
Milojević, Narandža 139
Milojević, Stanija 140
Milojević, Vukosava 139–141, 143–

148, 152, 157–159, 164–165, 233, 
268–269

Milojević, Zaga 268
Milojević, Živojin (otac Borivoja i Vu-

kosave Milojević) 139, 140
Milojević, Živojin (sin Borivoja i Mileve 

Milojević) 268
Milosavljević, Mara 246
Milosavljević, Olivera 235
Milovanov, Dajana 214, 277
Minić, Renata 287
Minor, Jakob (Jacob Miner) 173
Miškulin, Laura 71
Mitković, Ivan 271
Mitrinović, Dimitrije 203
Mitrović, Čeda 126
Mitrović, Mitra 9, 22, 55, 68, 84, 283, 

297–328, 337–339
Mitrović, Vukica 325
Mladenović, Vojislav 258
Moi, Toril, 20, 29, 60–61, 66, 77, 303
Mom, Vilijam Somerset (William So-

merset Maugham) 225
Morović, Olga 289
Mršević, Zorica 28



372

Zorana Simić

Mučkalović, Nikolina 301
Musić, Ivan 136
Muzer, Erna 301

Nadliškova Bartolova, Marica 70, 99
Nedić, Milan 234
Nemanjić, Dušan (Silni) 100
Nemirovič Dančenko, Vasilij (Васīлий 

Ивáнович Немирóвич-Дáнчeнко) 
146

Nenadović, Ljubomir P. 225
Nešić, Ruža 295
Nešković Vučetić (Gođevac), Jelica 

293–294, 296
Niče, Fridrih (Friedrich Nietzsche) 

179, 184, 192, 199, 201–202, 208, 
217

Nikolić, Andra 170
Nikolić, Milan 138, 160–161, 176–185, 

195, 204, 209, 216, 219

O’Brajen, Šeron (Sharon O’Brien) 36, 
41, 111

Obradović, Dositej 148, 168–169
Obradović, Mirjana 288
Obrenović, Miloš 168
Očko, Slava 301
Ofen, Karen (Karen Offen) 24, 63, 82–83
Ograjšek Gorenjak, Ida 16–18, 45, 

55–56, 58, 69, 71–73, 84, 109, 113, 
227, 277, 286, 290–291, 332

Okin, Suzan Moler (Susan Moller Okin) 
344

Optrkić, Dušan 125
Orvel, Džordž (George Orwell) 316

Pačić, Olivera 295
Pajo, Žil (Jules Payot) 178
Palavestra, Jovan 71
Palavestra, Predrag 137

Pantelić, Ivana 109–110, 147, 172, 176, 
302, 308

Papić, Žarana 28
Paranos, Milan 120
Paster, Luj (Louis Pasteur) 119
Pašić, Nikola 123
Paten, Robert (Robert Patten) 14, 46, 51
Pavelić, Ante 81, 285
Pavlović, Desanka 293
Pavlović, Dragana 306
Pavlović, Katica 258
Pavlović, Mile 125
Pecelj, Milovan 122, 125
Pejanović, Đorđe 71
Pejtmen, Kerol (Carole Pateman) 34
Peković, Slobodanka 11, 45, 58–61, 66
Pelagić, Vasa 144
Perić, Đorđe 268–269
Perović, Latinka 55, 225–226, 228–232, 

234, 244
Pest, Josip 70
Petar Veliki 168
Petković, Leposava 71, 99, 130
Petković, Vladislav Dis 185
Petranović, Branko 54, 58, 97, 284
Petričeva, Franja 71
Petronijević, Branislav 170, 179
Petrović, Aleksandra 92, 137
Petrović, Jelena (istraživačica) 58, 311, 

323
Petrović, Jelena (učiteljica) 246–247
Petrović, Marisav 185
Petrović, Mileva 99, 135, 247, 272
Petrović, Nadežda 247, 256
Petrović, Nadežda (članica Ženske 

stranke) 295
Petrović, Rastko 258
Petrović, Svetislav 240
Petrović Njegoš, Petar II 243
Pfanova, Dora 91, 99



373

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Podgornikova, Erna 71
Podkrajšek, Marija 71, 290
Pol, Džes (Jesse Paul) 31
Politeo Vučković, Fani 306
Polki, Polin (Pauline Polkey) 29, 42
Poljak, Jovanka 115, 135, 258, 267, 

293–294
Popkin, Džeremi (Jeremy D. Popkin) 

188–189
Popović, Bogdan 141, 161, 166, 168, 170, 

173–174, 209, 221, 226, 244
Popović, D. 139
Popović, D. (fizičar) 132
Popović, Miloš 128
Popović, Pavle 96, 166, 168, 170, 173, 

226, 244, 251, 255, 257
Popović, Relja 131
Popratnjak, Slobodan 70
Pops, Amalija 237
Pops, Karolina 237
Pops, dr 237
Poženel, Zora 70
Protić, Miodrag 311
Prelić, Mladena 28
Pribićević, Svetozar 185, 254
Primčeva, Zvona 70
Princip, Gavrilo 125
Prodanović, Jaša 185
Prodanović, Persa 99

Račić, Puniša 123, 284
Radaković, Jovanka 301
Radičević, Branko 258
Radić, Marija 56
Radić, Pavle 123
Radić, Radmila 128
Radić, Stjepan 56, 123
Radivojević, Julijana 60
Radojević, Mira 56
Rajković, Ana 271

Rak, Džuli (Julie Rak) 140, 233, 236, 312
Rakovec, Marija 70	
Rasel, Peni (Penny Russell) 31, 43
Ratej, Mateja 71, 290
Rehman, Ivana 301
Renan, Ernest 225
Ribar, Ivo Lola 306
Ribnikar, Stana (Stana Đurić Klajn) 16
Rič, Edrijen (Adrianne Rich) 76
Ričardson, Doroti (Dorothy Richardson) 

262
Rod, Iva 99
Rojtenstrauh, Adolf (Rautenstrauch) 

70
Rojtenstrauh, Franjo (Rautenstrauch) 

70
Rokai, Melina 224, 227–228, 231, 

234–235, 238, 242, 244, 247–248, 
251–252

Rosić (Ilić), Tatjana 28, 189, 211
Rot, Laura (Laura Roth) 153
Rozental, Pegi (Peggy Rosenthal) 32, 43
Ruso, Žan-Žak (Jean-Jacques Rousseau) 

317

Sapiro, Virdžinija (Virginia Sapiro) 153
Sarajlić, Esad 117
Sartr, Žan-Pol (Jean-Paul Sartre) 19, 75
Savić, Draginja 70
Savić, Jelena 67, 129, 135
Savić, J. 69
Savić, Slobodanka 71
Savić Rebac, Anica 258
Sekulić, Isidora 56, 99, 105, 136, 161, 180, 

185, 194, 209, 211–212, 221, 241, 245
Selišnik, Irena 45, 69, 116
Simić, Marina 28
Simić, Zorana 34, 45, 67, 85, 150, 153, 

187, 220, 260, 267, 297, 302–304, 325
Sinđelić, Stevan 244



374

Zorana Simić

Skerlić, Jovan 55, 135–149, 151–153, 
157–171, 173, 175, 179, 186, 189, 
191, 205, 208–210, 218, 221, 226, 
233, 242, 244, 252, 255

Skerlić, Klara 137, 152, 157, 161–165, 
252, 327, 331

Sklevicki, Lidija (Lydia Sklevicky) 53
Skouls, Robert (Robert Scholes) 12
Slapšak, Svetlana 28, 148
Smiljanić, Natalija 71
Smrekar, Zdenka 22, 55, 70, 284–186
Sofrenović, Miloš 287
Stakić, Ljubica 125
Stanić, Veljko 45, 304, 308–319
Stanisavljević, Živko 127
Stanojčić, Miodrag 268
Stanojević Priseker, Zora 68
Stefanović, Draga 302
Stefanović, Dušica 306
Stefanović, Irena 306
Stefanović, Svetlana 45, 53, 58, 94, 109–

110, 112, 149, 225, 291–293, 296, 310
Stefanović Karadžić, Vuk 168
Stenli, Liz (Liz Stanley) 29, 36, 40, 42, 77
Stepančičeva Gregorič, Marica 70
Stevanović, Lada 28
Stojadinović, Milan 292
Stojadinović Srpkinja, Milica 175, 189, 

281, 317
Stojaković, Gordana 285, 295
Stojanović, Arsa 253
Stojanović, Darinka 68, 115, 136, 222, 

245, 253–267, 274, 292
Stojanović, Dubravka 142
Stojanović, Jovan 253
Stojanović, Katarina 135
Stojanović, Ruža 135, 211–212, 214–216, 

219, 277
Stojanović, Sofija 253
Stojanović, Spasenija 253

Stojanović, Stanka 253
Stolić, Ana  53, 56, 63, 66, 79, 82, 111, 147
Strnadova, Marica 99
Stroci, Tito (Tito Strozzi) 95
Subotić, Rista 268
Subotić, Stoja 268
Svirčev, Žarka 18, 25, 45, 62, 85–86, 89, 

91–95, 98, 138, 148, 150, 258–259, 
269, 271–272, 274–275

Šabotić, Izet 190, 194
Šekspir, Vilijam (William Shakespeare) 102
Šer, Zora 306
Ševinji, Bel Gejl (Bell Gale Chevigny), 

41–42
Škodrić, Ljubinka 172, 176, 308
Šlebinger, Janko 71
Šoljan Bakarić, Marija 301
Šopenhauer, Artur (Arthur Schopen

hauer) 179, 184, 192
Šouvolter, Ilejn (Elaine Showalter) 275
Štebi, Alojzija 55–56, 68, 115–116, 267, 

271, 274, 286, 292, 299
Šubic Kovačević, Ivana 56
Šuvaković, Milica 300, 306
Švarc, Ignjat (Ignjat Schwartz) 289
Švarc, Josipa (Jozefina Schwartz) 289
Švel, Mara (Mara Schwel) 70–71

Taletov, Petar S. 178
Tanković, Jagatinka 71
Tartalja, Gvido 92
Tepavac, Nevenka 301
Timotijević, Olga 68, 298, 305–306
Todorović, Zdravko 170
Todorović Uzelac, Neda 58, 71–72
Todić, Milanka 299
Todorić Milićević, Teodora 271
Tolstoj, Lav (Лев Николаевич Толстой) 

178



375

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Tomas, Frank (Frank Thomas) 252
Tomazeo, Nikolo (Niccolò Tommaseo) 

100
Tomić, Jovan 170
Tomić, Milica 12, 21, 70
Tomić, Svetlana 139, 177, 210, 225, 234
Topalović, Živko 94
Topalović Jovanović, Vera 293
Torgajrsdotir, Sigridur (Sigridur Thor-

geirsdottir) 201
Traven, Albina 71
Trgovac Martan, Slavica 70
Trgovčević, Ljubinka 55, 124, 142–143
Tronto, Džoan (Joan Tronto) 153
Troper, Antun 120–121
Tucović, Dimitrije 87–88, 104
Turgenjev, Ivan (Ивáн Сергéевич Тур

гéнев) 146–147, 169, 183
Tvelman, Markus (Marcus Twellmann) 

316

Udovički, Ivanka 137
Ujević, Augustin Tin 261
Ujević, Mate 71

Vagner, Rihard (Wilhelm Richard Wa-
gner) 179

Vahtel, Endru Baruh (Andrew Baruch 
Wachtel) 53, 84, 91, 96, 142

Vajninger, Oto (Otto Weininger) 178, 
217

Van Remortel, Marijana (Marianne Van 
Remoortel) 13, 15, 52

Varađanin, Arkadije 61
Vasić, Stanislava S. 71
Vasić, Zora 69
Vaupotić, Miroslav 56
Vdovičeva, Darinka 70
Velimirović, Nikolaj 252
Velmar-Janković, Vladimir 257

Vels, H. Dž. (H. G. Wells) 259
Veljković, Nadežda 247, 250
Verđinela, Marta (Marta Verginella) 45, 

58, 69
Vidaković, Anđelija 135
Vidale, Melanija 70
Vidić, Nada 268
Vidović, Ana 100, 102, 281
Vidović, Marica 56, 71
Vilijams, Rejmond (Raymond Williams) 

143
Vinaver, Stanislav 170, 258
Vinterštajn, Ruža 135–136
Vitošević, Dragiša 14, 48, 167
Voker, Šeril (Cheryl Walker) 29
Vučetić, Nikola 294
Vučetić Prita, Marija 294–295
Vučković, Vojislav 306
Vučković (Ribar), Mira 68, 305–306
Vujošević, Lela 45, 150, 166, 172, 175–

185, 188, 192, 203, 211, 213, 216–
217, 220, 277

Vujnović, Marina 45, 67–68, 70, 97, 289
Vukasović, Cvija 136
Vukićević, Dragana 157, 162–163, 165
Vuković, Đorđije 14, 48, 166–168, 223
Vuksanović, Miro 137
Vuletić, Ljiljana 28, 56, 148
Vulf, Virdžinija (Virginia Woolf) 34, 102, 

200, 259–260, 262–263
Vulfman, Kliford (Clifford Wulfman) 

12
Vulović, Zorka 180

Zaharijević, Adriana 28, 297
Zima, Dubravka 189
Zoga, Maja 295
Zor, Ivo 71
Zrinska, Katarina 280
Zrnić (Kornicer), Ivan 22, 287–288



376

Zorana Simić

Zrnić, Jelena 21–22, 56, 68, 70, 110, 
286–288, 290

Zrnić, Svetozar 65
Zubac, Andreja 58, 71
Zupan, Zdravko 287–288
Zuzorić, Cvijeta 280

Žicina, Milka 306
Žikić, Milena 136
Žilnik, Želimir 306
Živković, Marija Ž. 71
Župančić, Niko 126



377

INDEKS PERIODIKE

Almanah jugoslavenskih žena za godinu 
1921. (Zagreb, 1921) 64, 99, 101, 
103, 105–106

Американски Србобран (Pitsburg, 
1906–) 225

Бодљикаво прасе (Beograd, 1941–1944) 
235

Борба = Borba (Beograd, 1922–) 130, 
257, 309

Босанска вила (Sarajevo, 1885–1914) 
68, 136

Дан (Beograd, 1919–1920) 56
Danica Ilirska (Zagreb, 1835–1836) 

100
Demokracija (Ljubljana, 1918–1919) 56
Die Frau (1936) 302
Dobra djeca (Sarajevo, 1928–1930) 56
Домаћица (Beograd, 1879–1914; 1921–

1941) 65–66, 70, 115, 149, 243
The Freewoman (London, 1911–1912) 

12

Journal of European Periodical Studies 
(2016–) 13

Đulistan (Sarajevo, 1926) 70

Eva (Zagreb, 1928) 70

Genero (Beograd, 2002–) 28
Глас Народне женске заједнице (Beo-

grad, 1927–1930; 1933) 71, 281
Гласник Југословенског професорског 

друштва (Beograd, 1930–1941) 
255, 258

Гласник Југословенског женског савеза 
(Beograd, 1935) 71, 225

Gospodinja (Ljubljana, 1932–1942) 71
Gospodinjska pomoćnica (Ljubljana, 

1931–1940) 71

Hrvatica (Zagreb, 1939–1941) 70–71, 
290

Hrvatska njiva / Jugoslavenska njiva 
(Zagreb, 1917–1926) 22, 90–91, 334

Hrvatski ženski list (Zagreb, 1939–1944) 
70–71, 290

Илустровани лист = Ilustrovani list 
(Beč/Zagreb/Beograd, 1919–1929) 
288

Jadranka (Trst, 1921–1923) 70
Јавор (Novi Sad, 1862–1893) 149
Једнакост (Beograd, 1910–1920) 68, 

109, 250, 298
Југословенска жена (Beograd, 1931–

1934) 68, 109, 149, 292–294, 307, 
309, 335, 337



378

Zorana Simić

Југословенске илустроване новине 
(Beograd, 1934–1936) 288

Jutarnji list (Zagreb, 1912–1941) 21
Jutro (Ljubljana, 1920–1945) 21

Kmečka žena (Maribor, 1937–1941) 71
Књиженство (2011–) 176
Književni jug (Zagreb, 1918–1919) 96, 

242
Књижевност (Beograd, 1947–) 28
Кораци (Kragujevac, 1966–) 176
Kvinner og Klær (1940) 302

La Mujer en la Action 302
La Mujer Nueva (1935–41) 302
La voce delle donne 302
Les femmes dans l’action mondiale 

(1934–1939) 301
Летопис Матице српске (Novi Sad, 

1824–) 179, 225
Линија (Beograd, 1932) 318

Mali ženski magazin (Zagreb, 1936–
1938) 71

Marksizam u svetu (Beograd, 1974–
1989) 28

Матица (Novi Sad, 1865–1870) 149
Мисао (Beograd, 1919–1937) 50, 137, 

266
Млада Србадија (Novi Sad, 1870–1872) 

149
Mlada žena: glasilo Hrvatske ženske 

omladine (Zagreb, 1936) 71
Mladi borac (1944–1980) 130
Мода (Beograd, 1933–1934) 71
Moda od danas (Zagreb, 1934–1935) 

71
Mujeres Libres (1936–1938) 302
Музички гласник (Beograd, 1928–1941) 

16

Na domaćem ognjištu / Domaće ognjište 
(Zagreb, 1900–1914) 67

Naprej (Ljubljana, 1917–1928) 56
Narodni val (Zagreb, 1927–1940) 56
Naš glas (Ljubljana, 1919–1942) 56
Наша деца (Beograd, 1920–1925) 56
Наша стварност (Kragujevac, 1948–

1956) 176, 206
Naša žena: tjednik za ženski svijet (Zagreb, 

1935–1938) 22, 55, 70, 284–286
Naša žena: prva slovenska ženska in dru-

žinska revija (Ljubljana, 1941–2015) 
71

Nova Evropa (Zagreb, 1920–1941) 50, 
113

Nova žena: časopis za zaštitu interesa i 
prava žene: jedini kulturni i prosvjet-
ni ženski list u Bosni i Hercegovini i 
Dalmaciji (Sarajevo, 1928) 70

Новине србске (Beč, 1813–1822) 167–
168

Nutrina 318

Obzor (Zagreb, 1860–1941) 290–291

Parižka moda (Zagreb, 1895–1907; 
1920–1938) 70

Plamen (Zagreb, 1919) 92
Политика (Београд, 1904–) 21, 242, 

257, 318
Посестрима (Pančevo, Velika Kikinda, 

1890) 149
Praktični modni list (Zagreb, 1919–1921) 

70
Правда (Београд, 1904–1941) 254–255, 

293
Прилози за књижевност, језик, исто

рију и фолклор (Београд, 1921–
1939, 1954–) 257

Pro Femina (Beograd, 1994–2011) 28



379

Emancipacija kao vokacija: urednice periodike u kraljevini shs/jugoslaviji

Просветни гласник (Beograd, 1880–
1944) 96, 166, 170–171, 181, 242, 
254, 293

Реч и слика (Београд, 1926–1927) 288
Republika (Zagreb, 1945–) 28
Ружични венац или Месецослов (Bu-

dim/Novi Sad, 1835–1845) 60

Сељанка (Beograd, 1933–1935) 68
Slobodna riječ (Zagreb, 1902–1914) 88
Slobodni glas (Zagreb, 1929) 56
Slovenka (Ljubljana, 1919) 69
Slovenka (Gorica, 1922–1923) 70
Slovenska gospodinja (Ljubljana, 1905–

1914) 291
Slovenski jug (Beograd, 1903–1941) 142
Социјал-Демократ (Beograd, 1895–

1896) 146
Спорт = Sport (Beograd 1924–1925) 288
Србска новина или Магазин за худо

жество, књижество и моду (Pešta, 
1838–1839) 60, 70

Српкиња (Pančevo, 1882–1886) 149
Српкиња (Sarajevo, 1913) 62–65, 69
Српска жена (Sarajevo, 1912–1913) 65
Српски књижевни гласник (Beograd, 

1901–1914; 1920–1941) 50, 56, 105–
106, 136–137, 146, 166, 169–170, 
177–179, 186, 210, 213, 217, 220, 
225, 242, 245, 277

Српски народ (Beograd, 1942–1944) 
235

Талија (Pešta, 1829) 60

Учитељ (Beograd, 1882–1941) 255

Вардар (Beograd, (1906–1914; 1921–
1941) 66–67, 88

Večer (Zagreb, 1920–1941) 21
Венац (Beograd, 1910–1935) 318
Веселе новине (Beograd, 1923–1926) 

288
Весели четвртак (Beograd, 1923–

1933) 56
Vigred (Ljubljana, 1923–1943) 70
Воспитатељ женски (Beograd, 1847) 

61, 149, 281
Време (Београд, 1921–1941) 21, 255, 

295
Vrouwen 302
Woman Today (1936–1937) 302
Woman To-day (1937–1939) 302

Za vjeru i dom (Zagreb, 1908–1945) 70
Забавник Илустрованог листа (Beo-

grad, 1922–1928) 288
Zenit (Zagreb/Beograd, 1921–1926) 49
Зора (Sarajevo, 1896–1901) 68
Zora dalmatinska (Zadar, 1844–1849) 100
Zvuk (Beograd, 1932–1936) 16

Жена (Novi Sad, 1911–1914; 1918–
1921) 12, 65–66, 70, 166

Жена (Beograd, 1933) 71
Žena: glas udovica i samostalnih žena 

(Zagreb, 1934) 71
Žena: mesečnik v službi današnje žene 

(Ljubljana, 1938–1941) 71
Žena (Zagreb, 1957–1992) 301
Жена данас (Beograd, 1936–1940; 

1943–1981) 9–10, 22, 68, 84, 109, 
149, 283, 292, 296–307, 309–310, 
319, 323–327, 335, 337–338

Жена и дом (Beograd, 1933) 71
Жена и свет (Beograd, 1925–1941) 68, 

70, 110, 286–290
Žena i svijet (Beograd/Zagreb, 1925) 

70, 288



380

Zorana Simić

Žena in dom (Ljubljana, 1930–1941) 
71, 290

Žena u borbi (Zagreb, 1943–1957) 301
Jeunes filles de France (1936–38) 302
Ženska misao (Zagreb, 1919–1921) 22, 

69, 105
Женска мисао (Beograd, 1935) 71
Женске новине (Beograd, 1941) 71
Ženske studije (Beograd, 1995–2002) 28
Ženski list: glasilo Zveze delavskih žen 

in deklet (Ljubljana/Maribor/Celje, 
1924–1935) 70

Ženski list za modu, zabavu i kućanstvo / 
Ženski list / Novi ženski list (Zagreb, 
1925–1934, 1934–1938, 1938) 70, 
110, 289–290

Женски покрет = Ženski pokret (Beo-
grad, 1920–1938) 9–10, 18, 20–22, 
50, 56–57, 67–69, 96–97, 99, 105, 
109–110, 114–116, 119, 122, 126, 

130–131, 133–135, 137–138, 140, 
143–144, 146, 148–157, 169, 172, 
175, 180, 184, 203, 211, 213–214, 
216, 220–224, 226, 242, 245, 250–
251, 253–256, 258, 261, 266–268, 
270, 272–277, 283, 286, 292–294, 
305, 307, 309, 327, 334–337, 339

Женски свет: орган Добротворне 
задруге Српкиња (Novi Sad, 1886–
1914) 61, 65, 149, 166

Ženski svet (Trst/Ljubljana, 1923–1941) 
70, 290

Женски свет (Beograd, 1930–1934) 68, 
70, 286–287

Ženski svijet / Jugoslavenska žena (Zagreb, 
1917–1920) 9–10, 49, 56, 64, 69, 
84–92, 94–99, 105, 134, 138, 166, 206, 
248, 283, 291, 333–334, 338

Ženski svijet (Zagreb, 1939–1941) 71, 
301–302



Zorana Simić
EMANCIPACIJA KAO VOKACIJA: 

UREDNICE PERIODIKE U KRALJEVINI SHS/JUGOSLAVIJI

Izdavač
Institut za književnost i umetnost

Beograd, Kralja Milana 2
www.ikum.org.rs

Za izdavača
Svetlana Šeatović

Lektura
Sofija Todorović

Korektura
Zorana Simić

ISBN 978-86-7095-366-6

Tiraž 150

Dizajn korica
Dušan Vučković

Grafičko uređenje
Leposava Knežević

Štampa 
Birograf comp doo





CIP - Каталогизација у публикацији
Народна библиотека Србије, Београд

050:305-055.2"1917/1940"
141.72"19"
070.421-055.2"1917/1940"
316.622-055.2"1917/1940"

СИМИЋ, Зорана, 1992-
      Emancipacija kao vokacija : urednice periodike u Kraljevini 
SHS/Jugoslaviji / Zorana Simić. - 1. изд. - Beograd : Institut 
za književnost i umetnost u Beogradu, 2025 (Beograd : 
Birograf comp). - 380 стр. ; 24 cm. - (Serija Istorija srpske 
književne periodike / [Institut za književnost i umetnost u 
Beogradu] ; 39)

Tiraž 150. - Napomene i bibliografske reference uz tekst. - 
Bibliografija: str. 343-363. - Registri.

ISBN 978-86-7095-366-6

a) Серијске публикације -- Женске студије -- 
1917-1940 b) Уреднице -- 1917-1940 v) Феминизам -- 20в  
g) Женски покрет

COBISS.SR-ID 183378953




